




RACIONALIDAD ANALÓGICA Y 
FORMACIÓN INTERDISCIPLINAR

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Fundación Ediciones  Clío



Racionalidad analógica y formación interdisciplinar
Daniel Felipe Moreno-Sarmiento (autor)

Primera Edición: Año 2024
Esta obra cuenta con el aval académico de la Escuela de Ciencias Sociales, Artes y Humanidades 
de la Universidad Nacional Abierta y a Distancia; y por el Sello Editorial UNAD

ISBN: 978-980-451-047-2
Depósito legal: ZU2024000276

Fundación Ediciones Clío
Director: Jorge Fyrmark Vidovic López

Diagramación y Montaje:
Julio César García Delgado
https://www.edicionesclio.com/

Diseño de portada:
Jenibeth Maldonado

La obra publicada es resultado de investigación y fue previamente sometida a dictamen de ex-
pertos bajo el método Doble Ciego. Esta obra no puede ser reproducida, íntegra o parcialmente, 
por ningún sistema de recuperación, sea electrónico, mecánico, por fotocopia o por cualquier 
otro medio sin la autorización expresa de los editores de la misma.

Esta obra ha sido publicada con el apoyo del Proyecto PAPIIT IN403520: “Hermenéutica 
analógica, interculturalidad y Derechos Humanos” (DGAPA-Universidad Nacional Autónoma 
de México - UNAM). Responsable del Proyecto: Dr. Mauricio Beuchot Puente

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

Autor: Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Maracaibo, Venezuela: Ediciones Clío, S. A. 2024

396 p. ISBN: 978-980-451-047-2

1. Racionalidad analógica. 2.  Interdisciplinariedad 3. Hermenéutica y analogía. 4. Epistemología y realismo 
analógico. 5. Filosofía de la educación, pedagogía y didáctica. 



Fundación Ediciones Clío

La Fundación Ediciones Clío constituye una institución académica que procura la 
promoción de la ciencia, la cultura y la formación integral de las comunidades con la in-
tención de  difundir contenido científico, humanístico, pedagógico y cultural en aras de  
formar de manera individual y colectiva a personas e instituciones interesadas. Ayudar 
en la generación de  capacidades científicas, tecnológicas y culturales como herramientas 
útiles en la resolución de los problemas de la sociedad es nuestra principal visión. Para el 
logro de tal fin; ofrecemos un repositorio bibliográfico con contenidos científicos, huma-
nísticos, educativos y culturales que pueden ser descargados gratuitamente por los usua-
rios que tengan a bien consultar nuestra página web y redes sociales donde encontrarás  
libros, revistas científicas y otros contenidos de interés educativo para los usuarios. 

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar es una obra de Daniel Feli-
pe Moreno-Sarmiento, publicada en 2024, por la Fundación Ediciones Clío. Este 
libro parte de la convicción de que el porvenir exigirá cada vez más una formación 
interdisciplinar para encarar la complejidad del mundo actual. Razón por la que 
Moreno-Sarmiento emprende un estudio de la racionalidad analógica en su di-
mensión hermenéutica y epistemológica para entender en qué consiste este nuevo 
modelo de la razón, y cómo puede contribuir a la integración disciplinar y acadé-
mica en el marco de la investigación científica. 

Moreno-Sarmiento se inserta así en el nuevo realismo filosófico para demostrar 
que el giro ontológico de la hermenéutica y la epistemología superará el antirrea-
lismo y el nihilismo de nuestra época. Esto lo lleva a realizar una sucinta reflexión 
sobre el realismo analógico, presentando sus aspectos esenciales, y relacionándolos 
con la interdisciplinariedad. Tema que, a la vez, relaciona con la educación, para 
promover un modelo de aprendizaje y enseñanza que incentive el diálogo inter-
disciplinar, con el fin de evitar la hiperespecialización y el relativismo científico.

Dr. Jorge Fyrmark Vidovic López
https://orcid.org/0000-0001-8148-4403 

Director Editorial
https://www.edicionesclio.com/ 





A mi querida hija Margarita





9

Índice general

Prólogo................................................................................................. 17

Introducción......................................................................................... 21

Parte I. Hermenéutica y analogía........................................................... 29
Planteamiento general....................................................................................31

Capítulo I. Tres sentidos generales de la interpretación.Breve historia de 
la hermenéutica.............................................................................................. 35

Introducción....................................................................................................35
1. Primer panel del tríptico: arte de interpretar (ars interpretandi)......37

1.1. De la alegoresis al logos interior..................................................................37
1.2. Sola scriptura y la hermenéutica moderna...............................................40
1.3. Schleiermacher y la hermenéutica romántica.........................................42

2. El segundo panel del tríptico: hermenéutica como metodología.....45
3. El tercer panel del tríptico: filosofía universal de la interpretación..49

3.1. Heidegger y la hermenéutica de la existencia..........................................51
3.2. Gadamer y la hermenéutica universal.......................................................54
3.3. Hermenéutica posgadameriana..................................................................58

3.3.1. Emilio Betti: el retorno a una concepción metodológica ........59
3.3.2. Jürgen Habermas: ideología y emancipación...............................59
3.3.3. Jacques Derrida: deconstrucción y différance..............................61
3.3.4. Richard Rorty: relativismo posmoderno.......................................62
3.3.5. Gianni Vattimo: nihilismo posmoderno.......................................63



10

3.4. Paul Ricoeur y la hermenéutica de la ipseidad........................................64
Conclusión.......................................................................................................70

Capítulo II. Hermenéutica analógico-icónica................................................. 73
Introducción....................................................................................................73
1. Hermenéutica: ciencia y arte de la interpretación...............................75
2. Analogía: desemejanza semejante y semejanza desemejante..............85
3. Hermenéutica analógica: entre perspectivismo y objetividad...........92
4. Hermenéutica analógica y semiótica.................................................... 101
Conclusión  .................................................................................................. 109

Parte II. Epistemología o sobre el conocimiento científico................... 113
Planteamiento general................................................................................. 115

Capítulo III. Tres imágenes del conocimiento científico. Breve historia de 
la epistemología............................................................................................. 121

Introducción................................................................................................. 121
1. Platón y Aristóteles: la imagen teleológica del conocimiento 
científico......................................................................................................... 122
2. Racionalismo y empirismo: la imagen mecánica del mundo.......... 128
3. Del positivismo al debate entre realistas y antirrealistas: la ima-
gen multi-modélica del mundo y del conocimiento científico........... 133

3.1. El positivismo: una imagen unívoca del conocimiento científico...135
3.2. La epistemología contemporánea: imágenes polimórficas del 
conocimiento científico.......................................................................................138

3.2.1. Karl Popper: falsacionismo y falibilismo.....................................139
3.2.2. Thomas Kuhn: paradigma y revolución......................................143
3.2.3. Imre Lakatos: entre racionalismo y escepticismo......................145
3.2.4. Paul Feyerabend: el anarquismo epistemológico......................148

3.3. El debate contemporáneo: realistas y antirrealistas.............................149
Conclusión.................................................................................................... 151



11

Capítulo IV. Epistemología: la naturaleza de la ciencia y sus dimensiones.. 155
Introducción................................................................................................. 155
1. El objeto de la ciencia y sus tres dimensiones..................................... 158
2. Los métodos de las ciencias ................................................................... 169

2.1. Método: definición, clases y condiciones...............................................169
2.2. La actividad científica, entre teoría y práctica ......................................175
2.3. Métodos de las ciencias particulares........................................................180

3. Construcciones científicas: conceptos, enunciados y teorías.......... 189
3.1. Conceptos científicos: clasificatorios, comparativos y cuantita-
tivos............................................................................................................................190
3.2. Enunciados científicos: observacionales, leyes experimentales y 
principios generales...............................................................................................193
3.3. Teorías científicas: enfoque fenomenológico y representacional...196

Conclusión.................................................................................................... 198

Parte III. Realismo filosófico, racionalidad analógica e interdiscipli-
naeridad.............................................................................................. 201

Planteamiento general................................................................................. 203

Capítulo V. Realismo, racionalidad y analogía............................................ 207
Introducción................................................................................................. 207
1. En torno al realismo filosófico.............................................................. 210

1.1. El problema de los universales ..................................................................210
1.2. El dualismo epistemológico.......................................................................215
1.3. La inenmendabilidad de lo real y el antirrealismo posmoderno.....224

2. La racionalidad, entre comprensión y explicación............................ 228
2.1. El sentido de las cosas y su analogicidad.................................................229
2.2. Ontología y ciencia: sobre la verdad de las cosas.................................237
2.3. ¿Qué es la racionalidad analógica?...........................................................266

Conclusión ................................................................................................... 276



12

Capítulo VI. Interdisciplinariedad, entre multidisciplinariedad y trans-
disciplinariedad............................................................................................ 281

Introducción................................................................................................. 281
1. La práctica disciplinar, entre monodisciplinariedad y pluridisci-
plinariedad..................................................................................................... 285
2. La interdisciplinariedad o sobre el modelo de integración analó-
gico.................................................................................................................. 291
3. Clases de interdisciplinariedad y sus niveles de aplicación.............. 300
4. Etapas y pasos para trabajar un proyecto interdisciplinar................ 321
Conclusión.................................................................................................... 325

Parte IV. Actuación educativa e interdisciplinariedad.......................... 329
Planteamiento general................................................................................. 331

Capítulo VII. Educación analógica y formación interdisciplinar................. 335
Introducción................................................................................................. 335
1. La actuación educativa y la finalidad de la educación ...................... 339

1.1. La actuación educativa, entre la docencia y la formación..................343
1.2. Retorno a la teleología de la educación...................................................355

3. Formación de hábitos de la razón teórica y la interdisciplinariedad........ 368
4. Pedagogía y didáctica analógica: Hacia una formación interdis-
ciplinar............................................................................................................ 373
Conclusión.................................................................................................... 382

Conclusiones....................................................................................... 385

Bibliografía......................................................................................... 389



13

Índice de gráficos

Figura 1. Tríptico del jardín de las delicias (abierto y cerrado), de 
Jheronimus Bosch...........................................................................................34
Figura 2. Primera imagen del tríptico hermenéutico..................................38
Figura 3. El caminante sobre el mar de nubes de Caspar David Frie-
drich...................................................................................................................44
Figura 4. Segunda imagen del tríptico hermenéutico.................................46
Figura 5. Tercera imagen del tríptico hermenéutico....................................50
Figura 6. Serie de la catedral de Ruan de Claude Monet..........................65
Figura 7. El texto de la vida: Cloto, Láquesis y Átropo..............................72
Figura 8. La dama del armiño de Leonardo da Vinci............................ 107
Figura 9. Imago mundi................................................................................ 120
Figura 10. Imagen de la vida contemplativa y el conocimiento científico.... 125
Figura 11. Imagen de la razón y la experiencia de la ciencia moderna... 129
Figura 12. Imagen multi-modélica de la ciencia contemporánea........... 134
Figura 13. La Escuela de Atenas, cimiento de la epistemología............. 154
Figura 14. Objeto de estudio y dimensiones de una ciencia concreta..... 164
Figura 15. Ciencias sapienciales y ciencias particulares........................... 168
Figura 16. Clases de métodos y sus relaciones............................................ 172
Figura 17. Clases de conceptos científicos en las ciencias experimentales...... 192
Figura 18. Clases de enunciados de las ciencias experimentales............. 194
Figura 19. ¿Qué es real?: Zeusis y Parrasio................................................ 206
Figura 20. Realismo clásico y dualismo epistemológico, ilustración 
gráfica de los indicadores.............................................................................. 216



14

Figura 21. Venus de Milo de Alejandro de Antioquía............................. 220
Figura 22. Orden de significación: relación tríadica entre cosa, con-
cepto y palabra............................................................................................... 251
Figura 23. Relación entre los actos del pensamiento y sus expresiones .. 259
Figura 24. Ícaro y Dédalo, la prudencia de los límites de la razón........ 268
Figura 25. Modelo de la razón analógica o racionalidad analógica...... 274
Figura 26. El Árbol de la ciencia o sobre la unidad del conocimiento... 280
Figura 27. Retrato ecuestre de Simón Bolívar de Arturo Michelena..... 295
Figura 28. Interdisciplinariedad según la división del conocimiento 
científico.......................................................................................................... 311
Figura 29. Fases y pasos de la interdisciplinariedad................................. 325
Figura 30. El arte de enseñar y la acción formativa................................. 334
Figura 31. El maestro, entre la docta ignorancia y la ignorancia docta....... 337
Figura 32. Modelo de educación integral o analógica, basada en há-
bitos y costumbres........................................................................................... 366
Figura 33. Modelo de aprendizaje basado en los hábitos de la razón 
teórica. ............................................................................................................ 372
Figura 34. Elementos de la didáctica analógica.................................... 378
Figura 35. Procedimientos deductivos e inductivos.................................. 381



15

Índice de tablas

Tabla 1. Metodología general de la hermenéutica.......................................79
Tabla 2. Analogía. Conveniencias y divergencias con la univocidad y 
la equivocidad...................................................................................................87
Tabla 3. Clases de analogía de desigualdad.................................................88
Tabla 4. Clases de analogía de atribución....................................................89
Tabla 5.  Clases de analogía de proporcionalidad........................................90
Tabla 6 . Investigación y demostración de la hermenéutica analógica.....99
Tabla 7.  Clasificación general de los signos............................................... 103
Tabla 8. Tipos de signos en perspectiva peirceana y su relación con lo 
unívoco, lo equívoco y lo analógico.............................................................. 105
Tabla 9. Síntesis del problema de los universales...................................... 214
Tabla 10. La adecuación y las formas de la verdad.................................. 244
Tabla 11. Los tres grados de abstracción formal y el grado de univer-
salidad de las ciencias................................................................................... 247
Tabla 12. Relación entre la teoría semiótico-analógica y las operacio-
nes del intelecto.............................................................................................. 254
Tabla 13. Las ciencias, sus grados de abstracción y la objetividad de 
sus construcciones........................................................................................... 260
Tabla 14. Tipos de práctica disciplinar y los modelos de formación....... 288
Tabla 15.  Formas de interacción y de integración entre las disciplinas.......298
Tabla 16. Interdisciplinariedad según la causa de la integración.......... 304
Tabla 17. Interdisciplinariedad según la analogía de atribución......... 307
Tabla 18. Interdisciplinariedad según la relación entre las disciplinas.....317



16

Tabla 19. Niveles de la interdisciplinariedad........................................... 321
Tabla 20. Actuación educativa y los modelos de enseñanza y aprendi-
zaje................................................................................................................... 352



17

Prólogo

Daniel Felipe Moreno Sarmiento nos entrega un libro interesante, en 
el que aplica una racionalidad analógica a la formación interdisciplinar. Es 
importante porque se trata de algo muy creativo e innovador, ya que la in-
vestigación sobre la racionalidad analógica lleva poco tiempo, y el autor la 
ha comprendido muy bien y la aplica certeramente al tema de su elección.

Moreno Sarmiento comienza explicándonos su instrumento conceptual, 
que es la hermenéutica. Para ello hace un recorrido por la historia de esta 
disciplina filosófica hasta la actualidad. Al principio era entendida como un 
arte de la interpretación, principalmente en la exégesis bíblica, tanto en la 
Edad Media como en la Reforma, durante el Renacimiento. Luego pasó a 
ser una metodología, siempre en la línea de la interpretación de textos. Pero 
llegó a ser toda una filosofía, con sistematizaciones debidas a Heidegger, que 
la insertó en la fenomenología de su maestro Husserl; a Gadamer, alumno de 
Heidegger, y que llegó a universalizarla. Después vienen los posgadameria-
nos, como Emilio Betti, jurista que la vio como una metodología que intenta 
ser rigurosa, para el derecho. También Habermas, que la aplicó a la ideología 
y a la emancipación. Igualmente, Derrida, que la concibió como deconstruc-
ción, y como algo que se difiere continuamente. Por su parte, Richard Rorty, 
le dio un giro posmoderno, muy entrado en el relativismo de esta corriente. 
Además, Vattimo, posmoderno también, ve la hermenéutica inyectada del 
nihilismo de Nietzsche. Pero también tenemos a Ricoeur, que dio a la inter-
pretación del sí mismo un carácter de comprensión. El autor del libro que 
presento hace una buena exposición de esos autores, la cual clarifica mucho 
lo que ha sido la hermenéutica, pues se la ve en su devenir histórico.

En seguida, Moreno Sarmiento precisa más, pues avanza a una herme-
néutica analógico-icónica, que es la que específicamente va a utilizar, ya que 



18

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

en ella se basa la racionalidad analógica. Explica muy bien qué es la analogía, 
como desemejanza semejante y semejanza desemejante; es lo que nos permi-
te alcanzar objetividad en terrenos que no son tan claros, como son los de las 
humanidades o ciencias sociales. Nuestro autor supera el mero perspectivis-
mo y alcanza la objetividad en la interpretación, que es lo que necesitamos. Y 
relaciona la hermenéutica analógica con la semiótica, pues la hermenéutica 
se equipara a la rama de esa disciplina que lleva el nombre de pragmática 
(incluso se puede hablar, igualmente, de una pragmática analógica).

Lo que nuestro autor nos dice acerca del conocimiento científico, en la 
parte epistemológica, es muy adecuado y bien elaborado, ya que nos brinda 
también una síntesis histórica de la epistemología y nos aclara cuál es la clave 
del conocimiento científico. Efectivamente, la epistemología ha tenido tam-
bién su historia, en la que sobresale Aristóteles, con su imagen teleológica del 
saber, pues para él la causa final era la más fundamental, en cuanto que coman-
da a las demás causas. Pero el racionalismo y el empirismo abandonaron las 
causas finales y sólo se quedaron con la eficiente, en un mecanicismo dema-
siado rígido. Luego vino el positivismo, con su imagen unívoca de la ciencia, y 
que acabó por contradecirse, ya que todo lo supeditó al psicologismo, incluso 
la lógica. La epistemología contemporánea se vuelve polimorfa, con Popper, 
que dejó de lado la verificación, tan cara a los filósofos del Círculo de Viena, 
y prefirió la falsación como criterio de demarcación de lo científico y, por lo 
mismo, profesó un falibilismo del conocimiento, según el cual todo es refuta-
ble. Thomas Kuhn aportó la noción de paradigma, tomada de Wittgenstein, 
y que cambia mediante revoluciones científicas. Imre Lakatos se debatió entre 
el racionalismo y el escepticismo, con su idea de la falsación como evaluación 
de los proyectos científicos, que no sofistica la tesis de Popper y usa a Kuhn. 
Paul Feyerabend rompió con todo eso, y profesó un anarquismo epistemoló-
gico, que acaba diciendo adiós a los parámetros que habían sido usuales y a la 
misma razón. Eso nos deja en el debate entre realistas y antirrealistas, aunque 
todo indica que el realismo va a ganar, por el giro que se ha dado con el Nue-
vo Realismo, capitaneado por Maurizio Ferraris y con jóvenes filósofos tan 
brillantes como Markus Gabriel, Quentin Meillassoux y Graham Harman.

En esa línea de la epistemología, Moreno Sarmiento nos habla del rea-
lismo filosófico, como una de las varias posturas epistemológicas, que van 



19

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

desde el escepticismo, pasando por el idealismo, hasta el realismo. Y ahora 
necesitamos el realismo, para recuperar lo propio del conocimiento cientí-
fico. El autor diserta sobre el objeto de la ciencia, los métodos de la ciencia, 
y la actividad científica. Revisa los conceptos, los enunciados y las teorías 
que se dan en ella, y que la reciente epistemología ha cuestionado. Pero el 
autor nos da esclarecimientos muy necesarios y pertinentes.

Por eso embona con el concepto de racionalidad, que ubica en el realismo, 
con la idea de inenmendabilidad, de mi amigo Maurizio Ferraris. De hecho Fe-
rraris ha incorporado a su movimiento mi postura como “realismo analógico”, 
ya que va de la mano de la hermenéutica analógica y sirve de contexto a una ra-
cionalidad analógica como la que Moreno Sarmiento defiende. Allí expone él la 
relación de la analogía con la epistemología y la ontología. Y nos explica qué es 
una racionalidad analógica. Esta última está excelentemente comprendida por 
el autor, de modo que nos enteramos de manera muy suficiente a cerca de ella.

Por el lado de la ontología, Moreno Sarmiento aborda el problema de 
los universales, que sustentan a la lógica y la epistemología. También atien-
de al debate de si en la ciencia tiene privilegio la explicación o también la 
comprensión. Esto es algo que Ricoeur niveló y equilibró, porque hizo ver 
que es tan importante la una como la otra. Además, en el ámbito de la on-
tología, el autor de este libro clarifica el tema de la verdad, que depende 
mucho del sentido de las cosas y su analogicidad. No se olvide que el ser 
es análogo y que igualmente tiene que serlo la verdad, la cual es una de sus 
propiedades trascendentales.

Moreno Sarmiento pasa a la interdisciplinariedad, que está entre la mul-
tidisciplinariedad y la transdisciplinariedad, concepto este último que ya 
han introducido algunos, como Edgar Morin. Nuestro autor tiene el acierto 
de ver esto desde la práctica disciplinar, con lo cual se basa en la experiencia 
para decirnos que la interdisciplinariedad puede tener un modelo analógi-
co. Eso le permite delinear un proyecto interdisciplinar y saber cómo puede 
trabajar, en diferentes niveles.

Nuestro autor llega a la ejecución educativa de esa formación interdis-
ciplinar. Expone correctamente la educación mediante una pedagogía de 
virtudes, ahora que la noción de virtud ha regresado a la filosofía, como se 



20

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

ve en la ética y en la epistemología. En efecto, con David Carr la educación 
se ve articulada con una pedagogía de virtudes; con Bernard Williams y 
Philippa Foot la ética es de virtudes; e, incluso, con Ernest Sosa hay una 
epistemología de virtudes. Todas esas vertientes confluyen en al trabajo que 
estamos considerando.

Me parece que el autor hace aquí una propuesta propia: la de una didác-
tica analógica, la cual podrá desarrollar en próximos trabajos. Es algo que se 
necesita, y que Moreno Sarmiento hace como aportación a la filosofía lati-
noamericana. Es de esperar que la despliegue en posteriores investigaciones.

Lo que sí es claro es que se trata de un libro que da gusto leer, porque va 
más allá de lo que vemos en nuestros medios. Un texto bien estructurado 
filosóficamente, y que, además, lleva una propuesta novedosa. Hemos, pues, 
de agradecer a Daniel Felipe Moreno Sarmiento este trabajo que pone en 
nuestras manos.

                                      Mauricio Beuchot.



21

Introducción

La fragmentación de la unidad epistémica del conocimiento humano ha 
suscitado un fenómeno particular para la época contemporánea, la hiperes-
pecialización. A partir del surgimiento de las disciplinas, cuya emergencia se 
sitúa aproximadamente a finales del siglo XVI, se puede observar una cre-
ciente multiplicación de las ciencias y de sus especialidades. No cabe duda 
de que enfrentamos un hecho singular que plantea ciertas contrariedades, 
ya que gran parte de las instituciones que se dedican a la investigación pro-
mueven programas educativos, que se fundan en la interdisciplinariedad, 
pero son netamente aplicaciones especializadas que carecen de articulación 
y terminan convirtiéndose en centros de formación multidisciplinar. Esto 
refleja la escisión de la episteme y su respectiva segmentación en pequeñas 
parcelas atomizadas, que no tienen relación con otros campos científicos. 
No estamos diciendo con esto que la especialización de las ciencias sea un 
desatino que debería evitarse en la práctica disciplinar, al contrario, es ne-
cesario y fructífero que las ramas del saber adquieran esta profundización 
en sus objetos de estudio, pero lo que se debe evitar es la creación de esferas 
hiperespecializadas, herméticas e incomunicadas con otras disciplinas. 

Es un hecho que nos hemos acostumbrado a restringir los límites de 
nuestra formación académica a una visión del conocimiento donde no exis-
te cercanía entre los diferentes campos científicos. La enseñanza escolar y 
universitaria parece estar asentada en una perspectiva gnoseológica desde 
la cual cada disciplina tiene su propio sistema de signos y regulaciones para 
conocer la realidad, similar a un lenguaje privado y enigmático que sólo 
conocen unos pocos, y que si se desiste de esta concepción de la ciencia se 
estará cometiendo un error en contra de la objetividad y el rigor científico, 
como si el objetivo de la ciencia no fuera la búsqueda de la verdad, sino 



22

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

garantizar que lo dicho sea definitivamente indescifrable para otro tipo de 
especialidades y ramas del conocimiento. Situación que impide cualquier 
forma de articulación entre las disciplinas, pues se considera que esta idea 
es fruto de un eclecticismo inoperante, que es imposible de llevar a la prác-
tica, o es concebida como un fallido experimento frankensteineano, que se 
inspira en una imagen quimérica de la ciencia.

Es cierto que se han realizado reflexiones y proyectos que pretenden in-
tegrar las disciplinas de formas variadas y sugestivas, pero en repetidas oca-
siones lo que se observa es una trémula proyección de integración científica, 
que se convierte en un eterno retorno del estado multidisciplinar, porque 
se inicia en este punto pero jamás se trasciende. Por supuesto, en la labor 
multidisciplinar se reconoce que cada ciencia tiene su propia identidad y 
autonomía, pero es imposible que se dé una relación recíproca en el marco 
investigativo, y esta es una condición necesaria para salvaguardar la unidad 
del conocimiento que supone cualquier forma de integración entre discipli-
nas. Normalmente la multidisciplinariedad también desencadena una serie 
de rupturas metodológicas, que obstaculizan los procesos de investigación 
que atienden a objetos de estudio o problemas científicos y/o sociales de 
características complejas, y esto interfiere en el cumplimiento de los obje-
tivos comunes que existen entre las ciencias que participan de un estudio 
que requiere la articulación de diferentes especialidades. En el fondo, esto 
se debe al estado de desintegración de la unidad del saber, que además se ha 
agudizado con el relativismo epistemológico y las teorías del aprendizaje 
basadas en el constructivismo, que sitúan todo intento de enseñanza y for-
mación en la ciencia en el lado más equívoco de la balanza. Pero no es la 
única tendencia, también es evidente que hay una posición más cientificista 
al respecto, esta misma se basa en un univocismo positivista que insiste en 
declarar a las ciencias exactas y empíricas como formas canónicas de la ver-
dad objetiva. Lo que ha dado paso para establecer un único criterio formal y 
metodológico bajo el cual se debe adquirir nuevo conocimiento, y en el que 
la futura generación de investigadores tiene que educarse.

La modernidad, que abanderaba los criterios racionales y deterministas 
de la explicación del mundo, hizo posible la emergencia exitosa de la revo-
lución científica, y por lo mismo el fenómeno subsecuente de la escisión 



23

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

del saber entre conocimiento científico y no científico.  El Romanticismo, 
como movimiento cultural de finales del siglo XVIII, es una de las primeras 
corrientes intelectuales que surge como respuesta ante la pretensión uní-
voca de la ciencia moderna o ciencia experimental (que hasta entonces se 
encontraba en camino hacia su consolidación); una impronta que aún se 
mantiene latente en la reacción posmoderna de nuestra época, caracteriza-
da por un proactivo equivocismo que legitima las diferencias epistémicas, 
interpretativas o culturales, en oposición declarada al positivismo de cariz 
tecnológico o a posiciones absolutistas y universalistas. Pero dicha oposi-
ción también está caracterizada por una inclinación más proclive a lo diver-
so, sin reconocimiento de la unidad que suscita el saber en sí mismo. Lo que 
termina por acentuar el perspectivismo, que suele tornarse en escepticismo, 
causando un claro menoscabo de los referentes objetivos y de la universali-
dad de los discursos clásicos y tradicionales. 

Esto perfilaría a las ciencias exactas y empíricas en la “privilegiada posi-
ción” de las disciplinas a cargo de la explicación de los fenómenos naturales, 
mientras que las ciencias humanas, en pugna por nivelar su “desventaja” 
epistémica, serían acotadas a la categoría de ciencias de la comprensión, y 
cuyo objeto de estudio está restringido a los fenómenos sociales. En ese sen-
tido, se oculta en esta y en otras clases de taxonomías de las ciencias el suce-
sivo desarrollo epistemológico, que nos deja ante la hiperespecialización del 
saber, y su consecuente pérdida de unidad. Estas distinciones taxonómicas 
de la ciencia resultan convirtiéndose en pautas y normas que configuran 
las realidades de la actividad científica, cuando tan solo son distinciones de 
naturaleza formal o ideal. Sin embargo, el problema no reside en la mul-
tiplicación de estas distinciones lógicas. Todo lo contrario, lo que plantea 
contrariedades es el hecho de que dichas categorizaciones se configuren 
en un tipo de realidad efectiva que termina por afectar las interconexiones 
existentes entre las diversas ramas del saber. 

Esto lo podemos confirmar en la misma historia de la epistemología, así 
como en la práctica investigativa, y particularmente en la investigación in-
terdisciplinar de centros, institutos y universidades que se dedican a trazar 
rutas de entendimiento mutuo entre disciplinas. De allí que los problemas 
a los que se enfrenta cualquier ejercicio interdisciplinar de la investigación 



24

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

no sólo demanden una reflexión epistemológica, sino también hermenéu-
tica, puesto que la interacción entre disciplinas supone una relación me-
diada por el lenguaje y por los discursos inherentes a cada campo o ámbito 
del conocimiento; y estos a la vez están relacionados con el pensar y sus 
respectivos actos, es decir, con la idea, que es efecto de nuestra capacidad 
de abstracción, el juicio, que se vincula con nuestra capacidad de juzgar, y 
el raciocinio, que se relaciona con nuestra capacidad de razonar. Pero así 
como esto implica una aproximación al conocimiento intelectual, también 
suscita la pregunta por lo conocido, es decir, por lo que las cosas son. La 
orientación de esta cuestión central es claramente ontológica, y no se redu-
ce a pura gnoseología o epistemología. 

Por eso la necesidad de emprender un estudio sobre los derroteros que 
se han configurado históricamente en términos hermenéuticos y episte-
mológicos para entender el devenir de las diferentes formas en las que el 
conocimiento en general, y particularmente el conocimiento científico, ha 
sido entendido, pues sólo desde allí estaremos enterados de los impases que 
podemos evitar. Lo que nos permitirá posteriormente asentar las bases de 
nuestra propia posición, que integra el modelo de hermenéutica analógica 
de Mauricio Beuchot, con la epistemología o filosofía de la ciencia desde 
la perspectiva de Mariano Artigas y Evandro Agazzi. El hilo conductor de 
este vínculo entre hermenéutica y epistemología será desde luego la racio-
nalidad analógica. Razón por la que tendremos que esclarecer porqué este 
modelo analógico de la razón, que vincula la explicación y la comprensión, 
se integra perfectamente con una hermenéutica y una epistemología analó-
gica. Pero no será suficiente si antes no aclaramos cuál es nuestra posición 
ontológica, por lo que le dedicaremos un apartado especial al realismo filo-
sófico y científico con el cual estamos de acuerdo y desde el cual fundamos 
el desarrollo de nuestra propuesta. 

La relación entre hermenéutica y epistemología no se sustentará de en-
trada, sino que será fruto del análisis que realizaremos paso a paso a través 
de la primera y la segunda parte de esta obra. Por eso comenzaremos con 
un abordaje histórico y filosófico de la disciplina de la interpretación. De 
esta forma la primera parte nos permitirá entender que la comprensión, fin 
de la actividad interpretativa, ha viajado subrepticiamente por la historia 



25

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

del pensamiento, manifestando su universalidad bajo la forma de diversos 
planteamientos, con algunos estaremos más de acuerdo que con otros, pero 
será crucial entender los más significativos en sus aspectos generales. Este 
acercamiento histórico-filosófico lo complementaremos con una exposi-
ción detenida del modelo de hermenéutica analógica del pensador mexicano 
Mauricio Beuchot, en cuya filosofía se inspira gran parte de este trabajo. 
Nos concentraremos especialmente en un atento estudio de la analogía, que 
es el concepto clave de todo el proyecto. También se hará hincapié en los 
detalles filosóficos que Beuchot propone en términos semióticos, semánti-
cos y pragmáticos, puesto que serán esenciales para entender otro tipo de 
aclaraciones posteriores.

Esto nos conducirá a la segunda parte del texto que tiene a la vez dos 
apartados en los que se divide internamente. Iniciaremos con un recorrido 
por la historia de las ideas filosóficas sobre la ciencia, que creemos pertinen-
te para contextualizar al lector en los problemas clásicos de la epistemolo-
gía, y que trataremos desde el marco general de las diversas tradiciones del 
pensamiento occidental. Esta relación de enfoques será un punto sobre el 
cual volveremos repetidas veces, por lo que es importante que no lo perda-
mos de vista. Además, esto también nos permitirá aproximarnos a la situa-
ción contemporánea por la que trasiega el pensamiento epistemológico, a 
la que ha retornado el disenso entre realistas y antirrealistas, que ya durante 
la Edad Media se había presentado. Además, desarrollaremos los puntos 
esenciales de la epistemología de Mariano Artigas, que está en consonancia 
con una concepción analógica de la ciencia, y que examinaremos a cabalidad 
para ampliar el espectro de lo que significa episteme, en el sentido clásico. 
Aspecto que tendrá una injerencia decisiva en la forma de concebir la in-
terdisciplinariedad. Para esto será necesario examinar las dimensiones de la 
ciencia, es decir, los objetivos, los métodos y las construcciones científicas. 
Asimismo, será necesario entender la clasificación de los saberes a partir de 
la diferencia entre ciencias sapienciales y ciencias particulares, consideran-
do claramente un realismo científico, de corte analógico, que fundamente 
esta y otra clase de distinciones que se sustentan en este apartado.

Sucesivamente, se indicará la forma en la que se articulan el modelo de 
hermenéutica analógica y la epistemología realista, que se han expuesto en 



26

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

los anteriores capítulos. Dicha articulación será presentada bajo la expre-
sión de racionalidad analógica, en la que se mantiene una tensión oscilante 
entre la comprensión, que es lo universal de la razón, y la explicación, que 
se atiene a la particularidad de lo real, y donde la hermenéutica, o disci-
plina de la interpretación del sentido de las cosas, se correlaciona con la 
epistemología, que es el estudio filosófico del conocimiento científico. Por 
lo que nos detendremos en cada uno de estos matices a los que da apertura 
esta propuesta de la racionalidad analógica, también estudiada por Mauri-
cio Beuchot. Sin embargo, será fundamental que antes de considerar esta 
convergencia entre la comprensión y la explicación, entendamos que dicha 
concepción no sólo se funda en una teoría del conocimiento de profundas 
raíces aristotélicas y tomistas, sino que a la vez descansa en una ontología 
realista, que hemos denominado realismo analógico, en concordancia con 
el giro ontológico de la hermenéutica y la epistemología, del cual son re-
presentantes Beuchot, Grondin, Ferraris, desde el punto de vista de la dis-
ciplina de la interpretación, y a su vez, Artigas y Agazzi, desde el punto de 
vista de la filosofía de la ciencia. En definitiva, esta parte estará dedicada 
fundamentalmente a exponer en qué consiste la racionalidad analógica, en 
sus aspectos más generales, y su relación con el realismo analógico, que ya 
tiene unos antecedentes importantes en la tradición filosófica.

Con estas aclaraciones, estaremos en condiciones de entender en qué se 
basa nuestro modelo de integración analógica entre disciplinas o también 
llamado interdisciplinariedad. Pues todo lo que antecede a esta propuesta 
es la fundamentación hermenéutica, epistemológica y ontológica que ne-
cesitan las ciencias para que estas puedan articular sus objetivos, metodo-
logías y construcciones. Es más, a partir de la aplicación de la racionalidad 
analógica se explorarán los diferentes tipos de articulación interdisciplinar 
que son posibles, por lo que se darán descripciones puntuales de las mismas 
y algunos ejemplos. Este también será un apartado en el cual se ha decido 
ponderar los límites y alcances de la integración disciplinar, ya que estamos 
conscientes que el ejercicio disciplinar no puede desaparecer, pues, como se 
entiende, es este mismo una de las condiciones esenciales y lógicas para que 
exista la interdisciplinariedad. Así que hemos abogado por hacer algunas 
diferencias que conceptualmente son importantes, nos referimos explíci-



27

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

tamente a nociones como transdisciplinariedad, utilizada especialmente 
por Nicolescu1 y Piaget2, que muchas veces puede confundirse con inter-
disciplinariedad, y nos hemos esforzado en aclarar la razón por la que son 
sentidos distintos bajo los cuales se puede entender la integración entre las 
disciplinas, así como el concepto de multidisciplinariedad, que es otra for-
ma de concebir la mencionada integración. Incluso, esta última expresión 
muchas veces se asocia con el término pluridisciplinariedad, aunque para 
nosotros existen diferencias importantes entre ambos conceptos. Pero estas 
distinciones a las que aludimos podrán ser inspeccionadas por el lector en 
este apartado. Allí hallará nuestra posición frente a estas mismas denomi-
naciones con las que no coincidimos, especialmente por cuestiones episte-
mológicas y hermenéuticas, y por eso hemos decidido adoptar la expresión 
más pertinente y ajustada a lo que en realidad deseamos proponer, una inte-
gración analógica entre disciplinas o interdisciplinariedad.

Con esto cerraremos nuestra tercera parte, y concluiremos con un apar-
tado dedicado exclusivamente al tema de la actuación educativa y la for-
mación interdisciplinar. Como lo decíamos al principio, la educación en 
las instituciones dedicadas a la investigación que promueven una educa-
ción interdisciplinar, muchas veces encuentra una serie de obstáculos para 
implementar la integración entre programas diferentes o, incluso, entre 
asignaturas. Aquí ya no estamos hablando de interdisciplinariedad científi-
ca, sino de interdisciplinariedad educativa, que son dos realidades distintas 
aunque relacionadas. Pero para poder hablar de la implementación de un 
modelo como el que proponemos, no podemos sin más emplazar esta es-
tructura científica a la educativa. Por eso tendremos que empezar desde lo 
central en la educación, que es precisamente su finalidad. Así que en este ca-
pítulo desarrollaremos una reflexión sobre la actuación educativa, que nos 
permitirá distinguir entre la actividad de enseñar, que le compete al docen-
te, y la acción de aprender, que le concierne al alumno. Esto no implica que 
el educador no pueda aprender en el mismo acto educativo, desde luego lo 

1	 B. Nicolescu, “La necesidad de la transdisciplinariedad en la educación superior”, Traspasando fronteras, 
(3), pp. 23-30, Cali, Universidad Icesi, 2013.

2	 J. Piaget, “La epistemología de las relaciones interdisciplinares”, en Apostel, Leo et al., Interdisciplina-
riedad. Problemas de la enseñanza y la investigación en las universidades, México D.F. (México): ANUIES, 
1975, pp. 67-81. 



28

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

hace, así como el educando también puede enseñar formativamente lo que 
ha aprendido. Sin embargo, lo definimos de esta forma para aclarar el acto 
que es más decisivo para cada parte, en este caso la docencia, es justamente 
el arte de enseñar a través de la lección, y la formación, es la obra que el 
educando lleva a cabo para perfeccionar sus potencias operativas, y lo hace 
de forma inmanente. 

Estas y otras distinciones serán profundizadas en esta última parte, pero 
especialmente llamaremos la atención sobre la teleología del educar. Es real-
mente significativa esta pregunta por la finalidad de la actuación educativa, 
y allí se podrá encontrar la razón que lo justifica. Luego de hacer estas acla-
raciones previas, se podrá incursionar en un modelo del aprendizaje basado 
en hábitos moralmente buenos, que deseamos retomar, pues ya ha estado pre-
sente en el mundo clásico, y lo hacemos con el ánimo de llamar la atención 
en lo que supone un concepto de educación analógica o integral. Esto nos 
servirá de fundamento para hablar de una formación en hábitos virtuosos, 
que por la naturaleza de la obra restringimos a las virtudes intelectuales 
(epistémicas y hermenéuticas), puesto que son la base de la formación in-
terdisciplinar, pero es pertinente aclarar que dicho modelo de aprendizaje 
es mucho más amplio. Al final se plantearán algunas aproximaciones a una 
pedagogía y a una didáctica, de corte analógico, que permitan al educador 
promover la interdisciplinariedad educativa. 



PARTE I

HERMENÉUTICA Y ANALOGÍA





31

Planteamiento general
Para ir tras los vestigios de la interpretación es necesario comenzar ubi-

cándonos en nuestro presente, si intentamos entender el valor implícito de 
nuestro pasado. Con esto simplemente queremos indicar que la hermenéu-
tica es un arte de situación, pues exige del intérprete una consciencia de 
su circunstancia, una aprehensión de sus alcances, y si se quiere también, 
una asimilación de sus límites. Interpretar es estar situado para poder si-
tuar, pero no es ninguna condición a priori del entendimiento, al contrario, 
es una habilidad que el intérprete adquiere en la experiencia y convivencia 
con el texto, que lo sitúa como lector. Enfrentar la lectura es escoger o re-
unir (legere), y no es una selección de lecturas o el hecho de que el texto 
elija a sus lectores. Leer emerge en consecuencia de una situación, querida 
o no, en la que el individuo recoge los significados que están sugeridos en 
el texto, y cuyo resultado puede variar según nuestra intención, dedicación, 
concentración o consciencia del acto lector. Así que interpretar exige del 
hermeneuta más de lo que se piensa. De alguna manera, el texto sólo puede 
encontrarse en proximidad de quien lo interpreta cuando acepta su lugar 
ante la intención del autor del texto. Pero no es cuestión de esperar el mo-
mento del encuentro, ni de salir en su búsqueda. La labor del hermeneuta 
se halla entre los límites de estas dos actitudes, la de la aceptación pasiva del 
sentido y aquella que reclama una activa participación en este. En pocas pa-
labras, es esto lo que está implicado en una situación o contexto susceptible 
de interpretación.

La razón de ser de la hermenéutica es precisamente el hecho de contex-
tualizar descontextualizando, pues el intérprete al aceptar su lugar con res-
pecto al texto también acepta el de su autor y busca resaltarlo, sin que esto 
suponga ocultar su intención como lector. Es un hecho que el hermeneuta 
pone de sí mismo en el acto hermenéutico, es decir, conjuga sus intenciones 
con los significados que reúne del texto que interpreta, pero tratando de 
respetar los límites de su condición lectora para dar cabida a la intención 
del autor, y no soslayar así la objetividad del texto. En este sentido, el herme-



32

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

neuta entiende que al interpretar descifra un discurso, lo des-contextualiza, 
pero lo reconstruye; tal y como se había dicho, asimila su sentido dando 
prioridad al contexto en el que se sitúa el autor, sin necesidad de que esto 
implique alejar sus intereses y querencias frente a la realidad que se des-
pliega en el acto hermenéutico. Por lo que habitar en proximidad con el 
texto implica también una transformación de la situación del intérprete, 
y la emergencia de un nuevo sentido para comprender lo que ha querido 
significar el autor.

Intentaremos perfilar esta misma intención al recorrer cada una de las 
imágenes que la hermenéutica ha asumido en la historia del pensamiento. 
Atenderemos desde luego a los tres sentidos generales que se conjugan en 
la expresión griega hermeneía: arte de la interpretación, metodología de las 
ciencias del espíritu, y filosofía del sentido como proyecto universal. Esto 
nos brindará claridad en torno a las tradiciones que forjaron, a su manera, 
una forma de entender la interpretación, pero nos detendremos especial-
mente en el camino que conduce a la hermenéutica analógica, propuesta 
por Mauricio Beuchot, que rescata las contribuciones más significativas 
de la historia de la hermenéutica y las integra a las exigencias del presente; 
donde aún encontramos pugnas internas entre posiciones objetivistas de la 
interpretación, que enfatizan el estricto cumplimiento de las regulaciones y 
los cánones, y las posiciones más relativistas, que se centran casi siempre en 
la multiplicidad de los sentidos y no en aquello que les concede identidad. 
Esto nos permitirá observar por qué hay una clara necesidad de la herme-
néutica analógica no sólo como respuesta a estas tendencias polarizadas, 
sino por el hecho de que la misma interpretación es un acto de la razón 
que insiste en la mediación, la conciliación y la proporcionalidad del ser y 
el pensar.  





Figura 1. 
Tríptico del jardín de las delicias (abierto y cerrado), de Jheronimus Bosch

Adaptado de Tríptico del jardín de las delicias, de El Bosco, 1500-1505, tríptico 
abierto disponible en Jerónimo Bosch - Galería online, Museo del Prado., Domi-
nio público, https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=45147809;  tríp-
tico cerrado disponible en Jerónimo Bosch - Originally uploaded to the English 
Wikipedia by w:User:Blankfaze., Dominio público, https://commons.wikimedia.

org/w/index.php?curid=148810 

https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=45147809
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=148810
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=148810


35

Capítulo I
Tres sentidos generales de la interpretación.

Breve historia de la hermenéutica

El que comprende está siempre incluido en un 
 acontecimiento en virtud del cual se hace valer lo que 

tiene sentido 
Hans-Georg Gadamer

En la historia, la memoria y el olvido. En la  
memoria y el olvido, la vida. Pero escribir la  

vida es otra historia. Inconclusión.  
Paul Ricoeur 

Introducción
Un tríptico es una obra que se pliega en tres secciones representativas, 

cada panel conforma una parte de un todo, no necesariamente homogéneo. 
Usualmente el panel del centro es la parte principal de la obra, mientras que 
los paneles laterales se relacionan con esta última. Al cerrarlos es frecuente 
encontrar una representación que engloba el contenido del tríptico como 
El jardín de las delicias del pintor neerlandés Jheronimus Bosch (Figura 1). 
Aunque también existen algunos trípticos en los que cada panel tiene el 
mismo tamaño o las mismas dimensiones. Puede que haya una representa-
ción cuya importancia es mayor que las restantes, pero a la vez puede que 
no sea así, dando lugar a una obra más bien diversa y con alguna o ninguna 
relación. 

Al hablar sobre la historia de la hermenéutica es importante entender 
que hablamos de los esfuerzos por hallar la verdad en el marco del sentido 



36

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

o la interpretación3. Esta sería la representación que engloba el curso de la 
hermenéutica, incluso antes de que recibiera esta denominación. Pero este 
tríptico se desenvuelve de manera no intencional, no se busca necesaria-
mente la conformación de un camino para consolidar un tratado que lleva-
ra por nombre “hermenéutica”. Nos daremos cuenta de que cada parte de 
este tríptico alude a una acepción general de la interpretación, una manera 
de comprenderla o de ejercerla. Y cada expresión histórica es única, aunque 
no por esto indiferente a su tradición y porvenir. Pero no perdamos de vista 
que hay de todas maneras una íntima relación entre cada sección de este 
tríptico filosófico.

El primer panel que esbozaremos da lugar a una acepción de la her-
menéutica como arte de la interpretación de los textos, arte auxiliar para 
disciplinas como la teología, el derecho y la filología. Este sentido de la 
interpretación es generalmente normativo, es decir, se insiste en regular o 
diseñar cánones que puedan orientar al hermeneuta para comprender los 
textos que son ambiguos o cuyo significado es incomprensible. Tradición 
que se mantendrá vigente hasta entrado el siglo XIX, durante el Romanti-
cismo. El segundo panel de este tríptico, sin ser el central, se caracteriza por 
un sentido epistemológico y metodológico de la interpretación. Momento 
en el que el estudio de las reglas y los métodos para interpretar, que se ha-
bían fundamentado en el periodo clásico de la hermenéutica, se amplía al 
campo de las ciencias del espíritu (hoy ciencias sociales y humanas) para 
convertirse en su sustento epistémico, y subsanar así su estatuto científico, 
“deficiente” en comparación con las ciencias exactas y naturales. El tercer 
y último panel se centra en un sentido crucial de la hermenéutica, pues ya 
no es un arte auxiliar o una metodología, es una filosofía universal de la 
interpretación, una forma de ser en el mundo. Claramente es un tránsito 
de una hermenéutica de textos a una hermenéutica de la existencia, pero 
que también supera la dimensión y reducción metodológica, y encumbra la 
universalidad de las humanidades, más allá de la concepción moderna del 
método científico. Por lo que la interpretación y la comprensión se enten-
derán mejor a la luz de sus atributos lingüísticos e históricos.

3	 J. Grondin, ¿Qué es la hermenéutica?, Barcelona, Herder, 2008, pp. 13-20.



37

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

1. Primer panel del tríptico: arte de interpretar (ars 
interpretandi)

La primera imagen que sale a nuestro encuentro es Hermes o Mercurio 
(Figura 2), el heraldo de los inmortales. En su figura se describen todas las 
facultades del hermeneuta. Es elocuente porque hace de la expresión un arte 
para admirar, virtud que los intérpretes cultivan con ahínco para convencer. 
Es intermediario porque su mesura al dialogar refleja la sutileza de su enten-
dimiento para interpretar. Es necesario habituarnos a la incomprensión para 
entender sus avatares y misterios, sólo allí emerge la actitud cuidadosa y atem-
perada del buen intérprete. Pero es mediador por su naturaleza analógica, co-
nocedor de los signos divinos y de los signos humanos. No teme a lo extraño, 
lo comprende y lo aproxima, reconoce identidades pero también diferencias. 
Hermes es también psicopompo, el que guía almas en el tránsito de la vida a la 
muerte, es acompañante y protector en los caminos, y ladrón de sentidos pero 
curador de referentes. El mensajero de los dioses y el orador ante los hombres 
es la imagen de todo intérprete capaz de asimilar la labor de mediador entre el 
decir y el mostrar, porque dice mostrando y muestra diciendo. 

1.1. De la alegoresis al logos interior
Interpretar es entonces hacer un sentido extraño comprensible, de allí 

que la finalidad de la interpretación sea la comprensión (intelligere). Pero 
como lo advertimos en la figura de Hermes, esta es una tarea que se hace en 
doble vía, es decir, una que va del pensamiento al discurso, a lo que usual-
mente llamamos elocuencia, menester de la retórica (o arte del buen decir), 
y otra que va del discurso al pensamiento, que podemos denominar estric-
tamente interpretación. Aunque a esta última se ha limitado la acepción 
de hermenéutica, en realidad debe ampliarse, pues también hace parte de 
su labor la explicación o traducción de un discurso. La parte del Órganon 
de Aristóteles dedicado a la enunciación, el Peri hermeneias, indica preci-
samente esto, hay una mediación de significados que se manifiestan en una 
afirmación, un movimiento que va del interior al exterior.  Concepción que 
compartían los estoicos. La elocución es por lo mismo la transmisión de un 
significado, mientras que la interpretación es la explicitación de la voluntad 



38

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

del sentido4. En la hermenéutica de textos, carecería de sentido interpretar 
si no existiera transmisión de significado, por lo que este último es condi-
ción de posibilidad de la interpretación. 

Figura 2.
Primera imagen del tríptico hermenéutico

Adaptado de Mercurio sentado sobre las nubes, de Sebastiano Galeoti, hacia 1727, dis-
ponible en https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/mercu-

rio-sentado-sobre-nubes/05cbfc5c-2943-4451-b1d1-f9e8886b9b72?searchid=16eb-
c65b-8cf7-09d0-f66b-b33c2e9988ec

4	 J. Grondin, ¿Qué es la hermenéutica?, op. cit., p. 22.

https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/mercurio-sentado-sobre-nubes/05cbfc5c-2943-4451-b1d1-f9e8886b9b72?searchid=16ebc65b-8cf7-09d0-f66b-b33c2e9988ec
https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/mercurio-sentado-sobre-nubes/05cbfc5c-2943-4451-b1d1-f9e8886b9b72?searchid=16ebc65b-8cf7-09d0-f66b-b33c2e9988ec
https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/mercurio-sentado-sobre-nubes/05cbfc5c-2943-4451-b1d1-f9e8886b9b72?searchid=16ebc65b-8cf7-09d0-f66b-b33c2e9988ec


39

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Pero sobre todo, la aplicación hermenéutica es indispensable ante la 
experiencia de la incomprensibilidad. Las Sagradas Escrituras y los mitos 
antiguos nos permiten entrever esa necesidad. Iluminar los pasajes oscu-
ros o encarar los tropos alegóricos del discurso era un reto para la men-
talidad de las primeras civilizaciones, así como una exigencia de la Edad 
Media. Su visión e imagen del mundo o de sí mismos estaban expresadas 
a través de símbolos, configuradas en narrativas de hechos acontecidos, o 
sucesos cuyo cumplimiento se esperaba con temor o esperanza. Al séqui-
to de Hermes se unen los rapsodas, adivinos y profetas, unos cantan las 
proezas y vicios de los inmortales, otros anuncian ambiguos porvenires a 
los hombres, y los últimos interpretan señales y pregonan indicios, inspi-
rados por su divinidad. 

La universalidad de lo alegórico es un pasaje de la historia de la herme-
néutica cuya importancia fue decisiva para descifrar las metáforas y símbo-
los que se hilaban en cantos y textos antiguos. Filón de Alejandría, judío 
converso al Cristianismo, será uno de los primeros representantes en esta 
línea. Propone la alegoresis como un proceso interpretativo que explica el 
sentido espiritual de las Escrituras. En esta misma línea encontramos a Orí-
genes, quien propone una lectura tipológica del Antiguo testamento como 
alegoría del Nuevo testamento, es decir, concentra su fuerza interpretativa 
en la universalidad de la figuración (typoi) de Cristo en la Biblia. Por lo que 
el hermeneuta puede acercarse al texto sagrado por estratos: somático (per-
sonas simples), anímico (personas iniciadas en la fe) o espiritual (personas 
espiritualmente avanzadas), significado que el alma del exégeta deberá pro-
fundizar y reflexionar constantemente5.

En cambio, la universalidad del logos interior de san Agustín se con-
centra en el hombre interior y su relación con el misterio de la Trinidad. 
Esto implica que la interpretación es una exégesis de la vida interior de los 
hombres ante su creador. La hermenéutica es algo vivo, porque la existencia 
humana está en la búsqueda de sentido. Por lo mismo, no somos seres au-
tárquicos y autosuficientes, ya que en realidad somos iluminados, en parte, 
por la gracia. Los pasajes oscuros de las Escrituras son de fácil compren-
sión cuando el exégeta perfecciona su conocimiento histórico y lingüístico 

5	 J. Grondin, Introducción a la hermenéutica filosófica, Barcelona, Herder, 1999, pp. 57-60.



40

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

del texto sagrado (esto implica que la oscuridad no radica en las Escrituras, 
sino en el intérprete, y que el texto no es exclusivamente alegórico como se 
pensaba), pero esta preparación es insignificante si no prioriza el precepto 
de la caritas. El mandamiento del amor es central en este sentido, porque 
al amar conocemos y al conocer amamos. Al amar la verdad, amamos El 
Verbo divino, que al haberse introducido en el tiempo puede morar en todo 
hombre. Por eso la verdad no se encuentra afuera del hombre, sino en el 
hombre interior. De esta forma, el discurso encarna lo espiritual, expresa 
lo que en el verbo interior aguarda, que es el lenguaje del corazón, al que 
continuamente aspiramos.

1.2. Sola scriptura y la hermenéutica moderna
La Reforma luterana alentó una interpretación más literalista de las Es-

crituras, Lutero estaba convencido de que el sentido literal contenía un sen-
tido espiritual, que se halla así mismo en la ejecución de la palabra. Esto es 
lo que promueve una verdadera transformación espiritual. Este sería cono-
cido como el principio de la sola scriptura, en la que el mismo texto sagrado 
es su propio intérprete. Lo decía con el fin de refrenar la arbitrariedad que 
tienen las interpretaciones alegorizantes de las Escrituras, aunque su sen-
tido literalista, en sí mismo, era ingenuo al no reconocer la importancia 
de la subjetividad en el exégeta. Sin embargo, la hermenéutica sacra, bajo 
la perspectiva protestante, tendría un desarrollo significativo que tuvo una 
influencia importante en la posteridad. 

La tradición literalista del protestantismo se acentuaría con el tiempo, 
la obra Clavis scripturae sacrae (1567) del teólogo luterano Flacius Illiricus 
es un ejemplo patente de esto. Flacius insistiría en una universalidad de la 
gramática para una mejor comprensión del texto sagrado. Así que para ac-
ceder al espíritu de las Escrituras era necesario un riguroso conocimiento 
lingüístico por parte del intérprete. Esta exigencia no difería del imaginario 
de la época moderna, puesto que es un momento histórico en el que va-
rios representantes de la hermenéutica son receptivos a la idea de una uni-
versalidad racional y regulada por la crítica.  Johann Dannhauer, teólogo 
ortodoxo luterano, se propuso elaborar una ciencia universal de la inter-
pretación. Pensaba que ninguna ciencia es ajena al ars interpretandi, lo que 



41

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

justificaría la aparición de una hermenéutica generalis que complementara 
la lógica clásica. Porque una cosa era la verdad de la afirmación, de lo que se 
encargaba la lógica, y otra era el significado del sentido, de lo que se hacía 
cargo la hermenéutica. Dos tareas complementarias que podían ascender 
a una especie de universalidad filosófica, y que dotarían al intérprete de la 
posibilidad de revelar el scopus o la intención verdadera del autor, llegando 
así a descubrir lo que este ha querido enunciar y decir.

El teólogo alemán Johann Chladenius separará a la lógica de la herme-
néutica para otorgarle a esta última su independencia y convertirla en una 
rama principal del conocimiento6. Es claro que mantiene una inclinación 
universalista en su empresa hermenéutica porque debe enfrentar un fenó-
meno igual de universal, la incomprensión. De allí que insista en el hecho 
de que la oscuridad de los textos se debe en parte a tres factores: el descuido 
de la edición, para lo cual es necesario una cuidadosa corrección y rectifica-
ción de parte del intérprete; el dominio de la lengua, por lo que el philologus 
debe ser un experto en el conocimiento de la gramática; y los pasajes ambi-
guos, que exigen del exégeta un atento examen de las expresiones equívocas. 
Esto le permite desarrollar la habilidad de exponer (auslegen) con claridad, 
es decir, Chladenius considera que la hermenéutica es el arte general de ex-
plicar o enseñar la intención del autor. Por lo que no sólo universaliza el 
carácter pedagógico y didáctico de la interpretación, sino que también lo hace 
con el scopus, al declarar que hay un perspectivismo universal desde el que 
siempre se enuncian los discursos.

El perspectivismo también será una de las bases de la concepción de 
Friedrich Meier, quien promoverá una concepción de la hermenéutica pro-
fundamente relacionada con los signos. El arte de interpretar tiene, según 
Meier, dos sentidos, un camino regulado y canónico para comprender el 
significado de los signos, al que denomina hermenéutica significatu latori; 
y una vía que así mismo sigue reglas estrictas para exponer discursivamente 
un sentido a otros, y que denomina hermenéutica significatu strictori. Pero 
en últimas, su comprensión del mundo se traduce exclusivamente en sig-
nos, estos poseen una conexión universal que tratamos de descifrar. En el 
fondo, su pensamiento enuncia una hermenéutica semiótica que con un 

6	 Ibid., pp. 85-92.



42

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

examen crítico de los signos termina por acercarse a la mente del autor, a su 
intención y perspectiva, que es la misma verdad hermenéutica. Esta univer-
salidad de los signos recuerda sin duda a la lingüística estructuralista de la 
época contemporánea. 

Por último, el pietismo incorpora una universalidad de los afectos, que 
será importante en la hermenéutica teológica del protestantismo durante 
el siglo XIX. El anima sermonis permite trasladar el significado de las Es-
crituras a la comunidad de creyentes, pues toda palabra que emerge en el 
discurso está impregnada de un afecto que se hace significativo a la hora de 
enunciar una intención específica a otros interlocutores. Esta relación entre 
la hermenéutica y la doctrina de los afectos tendrá una decisiva recepción 
en los teóricos de la interpretación durante el Romanticismo. 

1.3. Schleiermacher y la hermenéutica romántica
El pintor alemán Caspar David Friedrich ejecutaría en 1818 una obra 

que sigue siendo símbolo del Romanticismo, El caminante sobre el mar 
de nubes (Figura 3). Representación de un viajero que se encuentra de 
pie en una montaña escarpada y mira hacia el horizonte. El misterio que 
impregna la pintura hace que miremos el paisaje, clave simbólica de la 
obra, situándonos en el lugar del viajero que está de espaldas ante el espec-
tador, y parece observar la niebla que cubre tan sublime panorama. Esta 
experiencia de la totalidad es una de las características más dicientes del 
movimiento romántico, que resalta la querencia del yo por una eternidad 
que lo desborda, que encara la autonomía del artista, mientras eleva sus 
sentimientos más profundos, llevándolo a la conquista de una libertad 
auténtica, que está más allá del dominio de la razón. Esta es una clara 
oposición a la Ilustración y a las regulaciones racionales que se habían 
exaltado durante el Siglo de las luces. Actitud que será determinante para 
la hermenéutica que suele prosperar en contextos cuya intencionalidad 
resalta el simbolismo y el lenguaje hecho metáfora.

La contribución de Friedrich Ast, quien fue discípulo de Schelling, 
es significativa en el tránsito de la hermenéutica racionalista a la herme-
néutica romántica. Especialmente por su filosofía de la identidad, que se 
revela en la unidad y la totalidad del espíritu. De manera que el entendi-



43

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

miento terminaría por proyectarse a esta unidad, que Ast identifica con la 
tradición de los textos antiguos, y sólo a partir de esta, lo singular cobra 
sentido. Esta es una de las primeras formulaciones concretas del círcu-
lo hermenéutico, que podemos precisar en las siguientes palabras de Ast, 
citadas por Grondin: “La ley fundamental de todo entender y conocer 
consiste en encontrar en lo singular el espíritu del todo y explicar a partir 
del todo lo singular”7. Otro de los representantes del Romanticismo, que 
hizo una contribución importante a la hermenéutica es Friedrich Schle-
gel. Impresionado con el espíritu de la antigüedad, intentó proponer una 
especie de hermenéutica filosófica que extrajera una metodología filológi-
ca capaz de entender o traducir la intención del autor, aunque manifiesta 
su incertidumbre ante una comprensión total, en vista de que no se disipa 
la incomprensión. Ya era claro para el filósofo y filólogo alemán que todo 
entender implica a la vez un no entender, y que siempre hay un sentido 
que escapa a nuestra comprensión.

Allanado el camino, Friedrich Schleiermacher propondrá una univer-
salidad del malentendido, y no diferirá de sus homólogos al considerar 
que la hermenéutica en general busca aquello que el hablante ha querido 
decir realmente. Si el intérprete debe buscar en el discurso el verdadero 
sentido que se ha comunicado, entonces el ejercicio hermenéutico des-
cansa en el lenguaje. Schleiermacher propone entonces una hermenéutica 
objetiva o gramatical, que atiende a la sintaxis de la lengua en la que se 
emite el discurso, que se complementa con una hermenéutica subjetiva o 
psicológica, cuya labor esencial dirige su atención al pensamiento indivi-
dual, que antecede a toda lengua. Pero para que el proyecto de Schleier-
macher adquiera toda su universalidad, requiere poner el acento más en 
la comprensión que en la interpretación. Este es un giro del arte de in-
terpretar (ars interpretandi) al arte de comprender (ars intelligendi), que 
enfatizará la perspectiva subjetivista de la hermenéutica, que ya se preveía 
en la doctrina pietista del afecto de manera importante.

7	 J. Grondin, Introducción a la hermenéutica filosófica, op. cit., p. 106.



44

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

Figura 3.
El caminante sobre el mar de nubes de Caspar David Friedrich

Adaptado de El caminante sobre el mar de nubes, de Caspar David Friedrich, 1818, 
disponible en Caspar David Friedrich - The photographic reproduction was 

done by Cybershot800i. (Diff), Dominio público, https://commons.wikimedia.
org/w/index.php?curid=1020146  

https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=1020146
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=1020146


45

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Ahora la cuestión era cómo encarar la universalidad de la incompren-
sión o el malentendido. Schleiermacher empezará por identificar dos ac-
titudes ante esta situación, o la comprensión surge por sí misma (de forma 
intuitiva), y la hermenéutica solo tiene un papel auxiliar para responder a 
los pasajes ambiguos, o la comprensión tiene como objetivo fundamental 
la reconstrucción del discurso como si el intérprete fuera el mismo autor. 
Schleiermacher las denominará hermenéutica laxa y hermenéutica estricta 
respectivamente. Pero no puede ser que se acuda a la hermenéutica cuan-
do el entendimiento se halla inseguro en los casos de incomprensión (que 
pueden deberse a varias oscuridades, tanto del texto como del intérprete), 
por lo mismo, la hermenéutica requiere siempre un deseo genuino de com-
prensión del discurso, pero necesita de una regulación, más específicamente 
de un método, que le permita abandonar su rol auxiliar y adquirir toda su 
universalidad. No sólo porque es una hermenéutica generalis, que supera las 
hermenéuticas especiales (teológica, jurídica y filológica), sino porque no 
está limitada simplemente a los textos, pues se extiende al entendimiento 
mutuo, al diálogo con aquello que nos es ajeno (el discurso del otro). 

2. El segundo panel del tríptico: hermenéutica como 
metodología

Esta segunda parte del tríptico podría ilustrarla metafóricamente una 
obra brillante del pintor italiano Antonio Alegri da Corregio, La asunción 
de la virgen (Figura 4). Fresco que fue ejecutado en la cúpula de la catedral de 
Parma en Italia, en el que no hay una figura central, sino una narración visual 
en la que las imágenes permiten al espectador vivir una especie de inmersión 
y trascendencia. Lo que recuerda otra pintura cuya técnica del trampantojo, 
mantiene al observador atento a la armonía que se despliega entre los peque-
ños ángeles infantiles y otros personajes, un fresco que cobra vida en el óculo 
ficticio que decora la Cámara de los esposos, ubicada en el Palacio Ducal de 
Mantua, y que tanta fama dio a Andrea Mantegna. 

La sensación del espectador ante estas obras es similar, en cierto aspecto, 
al sentimiento de totalidad que los teóricos de la hermenéutica romántica ha-
bían supuesto en su esfuerzo interpretativo. Pero también guarda una profun-
da relación con la manera en la que el artista ejecuta su obra, construyendo la 



46

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

singularidad de cada imagen, que en su conjunto logran revelar esa totalidad 
que nos maravilla. Según la creencia de Schleiermacher, el intérprete recons-
truye el sentido del texto desde sus partes y conforma esa totalidad, que in-
cluso llega a superar la comprensión que el autor tuvo de sí mismo al realizar 
la obra. El círculo hermenéutico también tiene este efecto de inmersión, pero 
la totalidad ya no será vista bajo los ojos de una filosofía del espíritu, como 
lo propuso Ast, sino desde la perspectiva de la historia. Todos los aconteci-
mientos o fenómenos particulares deben entenderse a partir del contexto de 
su época. No podemos interpretar el sentido de un discurso desde las necesi-
dades o exigencias del presente, sino bajo las motivaciones del tiempo al que 
pertenece. En adelante, esta perspectiva será conocida como historismo.

Figura 4.
Segunda imagen del tríptico hermenéutico

Adaptado de La asunción de la Virgen, de Antonio Allegri da Correggio, 1526-1530, disponible 
en Antonio Allegri da Correggio - Livioandronico2013, CC BY-SA 4.0, https://commons.

wikimedia.org/w/index.php?curid=48413457   



47

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Una de las intuiciones de August Boeckh, pionero en el historismo, era 
insistir en el hecho de que la labor de la filología es reproductiva. En po-
cas palabras, la filología nos permitía concebir que el entender es en rea-
lidad conocer lo conocido, porque es una reconstrucción interpretativa. 
Esta concepción no resulta del todo novedosa, pero Boeckh señalará que 
la interpretación filológica siempre tiene una dimensión histórica que viene 
a complementar a la hermenéutica gramatical y psicológica. Ahora lo que 
quedaba en el ambiente era determinar cuáles eran las condiciones de ob-
jetividad de nuestra historicidad y, en general, del conocimiento histórico. 
Por supuesto, el siglo XIX no sólo enfatizó el ánimo romántico de la cultu-
ra, sino que fue el momento de gran éxito de las ciencias puras y empíricas, 
así que ya había un referente claro de la conciencia metodológica para este 
entonces. Por lo que si la historia, como disciplina, quería ascender al nivel 
de ciencia, tenía que erigir su propio método. Este será el proyecto de Johan 
Gustav Droysen, una historiología universal.

En principio, Droysen descarta seguir la fundamentación positivista 
de las ciencias matemático-físicas para consolidar el método propio de la 
historia, y también desiste de concebirla como una disciplina meramente 
narrativa8.  A diferencia de las ciencias que tienen por objeto de estudio el 
mundo natural, la historia, para Droysen, es la ciencia de la comprensión de 
los vestigios que ha dejado el pasado en el presente, y los investiga basándo-
se en los materiales y testimonios conservados, que son las concepciones del 
pretérito. Al igual que Boeckh, Droysen considera que entender es conocer 
lo ya conocido por la tradición. Pero el historiador no sólo se dirige a las 
fuentes transmitidas por la tradición y las reconoce sin más, ya que también 
debe hacer un trabajo crítico de estos materiales y la forma en la que han 
sido transmitidos, por lo que el historiador termina ofreciendo una mejor 
concepción del pasado que aquel que se conserva en las fuentes originales.

La reconstrucción de la historia empieza en los acontecimientos particulares 
que son la manifestación de una totalidad, así como esta última es un despliegue 
universal que se encarna en diversos sucesos temporales. Esta oscilación entre 
el todo y las partes que lo conforman está asociada a la idea de la continuidad 
progresiva de la historia, cuyo fundamento es el mundo ético, pues sin duda el 

8	 J. Grondin, Introducción a la hermenéutica filosófica, op. cit., pp. 122-128.



48

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

ser humano es el que actúa en la historia. La fuerza progresiva de la ética consti-
tuye la fina trama de la totalidad temporal, y al ir tras ella se revela la conciencia 
misma de la humanidad, que no tiene fin, porque la historia no es algo acabado. 
Todo lo contrario, se hilvana constantemente y surge la necesidad de explorarla, 
de seguirla en sus pasos. Lo que explica por qué Droysen habla de una com-
prensión exploradora como método hermenéutico, pues explorar implica con-
tinuidad de algo inacabado, como lo es todo proyecto humano. Reflexión que 
se sintetiza perfectamente en la siguiente frase de Droysen, citada por Grondin: 
“Al ojo finito está oculto el principio y el fin. Pero explorando puede reconocer 
la dirección del movimiento de la corriente”9.

Ante la “inestabilidad” epistemológica de la historia como conocimiento 
científico, que Droysen había anunciado, y su necesaria fundamentación fue-
ra del marco de las ciencias exactas y naturales, Wilhelm Dilthey se impone el 
proyecto de una “crítica de la razón histórica” (lo que señala la influencia kan-
tiana en esta empresa), que nunca llegaría a publicar con ese nombre, aunque 
le permitió ampliar su pretensión metodológica a las ciencias del espíritu en 
general. La única opción para fundamentar este vacío gnoseológico consisti-
ría, según Dilthey, en los hechos de la conciencia. Sería el examen de las ba-
ses psicológicas las que sustentarían la objetividad de las ciencias del espíritu. 
Esto implicó entender la psicología y su labor en dos sentidos, el primero, que 
Dilthey veía más cercano al proceder de las ciencias naturales, se concentraba 
en la explicación de las funciones psíquicas primarias y fisiológicas que afecta-
ban la consciencia de un individuo, llamada psicología explicativa; el segundo 
sentido era más comprensivo, es decir, lo central ya no era describir los fenó-
menos observables de la vida anímica, era más bien comprender el contexto 
vital de la vivencia, que Dilthey denominaría psicología comprensiva10.

Esta concepción de la psicología comprensiva encontrará inicialmente 
dificultades, y una vaga relación con lo que se proponía inicialmente Dil-
they, que era la fundamentación metodológica de las ciencias del espíritu. 
Pero lo que en definitiva pudo redirigir sus investigaciones en este curso fue 
el concepto de comprensión, que era el punto intermedio entre su noción 
de vivencia, en la que se concentraba su psicología comprensiva, y el pro-

9	 Ibid., p. 127.
10	 Ibid., p. 131.



49

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

yecto metodológico de las ciencias del espíritu. Fuera del planteamiento de 
cualquier dicotomía, Dilthey se concentra en la disposición que tienen las 
ciencias de la comprensión hacia su objeto de estudio, que difieren realmen-
te de las ciencias naturales. Esta disposición reside en la autorreflexión, por-
que lo expresado surge siempre de considerar interiormente lo comprendi-
do, es decir, de vivenciar lo que se interpreta para poder exteriorizarlo en 
un discurso, una especie de reconstrucción del espíritu, que diferiría de una 
psicologización de la comprensión. Es evidente que lo anterior está fuerte-
mente relacionado con la perspectiva del diálogo interior, del verbo mental 
que subyace a la expresión, en la que se reconoce a gran parte de la tradición 
hermenéutica, pero esta vez Dilthey lo universaliza, haciendo partícipe a 
todas las ciencias del espíritu de esta autorreflexión, en la que todas coinci-
den y en la que se halla su fundamento.

No obstante, las reglas de validez general que cobijarían la naturaleza 
científica de la subjetividad, se formularían más como un programa que 
como una tesis concreta. En Dilthey se mantiene una tensión constan-
te entre la fundamentación metodológica de las ciencias del espíritu y la 
universalidad de la dimensión histórica. “Porque, en efecto, el comprender 
no es sólo el procedimiento específico de las ciencias del espíritu, sino des-
de siempre un atributo básico de la existencia histórica del ser humano”11. 
Esto, en parte, lo llevó a alejarse de su proyecto inicial, y a concentrarse en 
una reflexión filosófica sobre la vida histórica.

3. El tercer panel del tríptico: filosofía universal de 
la interpretación

En la Francia del siglo XIX, un grupo de artistas, que solían reunirse en el 
Café Guerbois, deciden fundar la Sociedad anónima de pintores, escultores 
y grabadores (1872), encabezada por Édouard Manet, en abierta oposición 
al Salón de París, en el que se presentaba el “arte oficial” de la época. Corría 
el año 1874, cuando la Sociedad anónima realiza su primera exposición. 
El taller del fotógrafo Gaspard-Félix Tournachon, también conocido como 
Nadar, sería el lugar en el que se organizaría el evento que esperaba presen-
tar una propuesta artística independiente y moderna. Entre las obras que 

11	  Ibid., pp. 135-136.



50

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

se encontraban allí se exponía el cuadro Impresión, sol naciente del pintor 
francés Claude Monet (Figura 5), que le daría el nombre a un movimiento 
también naciente, el Impresionismo. Esta es la obra que conformaría me-
tafóricamente la última parte del tríptico, pues así como el impresionismo 
surgía como un pronunciamiento en oposición al arte académico, también 
la hermenéutica emergía como una filosofía universal en resistencia a la vi-
sión metodológica de la interpretación, pero siendo propositiva con la si-
tuación dilemática en la que se hallaban las ciencias del espíritu.

Figura 5.
 Tercera imagen del tríptico hermenéutico

Adaptado de Impresión, sol naciente, de Claude Monet, 1872, disponible en Claude 
Monet - art database, Dominio público, https://commons.wikimedia.org/w/in-

dex.php?curid=23750619

Como todo cambio, la hermenéutica debe asumir transformaciones ge-
nerales, entre ellas la concepción de la interpretación como una manera de 
estar presente en el mundo. Somos seres hermenéuticos, nuestra existencia 

https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=23750619
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=23750619


51

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

está grabada en un amplio esquema de relaciones inconscientes, que llenan 
nuestras circunstancias de situaciones susceptibles de interpretación. La 
hermenéutica es entonces esclarecimiento de la existencia, ya no se reserva 
a reconstruir el sentido de los textos, pues se amplía para asir el sentido del 
sí mismo. Pero para acercarse a esa noción necesitará hallar un guía en el 
camino ya trazado, y será la misma tradición hermenéutica, en la que se 
encuentran muchos de los temas centrales que dejarán de ser sólo atributos 
de un arte auxiliar o metodológico para adquirir toda su universalidad, en 
especial la dimensión lingüística e histórica.

3.1. Heidegger y la hermenéutica de la existencia
Al igual que Édouard Manet, Martin Heidegger encabezaría, sin pre-

tenderlo, el proyecto de una filosofía de la interpretación y con esto daría 
apertura a un horizonte que reorientaba el propósito mismo de la herme-
néutica. Si hasta entonces, desde el punto de vista de la tradición, el texto 
había sido el objeto de estudio de la disciplina de la interpretación, para 
Heidegger lo central e ineludible era la propia existencia. En los cursos de 
1923 sobre hermenéutica de la facticidad, se anunciaría esta nueva direc-
ción, a la vez que su propósito. Según esto, el objeto de la hermenéutica es 
la misma existencia humana, aspecto que de alguna manera nos recuerda a 
Dilthey, pues también consideraba que la vida en sí misma es hermenéutica. 
De hecho, nuestra existencia está en la búsqueda de sentido, tratamos de 
hallar una orientación que permita aligerar nuestra carga, en especial de 
aquellos aspectos alienantes que dominan la propia existencia o la propia 
facticidad, como la denomina Heidegger. 

Esto presupone una necesidad de la hermenéutica, porque la existencia, 
que es siempre la nuestra, no sólo es susceptible de interpretación, también 
está a la espera de ser interpretada. Es tomar en nuestras manos la propia 
facticidad, ya que no es posible de otra manera. Sólo la propia existencia 
puede interpretarse a sí misma, pues existir es estar al cuidado de la factici-
dad, es estar atento a la existencia individual y concreta. Heidegger con el 
tiempo llegará a utilizar la expresión Dasein, que se puede traducir como 
ser-ahí, para referirse a esto en particular, a un ser que está en relación con-
sigo mismo en un estado de inquietud por la propia existencia. En la intro-



52

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

ducción a El ser y el tiempo (1927), se advierte que la exégesis del ser-ahí y 
del ser en general se lleva a cabo a través de la destrucción. En este sentido, 
la hermenéutica es destructora porque debe poner al descubierto un doble 
olvido, un olvido filosófico, que se identifica con el olvido o encubrimiento 
del ser, y un olvido de sí mismo, que a la vez se identifica con un olvido o 
alienación de la propia existencia. Así que el sentido de la destrucción para 
Heidegger se entiende, por un lado, como destrucción de la historia de la 
ontología y, por otro lado, como destrucción de lo que domina y oculta el 
ser que se es. Pero todo debe iniciar recordándole a la facticidad su propia 
facticidad, es decir, sacar a la existencia del olvido de sí misma, y terminar 
con nuestra indiferencia. Para hacerlo es necesario partir no de la interpre-
tación sino de la comprensión del ser-ahí.

Lo anterior claramente está en oposición a la hermenéutica clásica, pues la 
teleología dominante en la tradición es siempre la comprensión, este es el obje-
tivo o la finalidad de la interpretación. Es una cuestión de inteligir el significa-
do del texto o descubrir su verdadero sentido. En cambio, desde la perspectiva 
de Heidegger, comprender es vivir en y desde una estructura de anticipación 
que nos orienta en la existencia, es decir, comprender es siempre un compren-
der algo, una acción que implica su ejecución, como la manera de ser ante los 
sucesos cotidianos. Enfrentamos estas tareas con una especie de habilidad o 
arte natural, que no requiere ser tematizada, nos desplegamos en este juego del 
ser capaz de algo, de poseernos a nosotros mismos en lo que hacemos. Com-
prender es algo similar, un modo básico de ser que no hemos elegido, pero en 
el cual vivimos y nos desenvolvemos. En esto consiste ser proyecto, estar arro-
jado a la existencia o estar situado en una estructura de anticipación.

Así que, si el comprender es primero, la interpretación es lo sucesivo, 
porque interpretar es explicitar la comprensión. Por lo que la interpreta-
ción es el esclarecimiento de esta estructura de anticipación que le precede. 
Esta es la forma en la que la existencia llega a hacerse cargo de sí misma, 
la manera en la que logra su autenticidad. De esta forma, la comprensión 
queda al descubierto y se responsabiliza de sus anticipaciones, que podemos 
entender en tres sentidos: un haber-previo (vorhabe), que es ser proyecto 
(pro-iacere, lanzar hacia adelante) y que se configura como el horizonte des-
de el cual se comprende; una manera previa de ver (vorsicht), que es estar al 



53

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

cuidado o estar atento a partir de un punto de vista; y una manera previa de 
entender (vorgriff), que desde sus concepciones originarias se anticipa a lo 
que hay que comprender12. Estas anticipaciones son precomprensiones, por 
un lado, del ser como lo que es y, por otro, de la existencia propia como ser 
racional, capaz de hacer la pregunta por el ser.

Con esto no se quiere dar entender que la interpretación de un texto se 
restrinja al esclarecimiento de la estructura previa de comprensión de la sub-
jetividad de quien interpreta. Al contrario, Heidegger se refiere a lo siguiente: 

…para interpretar correctamente un texto, es preciso hacer transparen-
te en primer lugar la propia situación hermenéutica para que lo extraño o 
diferente del texto pueda hacerse valer como lo primero, es decir, sin que 
nuestros prejuicios ilustrados puedan ejercer imperceptiblemente su poder 
para ocultar así lo propio del texto. Quien niega sobremanera su ubicación 
hermenéutica, corre el peligro de exponerse aún más acríticamente a ella13.

Así que el círculo hermenéutico que tanto había evitado la hermenéuti-
ca moderna y el historismo por su tendencia subjetivista, cobraba un nuevo 
sentido a partir de la forma en la que Heidegger entiende la comprensión. 
Pues esta circularidad es inherente a la estructura anticipadora del ser-ahí, 
así que la cuestión consistiría no en rehuir para salirse de esta, sino en saber 
introducirse14. La consciencia de los conceptos previos ofrece una interpre-
tación más esclarecedora que permite un diálogo atento a lo que nos es aje-
no, pero también afianza el cuidado de sí mismo ante los factores alienantes 
y dominadores, que hacen de la existencia algo inauténtico. 

Lo que sin duda resulta llamativo es el hecho de que la existencia propia, 
en su vínculo originario con el ser, se pone de manifiesto en el lenguaje. Y 
a pesar de que esta intimidad de la existencia no es teorizable, reside en el 
fondo de todo discurso, algo que recuerda en parte al logos interior de san 
Agustín. Pero todo discurso e incluso el hecho mismo de juzgar la realidad a 
través de nuestros juicios es una manera de cosificar esa relación originaria de 
la existencia con el ser. Esa originalidad hermenéutica queda referida o señala-
da como algo que está fuera de nosotros, cuando es esto lo que nos constituye 

12	 J. Grondin, ¿Qué es la hermenéutica?, op. cit., p. 57.
13	 J. Grondin, Introducción a la hermenéutica filosófica, op. cit., p.144.
14	 J. Grondin, ¿Qué es la hermenéutica?, op. cit., pp. 58-60.



54

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

ontológicamente. Es claro que esto no se puede generalizar, como si fuera una 
estructura metalingüística, pero sí que se percibe en las afirmaciones que se 
preocupan más por la construcción lógica del enunciado, cuyos defensores 
podrían ignorar la correspondencia que hay entre la estructura cuidadora del 
ser ahí y el lenguaje15. El ser-ahí siempre se expresa en el habla, y es algo que 
está más allá de la estructura predicativa que es tan central para los filósofos 
analíticos. El lenguaje no se reduce a su formalismo sintáctico, es ante todo la 
proyección del modo de ser de la propia existencia. En el periodo de la Khere, 
en el que nos encontramos con un segundo Heidegger, el tema del lenguaje 
será un asunto aún más central, allí se le comprende como la casa del ser, per-
cepción que cambia su concepción de la hermenéutica, y la sitúa en conexión 
nuevamente con la tradición de la disciplina de la interpretación.

3.2. Gadamer y la hermenéutica universal
Ante una obra en la que las formas definidas de la realidad desaparecen, 

y cuya única intención era hacer de la luz el centro del arte, es imposible no 
impresionarse. Impresión (in-premere, presionar hacia dentro), así denomi-
naría Claude Monet esta representación que ilustraba el paisaje del puerto 
de El Havre (Figura 5), a partir de lo que precisamente era la clave de la eje-
cución artística, una impresión fugaz del entorno. Normalmente el artista 
realizaba al aire libre (plein air) un boceto de la futura obra, pero los impre-
sionistas harían de esto una concepción de la representación pictórica16. Así 
como Monet se convertiría en el referente del movimiento impresionista y 
del arte moderno en general, Hans-Georg Gadamer también lo haría en lo 
que a la hermenéutica se refiere. Su obra Verdad y Método (1960) será sin 
duda un sol naciente para la universalidad de la comprensión. 

El punto de partida de Gadamer será la concepción heideggereana de 
que no se puede alcanzar una comprensión totalmente libre de anticipacio-
nes, siempre que se esclarece un sentido, se oculta otro. Pero Gadamer no 
seguirá la misma dirección emprendida por Heidegger, pues si bien su her-
menéutica de la existencia era un antecedente significativo, para Gadamer 
también lo era la posibilidad de redirigir la atención a las ciencias del espí-

15	 J. Grondin, Introducción a la hermenéutica filosófica, op. cit., pp. 149-151.
16	 M. Padberg, Impresionismo, H. F. Ullmann, 2008, p. 9. 



55

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

ritu, sólo que esta vez con una perspectiva renovada. Dilthey, como se ha 
mencionado, consideró que una fundamentación metodológica sería sufi-
ciente para asegurar la objetividad de las ciencias del espíritu. Sin embargo, 
malgastaría sus esfuerzos en una empresa como esta, al pretender equiparar 
el estatuto científico de las humanidades con el estatuto epistemológico de 
las ciencias naturales. Gadamer retomará el asunto, pero será enfático al 
aclarar que la verdad de las ciencias del espíritu descansa en una dimensión 
distinta a la pretendida objetividad de la ciencia moderna, y cuyo sentido 
se revela en la concepción participante de la comprensión, que ya habían an-
ticipado Heidegger, su maestro, y el teólogo protestante Rudolf Bultmann, 
figura también cercana al filósofo de Marburgo.

La tradición del humanismo, opacada por la preponderancia de la Ilustra-
ción, podía contribuir en el esclarecimiento de la situación que enfrentaban 
las ciencias del espíritu. El humanismo había insistido en el concepto de for-
mación (Bildung) del individuo, desde el cual se tenía una concepción distinta 
de las humanidades. Pero al diluirse la tradición del humanismo frente al éxi-
to ascendente del método, se fijó un rumbo distinto y poco conveniente para 
las ciencias del espíritu. Gadamer considera que la Crítica del juicio (1790) 
de Kant hizo de la facultad de juzgar y del gusto algo plenamente subjetivo. 
Al impugnarse así el valor cognoscitivo de la capacidad de discernimiento y 
simplificar el gusto a categorías simplemente estetizantes, se descalificaba la 
validez de cualquier tipo de conocimiento que no estuviera en el marco de la 
objetividad de las ciencias empíricas. Esto implicó una decisión forzada, que 
de entrada identificaba a las ciencias del espíritu con la vía subjetiva y estética 
que había propuesto Kant en su tercera y última crítica. De allí que gran parte 
de la primera sección de Verdad y Método se dedique a realizar una crítica al 
pensamiento estético que forjó el malversado porvenir de las humanidades17.

Restituyendo el valor cognoscitivo de la capacidad de juicio y el gusto, 
Gadamer hace hincapié en la idea de que la formación es la base para conti-
nuar la consolidación del camino de las ciencias del espíritu. De allí que la for-
mación del individuo sea algo central en la propuesta de Gadamer, pues “un 
cultivo interior del hombre implicaría una cultura sustentada en el cimiento 
de una tradición humanista que dispone de los pilares formativos para elevar 

17	 J. Grondin, Introducción a la hermenéutica filosófica, op. cit., pp. 160-161.



56

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

la naturaleza humana en su capacidad contemplativa a través de la experiencia 
de la verdad”18. Lo que permite un ascenso de lo particular a lo universal, pero 
no bajo el referente de las ciencias empíricas. Al contrario, es una superación 
de la individualidad en apertura a un horizonte que nos supera, que nos lleva 
a reconocer nuestra finitud y las posibilidades perfectibles de esta condición.

Este sería un modo de conocer que hace partícipe al individuo, que le 
permite al sujeto desplegarse ante lo universal, aceptando cierta pasividad 
activa, es decir, donde se es parte de algo que nos supera; un espacio en el 
que existimos como iniciativa y respondemos a la dinámica de lo univer-
sal saliendo a su encuentro, pero sin imponer normativas o dominios a la 
realidad que se revela. Este es un modelo más adecuado para las ciencias 
humanas, modelo en el que la subjetividad se encuentra implicada. Gada-
mer propone la experiencia artística para dilucidar mejor esta comprensión 
participativa de las ciencias del espíritu. En efecto, la experiencia artísti-
ca no se reduce a un simple gozo intrascendente, también se halla en esta 
un encuentro con la verdad. La obra de arte nos propone su propio juego, 
derivado de la independencia que la obra misma pone de manifiesto. “El 
juego, por tanto, nada tiene de puramente subjetivo para Gadamer. Muy al 
contrario, el que juega se halla más bien arrebatado por una realidad «que 
le sobrepasa»”19. Esa realidad es el referente artístico, condición esencial 
para que surja la experiencia estética, que da cabida al efecto de inmersión 
que deviene de la armonía inherente al mundo de la obra. Con esto no se 
quiere decir que hay un encubrimiento de la subjetividad, pues, como se ha 
aclarado, hay un cierto grado de autonomía o participación del individuo, 
que toma parte en el juego y en el dinamismo que le ofrece la obra. 

Este modelo del arte incluso nos ayuda a conocer de una manera dife-
rente la realidad representada. Su revelación no sólo conlleva la presencia de 
lo que la obra es en su propio esquema transfigurador, puesto que también 
sitúa al individuo ante la cosa significada. Esta transfiguración de la reali-
dad hace que la persona se transforme al hacer parte de una experiencia que 
lo trasciende. De allí que comprender sea en verdad un encuentro transfor-
mador. Siempre y cuando el sujeto sea consciente de las anticipaciones que 

18	 D. Moreno, Hermenéutica del símbolo e interculturalidad, Bogotá D. C., Universidad Sergio Arboleda, 2018, p. 73.
19	 J. Grondin, ¿Qué es la hermenéutica?, op. cit., p. 74.



57

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

desvirtúen su comprensión, en especial aquellas caracterizadas como malos 
prejuicios. Claro que, según la concepción de la Ilustración, era necesario des-
hacerse de todos los prejuicios para obtener un conocimiento objetivo; en 
pocas palabras, se tenía que eliminar toda participación de la subjetividad. 

Gadamer considera que esto es imposible, siempre hay anticipaciones que 
no alcanza a considerar un individuo, por lo que es imprescindible realizar un 
examen crítico de los prejuicios. De hecho, hay prejuicios legítimos, antici-
paciones o concepciones que residen en nuestra subjetividad, y que están ín-
timamente relacionados con nuestra cultura, lenguaje e historia. La concep-
ción ilustrada consideró que el prejuicio emergía en particular de la tradición 
y la autoridad, identificados normalmente como los causantes del detrimento 
del progreso científico. En cambio, Gadamer propone que la tradición es un 
elemento revelador, que subyace a toda comprensión. No hay razón de ser 
para una oposición entre razón y tradición, al contrario, existe entre las dos 
un vínculo de interdependencia, que tiene que ver con lo que Gadamer llama 
la historicidad constitutiva de los esfuerzos de comprensión.

Esto se relaciona con la posteridad que tienen los hechos y las obras de los 
hombres en el tiempo. Contrario a lo que se piensa, la influencia que tienen 
ciertos sucesos del pasado no podemos advertirlos con claridad y plena certeza 
en el presente. El historismo tuvo esta pretensión, que dependía intensamente 
de la visión objetivista de las ciencias exactas. Este eco perdurable que deja sus 
propias huellas en el océano del tiempo es a lo que Gadamer llama trabajo de 
la historia. Esta injerencia histórica en nosotros la podemos determinar hasta 
cierto punto, es decir, es importante tener una consciencia adecuada ante el 
trabajo de la historia que acepte las condiciones de la finitud y entienda, que 
a esta misma, no le es posible hacerse cargo, por sus propios medios, de todas 
sus determinaciones. Eso nos permite estar abiertos a lo ajeno, a la escucha de 
la alteridad y a considerar que sus experiencias también están dotadas de ver-
dad, porque la comprensión de todo ser humano se inscribe en la concreción 
de lo presente, pero también en la influencia histórica de lo pasado.

De hecho, aplicar un significado del pasado a nuestro presente cobra 
todo su sentido cuando tratamos de traducir el significado de ciertas costum-
bres y símbolos, que han permeado a múltiples generaciones, a las circunstan-
cias del presente cultural que nos compete. Por eso para Gadamer compren-



58

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

der consistiría en una fusión de horizontes, en este caso una fusión temporal, 
que acerca el pasado casi hasta confundirse con el presente. “Pero esta fusión 
del presente con el pasado es también, incluso de un modo más fundamental, 
la fusión del intérprete con lo que él mismo comprende”20. El hermeneuta se 
traslada al acontecer de lo que ha interpretado, así disipa su incomprensión 
y asimila los alcances de su entendimiento. La experiencia artística nos revela 
esto de forma singular, el juego de la obra hace que el sujeto quede en un esta-
do de arrobamiento que lo hace ir más allá de sí mismo, que eleva su singula-
ridad a la condición universal de lo que se le revela, que es siempre el estatuto 
ontológico de las cosas, que sale a nuestro encuentro con su propio lenguaje.

Ciertamente, el proceso de comprensión no sólo está mediado por el len-
guaje, sino que en esencia posee una dimensión lingüística que es universal. 
Concepción que no debe ser entendida como una reducción de la realidad 
a solo lenguaje, es lo contrario, el lenguaje es lo que pone de relieve las cosas 
mismas, por lo que nos hace conocer la realidad. Nunca la perspectiva gada-
meriana debe ser confundida con una noción nominalista o instrumentalista 
del lenguaje. El logos de las cosas mismas es lo que cobija toda comprensión. 
Se sugiere entonces que el lenguaje encarna nuestro pensamiento, una re-
flexión cercana al concepto agustiniano del Verbo eterno y a la filosofía del 
lenguaje de corte realista. Lo que no deja lugar a objeciones es el hecho de que 
no hay pensamiento sin lenguaje, y que por lo mismo es el elemento universal 
en el que se halla el sentido de la correlación ser-comprensión, porque el len-
guaje de las cosas surge como acontecimiento, es decir, sucede en la cercanía 
de nuestra capacidad para traducir un significado. La raíz de la universalidad 
filosófica de la propuesta de Gadamer reside en la comprensión y el acon-
tecimiento, que implica un giro ontológico de la hermenéutica, que dice y 
muestra el mundo y la manera en la que lo experimentamos.

3.3. Hermenéutica posgadameriana
El diálogo es siempre relevante para el hermeneuta, incluso le es esencial 

porque siempre se encuentra a la escucha del sentido. Buscando con esto una 
fusión de horizontes, como enfatiza Gadamer, entre el intérprete y lo inter-
pretado. Por supuesto, Verdad y método tendría una resonancia bastante sig-

20	  Ibid., p. 84.



59

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

nificativa en el ambiente académico, tendría su propia posteridad e injerencia 
en el pensamiento filosófico, y la seguirá teniendo. Gadamer mantuvo un diá-
logo constante con sus contemporáneos, lo que le permitió esclarecer mucho 
más su propuesta hermenéutica y explorar también sus propios límites. 

3.3.1. Emilio Betti: el retorno a una concepción metodológica 

Emilio Betti, jurista italiano, había publicado una voluminosa obra 
poco tiempo después de que lo hiciera Gadamer, que lleva por título Teoría 
general de la interpretación (1962). Su pretensión era volver a revindicar 
la perspectiva metodológica de la interpretación, así como la teleología de 
su ejercicio, puesto que desde el punto de vista de Betti, Heidegger había 
invertido su verdadero propósito al considerar que la interpretación era la 
explicitación de la comprensión. Con esto en mente, y más próximo que 
cualquier otro a la tradición hermenéutica, decide insistir en el hecho de 
que la finalidad de la interpretación es la comprensión, y que por lo mismo 
es imposible considerar que existan prejuicios legítimos o ilegítimos que 
condicionen la comprensión del intérprete. Por lo que sería impensable 
considerar que la hermenéutica se concentre en aplicar un sentido al pre-
sente y simplificarse así a un subjetivismo, puesto que sería todo lo opuesto, 
Betti propone nuevamente que el objetivo de la disciplina de la interpreta-
ción debe ser reconstruir la intención del autor.  

Pero, como lo hemos visto, la intención de Gadamer era señalar la ex-
periencia de la verdad de las ciencias del espíritu, con independencia de las 
ciencias exactas y naturales, mientras reflexionaba en torno a la forma en la 
que la subjetividad siempre está implicada en lo que comprende, es decir, 
que el acontecimiento del significado hace partícipe al sujeto, junto con sus 
anticipaciones históricas o lingüísticas. Muy diferente a la comprensión que 
Betti tiene de la hermenéutica gadameriana.

3.3.2. Jürgen Habermas: ideología y emancipación

En La lógica de las ciencias sociales (1967), Habermas había adelantado 
una propuesta que buscaba llamar la atención sobre la autonomía epistemoló-
gica de las ciencias sociales con respecto a las ciencias empíricas, proyecto que 
contrastaba perfectamente con la pretensión de Gadamer en torno a las cien-
cias del espíritu. Aun cuando Habermas piensa que el conocimiento emanci-



60

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

patorio, que caracteriza a las ciencias sociales, diagnostica críticamente las es-
tructuras autoritarias que se legitiman en los diversos grupos socio-culturales, 
era algo en lo que Gadamer no estaba de acuerdo en ningún sentido.  A pesar 
de esto, la concepción habermaseana insistiría en determinar cuál es la falsa 
consciencia de la realidad, que es el legítimo proceder del sociólogo que aplica 
consecuentemente una crítica de las ideologías en beneficio de la sociedad. 

Así que Habermas se aproxima a Gadamer en su proyecto de liberar a las 
ciencias humanas de su raigambre objetivista y metodológica, y también en la 
forma en la que entiende la figura del científico social, que para diagnosticar 
los problemas que enfrenta una comunidad necesita no sólo ser consciente 
de sus anticipaciones o prejuicios, sino participar cercanamente de su objeto 
de estudio. Planteamiento que es nuclear en la hermenéutica gadameriana. 
Incluso, ambas propuestas se relacionan en lo concerniente a su concepción 
del lenguaje. Habermas considera que el lenguaje no es un universo inmanen-
tista, puesto que es apertura y posibilidad de un entendimiento mutuo con 
los demás interlocutores. Algo que Gadamer también consideró relevante, la 
comprensión es participativa y esto quiere decir que el lenguaje, que se presu-
pone en toda comprensión, es trascendente, es decir, va más allá de sí mismo.

Pero esta voluntad de entendimiento mutuo por la que propugna Ha-
bermas, antes de su obra Teoría de la acción comunicativa (1981), está más 
bien vinculada con la idea de una crítica de las ideologías que se abstrae 
de todo acuerdo preexistente entre el presente de un individuo y su tra-
dición, con el propósito de liberar a la sociedad de su falsa consciencia de 
la realidad, es decir, de la misma tradición, en la que Habermas identifica 
siempre un factor alienante. Así que criticará la desmedida confianza que 
Gadamer tiene de la tradición y la autoridad, que implicaría ir más allá de la 
hermenéutica, y entrar en el terreno de la crítica de las ideologías. No obs-
tante, Habermas no se percata que incluso el diagnóstico de las patologías 
sociales, que promueve la crítica de las ideologías, también procede de una 
tradición específica (en este caso del marxismo), de la que depende y en la 
que están inscritas una serie de anticipaciones y prejuicios de los que no se 
puede abstraer. Por lo que más que refutar lo dicho por Gadamer, en reali-
dad termina confirmándolo. Porque, de hecho, toda comprensión depende 
y se condiciona al trabajo de la historia, y a pesar de lograr una consciencia 



61

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

parcial de nuestros prejuicios, nunca este darse cuenta de las anticipaciones 
es absoluto. Esto atenuaría con el tiempo las críticas de Habermas, y lo acer-
caría a un entendimiento más conciliador con Gadamer.

3.3.3. Jacques Derrida: deconstrucción y différance

Una hermenéutica de la apropiación parece dar a entender que es una 
comprensión cuya vocación es la de retener el sentido, quedárselo para sí 
mismo. Esta es la forma en la que Derrida entiende la propuesta de Gada-
mer, y la de la tradición hermenéutica. Apropiarse del sentido del texto o 
de la intención del autor, implicaría en el fondo una estructura dominante 
y poseedora que es disruptiva con la alteridad, y niega toda posibilidad de 
reconocimiento. Aspectos que Derrida identifica con el pensamiento me-
tafísico, que tiene esta característica ocultante y omnipresente que fue criti-
cada por Heidegger en El ser y el tiempo. La única vía posible es retomar el 
proyecto destructor heideggeriano y llevarlo hasta sus últimas consecuen-
cias, pero esta vez no podría simplificarse a una destrucción de la historia 
de la ontología, ya que una de las últimas consecuencias de una posición 
metafísica en el pensamiento occidental, que se identifica con la misma her-
menéutica, es la inadecuada actitud de una búsqueda del sentido.  

Derrida partirá entonces de la diferencia (différence) entre significante, en-
tendido como signo, y el significado, que es la cosa representada, distinción 
que haría famosa Ferdinand de Saussure. Con todo, percibimos que al tratar 
de referir el significado siempre estamos en realidad ante el significante. De allí 
que el sentido quede diferido (différance), como suspendido, en virtud de la 
arreferencialidad del lenguaje. No hay nada externo al mundo de los signos, lo 
único posible es un juego de interpretaciones, en el que está ausente el hecho y 
la verdad. Ciertamente, este es el cauce de un devenir perpetuo que ya advertía 
el pensamiento nietzscheano, y así como lo concibe el mismo Derrida, es una 
vía opuesta e irreconciliable con la comprensión participante de Gadamer. 

Al respecto es necesario considerar si en verdad esta perspectiva no es un re-
zago también metafísico. Pues es claro que Derrida supone una concepción me-
tafísica del signo, porque así como el juego de las interpretaciones es inmanente, 
a causa de la situación arreferencial del mismo lenguaje, así también tendría que 
ser evidente que todo queda reducido al mundo de los signos. No es nuevo que 
una crítica al dogmatismo de la tradición termine siendo dogmática, y genere 



62

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

así su propia tradición. Esta actitud de sospecha ante el sentido, se mostró con 
fuerza y acritud, en el encuentro parisino que Gadamer sostendría con Derrida 
en 1981, momento que también reflejó una actitud dialogante y de confianza 
en el sentido, que pudiera animar a un entendimiento mutuo, posición que se 
presentó constantemente en Gadamer durante todo el evento. 

El resultado del encuentro parece haber dejado algunas conclusiones in-
conclusas, en especial por la indiferencia mostrada por Derrida al diálogo con 
su homólogo. Aun así, una de las menciones que Derrida realizaría al respec-
to de la intervención hecha por Gadamer, consistía desde luego en remarcar 
que la buena voluntad de entendimiento que existe entre los interlocutores 
al participar del diálogo presupone una especie de metafísica de la voluntad, 
dominadora de la situación del discurso del otro y que busca una imposición 
de las intenciones subjetivas al dialogar. Se cree que Gadamer, tiempo después 
del encuentro, examinaría esta objeción, y matizaría esta característica apro-
piadora de la comprensión, a propósito de la crítica de Derrida; y si bien es 
cierto que en el diálogo se corre este riesgo impositivo de una voluntad que 
podría dominar el sentido de la alteridad, también es verdad que hay algo de 
particular en el apropiar un sentido ajeno. El verbo latino appropriare traduce 
acercarse, y este significado arroja luz a lo que ha querido dar a entender el 
mismo Gadamer, porque apropiar es hacer que algo pueda pertenecer a otro, 
es acercar el sentido a alguien, y eso es lo que se efectúa en el diálogo entre am-
bas partes. En otras palabras, apropiarse del otro, no tiene nada de impositivo 
ni violento, porque es acercar algo de lo que soy, y participar de lo que no soy. 
Sin embargo, después de la muerte de Gadamer, acaecida el 13 de marzo de 
2002, Derrida dedicó una conferencia en su honor, en la que no sólo confe-
saba que el diálogo de 1981 lo había acompañado hasta entonces, sino que 
ahora se convertía en un diálogo ininterrumpido, que ya no se resistía a un 
encuentro transformador, dando de esta manera continuación a su sentido.

3.3.4. Richard Rorty: relativismo posmoderno

El pragmatismo anglosajón, a través de Richad Rorty, consigue tener 
un contacto con la hermenéutica, tradición que le había sido ajena hasta 
entonces. Como lo ha señalado Grondin, esta es tal vez una de las pocas 
contribuciones que el autor norteamericano ha realizado a la disciplina de 
la interpretación. Es evidente que Gadamer es el punto de partida de Rorty, 



63

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

pero en realidad su pensamiento es todo lo opuesto a la comprensión par-
ticipante y a su universalidad ontológica. El rechazo a la verdad, entendida 
como correspondencia con la realidad, es la primera intensión de Rorty, y 
este desencanto no está restringido a la crítica usual que se dirige a la me-
tafísica, también se extiende a la filosofía en general, que, a su entender, se 
reduce a teoría del conocimiento o epistemología, campo en el que se ha 
demostrado la nulidad de hallar algo que se pueda considerar verdadero. 

En realidad, el rol que tiene aquí la hermenéutica es irrisorio, pues su 
contribución se restringe a poder sobrellevar una vida sin la verdad. De he-
cho, la hermenéutica, según cree Rorty, se limita únicamente a una concep-
ción instrumentalista del lenguaje. Esto en parte se debe al malentendido 
generado en torno a la siguiente sentencia de Gadamer: «El ser que puede 
ser comprendido es lenguaje». Se afirmaba allí que el ser mismo se revela en 
el lenguaje, que en nada difiere de la definición clásica de la verdad: Adequa-
tio rei et intellectus. La lejanía de la interpretación que tiene Rorty sobre lo 
que da entender la frase de Gadamer es abismal. Es más, desde esta noción 
invertida de lo que significa la relación entre ser y lenguaje, Rorty infiere 
un nominalismo que reduce todo al orden lingüístico, que es la base de la 
perspectiva constructivista del conocimiento, en donde todo es válido, pero 
donde nada es verdadero.

3.3.5. Gianni Vattimo: nihilismo posmoderno

El pensamiento de Vattimo es realmente la continuación de la tesis rela-
tivista de Rorty.  Al no poderse decir nada sobre el ser, es necesario declarar 
que el verdadero destino de la hermenéutica es concluir con la historia de 
la metafísica, que es el debilitamiento constante de una ontología “fuerte”, 
que reemplazaría el nihilismo, es decir, una ontología “débil” de la que Vatti-
mo es uno de sus representantes. Esto evidentemente no está contenido en el 
proyecto gadameriano aunque Vattimo lo suponga así, pero sí que se puede 
encontrar formulado en Nietzsche y en la última filosofía de Heidegger que 
trabajaron bastante esta idea del nihilismo, sólo que es posmoderno, porque 
encara también a la modernidad y niega toda posibilidad de fundamentación 
en la razón. Aspecto que lleva a justificar la universalidad de la hermenéutica, 
que Vattimo considera como el resultado de ese proceso de debilitamiento 
del discurso del ser, y del que la hermenéutica es su anunciador más fidedigno.



64

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

El ser no tiene más cabida que el lenguaje, y en este sentido se reduce a 
un perspectivismo, igual o más relativista que el anunciado por Rorty. “Pero 
hermenéutica y ontología en Gadamer marchaban en sentido opuesto: el 
ser no está atrapado por el lenguaje, sino que es nuestro lenguaje lo que 
está atrapado por el ser, aunque el lenguaje es esencialmente la «luz» del 
ser”21. Esto sin duda no le permite considerar al pensamiento posmoderno 
de Vattimo y de Rorty, que Gadamer abogó por un giro ontológico de la 
hermenéutica que está por mostrar sus frutos en el porvenir.

3.4. Paul Ricoeur y la hermenéutica de la ipseidad
Tiempo y luz marcaron el destino de la ejecución artística de los pin-

tores impresionistas. La concepción de un cuadro que aplicara la técnica 
moderna debía dejar una impresión fugaz a los sentidos. Para lograrlo era 
necesario un proceso de elaboración considerablemente breve, en compa-
ración con los múltiples bocetos que un artista realizaba para trazar el ca-
mino hacia la obra final. La clave en el impresionismo era la recreación de 
una escena concreta al aire libre que demandaba la maestría en una técnica 
rápida pero precisa, en la que los objetos perdían su centralidad y a la vez 
su importancia, la prioridad era captar la luz y sus reflejos distintivos en los 
colores. La catedral de Ruan de Claude Monet (Figura 6) ejemplifica a la 
perfección cómo se implican los fenómenos ópticos en la pintura. Como 
se podrá observar, la obra en mención no comprende un solo cuadro, es la 
composición y la reunión de una serie de representaciones de la fachada 
de la catedral que capturan el tiempo y las estaciones. Monet dirá al res-
pecto: “«Me he vuelto un trabajador bastante lento y esto me deprime, 
pero cuanto más avanzo de forma más clara entiendo que aún tengo que 
trabajar mucho para conseguir lo que me imagino: la intensidad esto ante 
todo, una y la misma luz en todas partes»”22. Antes era prioritaria una se-
rie de esbozos preparatorios para la obra final, con la llegada de esta nueva 
perspectiva del cuadro y del arte, se realizaba una serie de representaciones 
artísticas en torno a un solo tema para dar a conocer un fenómeno real, 
muchas veces imperceptible.

21	  Ibid., p. 157.
22	  M. Padberg, Impresionismo, op. cit., p. 222. 



65

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Figura 6.
Serie de la catedral de Ruan de Claude Monet

Adaptado de Serie de la catedral de Ruan, de Claude Monet, 1894, disponible en 
https://lacamaradelarte.com/obra/la-catedral-de-rouen/

Algunas otras obras como los almiares y los nenúfares de Monet, serán 
una larga y extensa dedicación a un sincero pero inacabado esfuerzo por dar 
a conocer las estructuras que están supuestas en nuestra cotidianidad. Esto 
mismo será lo que nos enseñe la prolija y rigurosa obra de Paul Ricoeur, un 
esmerado esfuerzo por esclarecer el sentido de la existencia y sus posibili-
dades.  La serie de obras de Ricoeur rondarán una sola idea, el enigma que 
somos para nosotros mismos (como lo pensaba san Agustín), vista siempre 
desde una perspectiva distinta, así como lo advertíamos en Monet. Su pun-
to de partida es la filosofía reflexiva de tradición francesa (cuyos represen-
tantes más destacados son Maine de Biran, Félix Ravaisson, Jules Lachelier 
y Jean Nabert), que tiene sus primeros antecedentes en la metafísica de la 
inmanencia, de cariz agustiniano, pero claramente más cercana a Descartes 
y a Kant. 

https://lacamaradelarte.com/obra/la-catedral-de-rouen/


66

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

La filosofía reflexiva considera que la autorreflexión distingue de forma pro-
funda al hombre de las otras criaturas, en oposición a la postura naturalista, que 
acotaba la existencia humana a su naturaleza biológica. Por eso un ego que se 
pregunta por sí mismo era el asunto que debía considerarse central, antes que 
cualquier determinismo biológico e incluso social. Pero más allá de ser un cogito 
como fundamento inquebrantable de la filosofía, como lo pensaba Descartes y 
en general la Ilustración, era para Ricoeur un cogito fracturado, una individuali-
dad frágil y vulnerable, que reconoce su finitud, pero también su esfuerzo (co-
natus) por existir. Concepción que deviene de la influencia del personalismo de 
Mounier, y el existencialismo de Marcel y Jaspers, en el pensamiento de Ricoeur. 
A partir de esta consideración antropológica, y con la pretensión de esclarecer 
el fenómeno de la voluntad, acude a la fenomenología como método para el 
esclarecimiento descriptivo y eidético de este cogito fracturado. Este proyecto lo 
emprenderá en la obra Lo voluntario y lo involuntario (1950), en el que inicia su 
itinerario filosófico. Allí se propone una filosofía de la voluntad cuyo propósito 
será ahondar en las posibilidades fundamentales del hombre, con el fin de pen-
sar la responsabilidad esencial de la libertad humana. Hasta este momento la 
hermenéutica no está presente en la obra de Ricoeur, pero empezará a estarlo en 
Finitud y culpabilidad (1960), obra que se divide en dos tomos El hombre falible 
y La simbólica del mal, que se concentran en la falta y la culpa para entender la 
esclavitud supuesta en la libertad humana23. 

Este periodo será un punto de inflexión importante para la fenomenolo-
gía, ya que encarar la falibilidad de la voluntad humana es enfrentar el fenó-
meno del mal, que siempre tiene algo de inasible para la razón. Esto enmarca 
un límite para la fenomenología como método, y de la vía introspectiva o au-
torreflexiva, por lo que Ricoeur se ve en la necesidad de probar la vía larga de 
la interpretación de los símbolos, mitos y narraciones en las que el mal tiene 
ciertamente una imagen, que puede ser interpretada. Este es el conocido giro 
hermenéutico de la fenomenología que atiende a la comprensión del sí mis-
mo24. El origen de este rodeo obligado de la interpretación, como lo llama 
Grondin, se debe especialmente al momento de olvido e indiferencia en el 
que se halla el hombre moderno frente al misterio de lo sagrado, que implica 

23	  J. Grondin, Paul Ricoeur, Barcelona, Herder, 2019, pp. 50-51. 
24	  J. Grondin, ¿Qué es la hermenéutica?, op. cit., pp. 109-115.



67

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

en el fondo un olvido de sí mismo. La hierofanía no es algo solamente exter-
no, también está en la propia vida del hombre, su ser y lo sagrado no difie-
ren, así como tampoco lo hacen la filosofía (concepto y razón) y el símbolo 
(creencia y religión). Este hiato entre reflexión y confesión es el problema 
que debe resolver la hermenéutica, puesto que «el símbolo da que pensar».  

Ricoeur pondrá el acento en una hermenéutica restauradora o recupera-
dora, que superaría el olvido de lo sagrado. Para participar de este sentido 
que nos trasciende es importante creer para entender y entender para creer, 
como lo supone el credo ut intelligam de san Anselmo de Aosta, y el intelli-
go ut credam de Pedro Abelardo respectivamente. Sólo participando de la 
comprensión del símbolo se reconcilia el hiato entre la reflexión y la con-
fesión. Es por esta razón que el símbolo se convierte en la región del doble 
sentido, uno que se brinda con claridad al entendimiento y el otro que se 
oculta, a la espera de ser interpretado. Por lo que la interpretación será para 
Ricoeur el desciframiento del doble sentido que conlleva el lenguaje simbó-
lico, mientras que la hermenéutica será concebida como una disciplina que 
propone reglas para la interpretación. Concepto que dista de un proyecto 
de hermenéutica generalis, que estaba tan presente en la modernidad. Más 
bien se intenta explicitar la doble naturaleza de la interpretación. 

Ricoeur acentuará esta perspectiva a partir de la obra Freud: una inter-
pretación de la cultura (1965), que le generó incómodas disputas con los 
psicoanalistas y lacanianos. Lo que no le impidió revalorizar la crítica y 
la desmitificación de las ilusiones o ídolos de la consciencia, al poner de 
relevancia el aporte del psicoanálisis. Un proyecto que continuaría en El 
conflicto de las interpretaciones (1969), pero de una forma diferente. Puesto 
que ahora se trataban de situar, en su justa medida, los aportes de ese doble 
sentido en el que Ricoeur entendía la hermenéutica. Resaltando, por un 
lado, una actitud de desconfianza frente al sentido que se le brinda a la cons-
ciencia, y que se identifica con el pensamiento de Nietzsche, Freud y Marx; 
y, por otro lado, una actitud de confianza frente al sentido, que se relacio-
naba más con la perspectiva de Gadamer. Estas dos formas de comprender 
la disciplina de la interpretación recibirían el nombre de hermenéutica de la 
sospecha, con un enfoque más arqueológico y reductor, y de hermenéutica de 
la confianza, con un enfoque más teleológico y restaurador.



68

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

Otra de las contribuciones de la obra de 1959, será el diálogo entre 
estructuralismo y hermenéutica. A partir de la concepción lingüística de 
Saussure, se desencadena una consideración del lenguaje que niega toda po-
sibilidad de referencia externa, y que defendería el estructuralismo a partir 
de su enfoque sintáctico, cuya conclusión termina por simplificar el len-
guaje a sí mismo, asunto que recuerda a Derrida en su reducción autorrefe-
rencial al mundo del signo. El pensamiento conciliador de Ricoeur, ve en 
el estructuralismo un aporte significativo, puesto que todo discurso guarda 
cierta independencia de su emisor como de su receptor, algo que se hace 
más claro al estudiar su noción de texto, en la que se enfatiza la autonomía 
que le es inherente. Pero también recalca la relevancia de la hermenéutica 
en este punto, ya que no deja atrás la posibilidad del sentido, y tampoco la 
de su referencia. Por lo que la hermenéutica enmarcaría una concepción 
semántica del lenguaje, que complementaría la visión estructuralista. 

Incluso, dedicará la obra de la Metáfora viva (1975) a evidenciar cómo la 
racionalidad poética también enriquece la realidad a través de la metáfora 
que plantea el texto literario, que aprovecha el literalismo de la referencia 
y el sentido, y lo eleva para expresar así mismo un sentido y un referente de 
orden metafórico. Y si bien estas reflexiones vienen asociadas con la herme-
néutica, también le deben mucho a la filosofía analítica con la que Ricoeur 
estuvo en contacto por algunos años25. Es un hecho que el tema del sentido 
y la referencia en torno al discurso o texto fue realmente central en la filo-
sofía hermenéutica de Ricoeur, su obra Del texto a la acción (1986) lo revela 
acertadamente, además de un diálogo incesante con la tradición alemana. 

En este sentido, retomará la distinción entre explicar y comprender que 
había planteado Dilthey, pero no para volver sobre el proyecto metodológico 
del historicismo, sino para profundizar los grados de asimilación en el ejer-
cicio interpretativo. Ricoeur entiende estos elementos bajo la imagen de un 
arco hermenéutico, en el que se tensan tres momentos específicos: el primero 
en el que hay una comprensión ingenua de un texto, que abarca la intenciona-
lidad del autor pero ajena a nuestra subjetividad; el segundo en el que se ex-
plica la estructura del texto, es decir, se desvela la lógica interna de la lectura; 
y el tercero en el que se tiene una comprensión más apropiada del texto, que 

25	 J. Grondin, Paul Ricoeur, op. cit., pp. 121-125.



69

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

culmina con la traducción del sentido y la intención del autor a la vida misma 
del lector y cómo esta narración transforma el universo de su acción.

De hecho, en torno al texto, Ricoeur pensaba que el estructuralismo 
también había perdido de vista la relación entre tiempo y narración. En 
realidad, el mythos o relato sólo tiene sentido cuando traza los ires y venires 
de la odisea temporal que afrontamos como seres finitos. El mythos, desde la 
concepción de la Poética de Aristóteles, remite a la acción, modifica nuestra 
forma de ser en el mundo. El secreto de esto, y que se ofrece al hombre a 
través de lo narrado (del mito), era para el estagirita la mímesis o imitación. 
Ricoeur entenderá por mímesis una reinvención que es creadora porque 
conforma una trama en la que la intimidad del hombre logra reconocerse26. 
De allí que la primera trama sea la vida misma de quien interpreta, y que Ri-
coeur llama prefiguración narrativa (mímesis I), como una precomprensión 
o anticipación a todo relato, constituido por las experiencias temporales de 
la vida; la segunda trama es la que se construye al narrar un mythos creador, 
denominada configuración narrativa (mímesis II); y una tercera trama que 
es la apropiación que el lector hace del texto narrado, aplicándolo a su vida, 
y que se conoce como refiguración narrativa (mímesis III). Esta concepción 
de la mímesis transforma el arco hermenéutico y lo renueva al dar cuenta de 
la consciencia histórica y la experiencia de la vida a partir de la narración.

Esta propuesta se profundizará con ahínco en los tres tomos de Tiempo y 
Narración (1982-1985), y La memoria, la historia, el olvido (2000).  Ricoeur 
tiene en mente un concepto de la historia que no agota ni consume la subje-
tividad del hombre, evitando así la totalización histórica del planteamiento 
hegeliano, en la que se hallaría la trama de todas las tramas. Renunciando a 
esta posibilidad elabora más bien una hermenéutica de la consciencia his-
tórica, que reconoce los límites de la condición finita, y por lo mismo, los 
alcances y posibilidades que le permite dicha condición. Es cierto que la vida 
humana está afectada por una tradición, que podemos percibir en nuestro 
lenguaje, en nuestros símbolos y, sin duda, en nuestra historia. Pero Ricoeur 
no opta por una vía determinista de esa anticipación pretérita en la que co-
habitamos, más bien entiende que es la misma fuerza del pasado lo que en-
cauza las circunstancias de la posteridad. Ante el futuro sólo hay un estado 

26	  J. Grondin, Paul Ricoeur, op. cit., pp. 134-141.



70

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

de espera (esperanza), de iniciativa intempestiva, e indeterminada. Pasado 
y futuro, en este sentido, son percibidos como dos formas de entender un 
presente en el que la subjetividad se distiende. En ese presente que nos cons-
tituye, en el que somos ese horizonte de espera, se perfilan todas nuestras 
posibilidades. Allí reside continuamente el ser capaz de algo.

Esto nos permite cerrar el ciclo de la hermenéutica ricoeuriana, porque al 
aclarar que una interpretación de la consciencia histórica, tal y como la que 
nos presenta, nos deja ante la tesis del hombre capaz, se infiere que su itinera-
rio filosófico vuelve a su punto de partida. Ese punto que había iniciado en 
su filosofía de la voluntad, bajo la influencia de la filosofía de la reflexión, des-
pués de tomar esta vía obligada de la hermenéutica. Una hermenéutica que se 
encarga ya no de revelar el sentido y la intencionalidad de textos o de autores, 
sino de poner ante nosotros mismos lo que somos. Pero no a la manera de una 
visión total que se le presenta a un sujeto que ahora se posee a sí mismo. Al 
contrario, es una posesión de sí inacabada, pero responsable, que empieza en 
la descripción de lo que somos, y termina con una reflexión de quiénes somos 
y qué podemos ser. Su hermenéutica nos deja maravillosamente ante las puer-
tas de la ética, para hacernos responsables del sí mismo como otro.

Conclusión
El tríptico metafórico de la historia de la hermenéutica es claramente 

una obra inacabada, en la que estas tres acepciones sobre la interpretación 
se conjugan para revelar el significado de las tradiciones que anteceden a 
todo proyecto situado en las exigencias de la comprensión. La perspectiva 
de la exégesis clásica nos permite entender que la disciplina de la interpre-
tación es un arte, una técnica que tiene pocas regulaciones, pero precisas 
para orientar la comprensión. La hermenéutica moderna y romántica nos 
traslada a la naturaleza oscilante del ser humano, que continuamente se ha-
lla entre la tendencia a desvelar el significado de las cosas con objetividad y 
la pretensión de participar en aquello que su entendimiento descubre. Esta 
cercanía del sujeto a su objeto de estudio recuerda esa implicación hetero-
génea que se entrevé en las ciencias del espíritu, cuya raíz no es necesaria-
mente metodológica, pues se eleva a una condición formativa que cultiva lo 
humano en el hombre; una verdad que no es cuestión de método. 



71

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Esto expresa la universalidad de las humanidades, pero singularmente la 
de la hermenéutica, que no está restringida a la comprensión de textos, sino 
que es una labor más ingente, porque es dar cuenta de lo que nuestra exis-
tencia expresa en sus condiciones y anticipaciones históricas, lingüísticas y 
ontológicas. Lo que nos enseña que la libertad es dependiente de todo aquello 
que constituye nuestra finitud. Al reconocer esta condición también com-
prendemos la novedad que somos en el mundo, y que estamos en la capacidad 
de introducir novedades con cierta independencia. El sentido de la vida al 
que conduce esta filosofía universal de la hermenéutica nos permite advertir 
con mayor responsabilidad la advertencia de una vida auténtica que debe ser 
examinada y ponderada continuamente. Atenta y al cuidado de la verdad que 
nos busca y que acontece en el juego del ser y el logos.



Figura 7.
El texto de la vida: Cloto, Láquesis y Átropo

Adaptado de Las tres Moiras, de Johan Gottfried Schadow, 1798, disponible en Jo-
hann Gottfried Schadow - Fotografía propia, Dominio público, https://commons.

wikimedia.org/w/index.php?curid=2122291 

https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=2122291
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=2122291


73

Capítulo II
Hermenéutica analógico-icónica

Pero el Ente se dice en varios sentidos, aunque en orden a una  
sola cosa y a cierta naturaleza única, y no equívocamente,  

sino como se dice también todo lo sano en orden a la sanidad:  
esto, porque la conserva; aquello, porque la produce; lo otro,  
porque es signo de sanidad, y lo de más allá, porque es capaz  

  de recibirla… 
Aristóteles

Siempre la intelección o comprensión tiene la jerarquía  
principal, pero no se da sin más en plenitud, ya que requiere  

ser acompañada de un arduo trabajo de explicación y de  
discurso. Retrocediendo, avanza; avanza en círculos, como es  

condición de toda búsqueda difícil y compleja. 
Mauricio Beuchot

Introducción
La trama de significado que compone la urdimbre de la vida exige del 

ser humano interpretar su sentido. En la antigua Grecia, las Moiras o Par-
cas (Figura 7) eran la representación del destino que regía la existencia de los 
mortales e inmortales. Su injerencia en la vida de los hombres era decisiva, 
porque personificaban lo involuntario y lo no querido (noluntad). Cloto era 
la hilandera, la Moira encargada de hilvanar el fino hilo de la vida y dar paso a 
la existencia temporal; hilo cuya longitud fijaba Láquesis, quien determinaba 
la suerte y el porvenir del género humano. Pero sin duda, una de las figuras 
más temidas, incluso por las deidades olímpicas, era Átropo, la inevitable, la 
muerte en estricto sentido, sus tijeras mortíferas eran el símbolo del término 
de la existencia y la generación de angustias y penas para los mortales. Este 



74

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

tipo de narraciones vislumbra perfectamente las anticipaciones de nuestra 
presencia en el mundo y de las condiciones que limitan nuestras posibilida-
des de acción. El mito, tal y como lo pensaba Ricoeur, nos puede brindar una 
comprensión de sí mismos que la vía introspectiva no puede allanar con esa 
profundidad. Pero también nos muestra que la existencia humana es un hori-
zonte de tejidos, que inicia y se impulsa en la primigenia hebra de la vida. Así 
se convierte en el primer texto susceptible de interpretación.

La palabra texto proviene de la expresión latina textus, que a la vez pro-
cede del verbo texere, que significa tejer o trenzar. En este sentido metafó-
rico, la vida es un tejido que se hilvana, que tiene matices y texturas, que 
revela nuestra intención de existir, y de ser a través de nuestras acciones y 
decisiones. La hermenéutica en este caso es esclarecimiento de la vida como 
texto, y nos corresponde ser exégetas de ese sentido, pero también de aquel 
que subyace al mundo externo. Porque, así como la muerte irrumpe en la 
continuidad de la vida, también la realidad lo hace, a su manera, en nuestra 
intimidad. De cierta forma, esto nos recuerda la idea de Gadamer de una fu-
sión de horizontes, en el que se mantiene una cierta coincidencia entre con-
trarios. De hecho, todo ejercicio hermenéutico tiene algo de oscilante, pues 
así como damos espacio a la concreción del discurso como texto, también 
logramos participar de su significado a partir de una perspectiva. Diríamos 
que hay un equilibrio entre lo subjetivo y lo objetivo de la comprensión. 
Los filósofos y teólogos medievales llamaban a esto proporción (proportio), 
forma en la que traducían el vocablo griego analogía.

Reconocer que hay una dimensión analógica en la comprensión del 
ser, es la forma de poder entender mucho mejor la tesis gadameriana de la 
participación en el juego interpretativo. Es más, la analogía es una puer-
ta abierta para reconciliar la oposición, donde lo idéntico y lo diferente se 
complementan sin disentir. La analogicidad, si bien está más cercana a la 
diferencia (o la equivocidad), tiene también un vínculo con la identidad (o 
la univocidad). Es verdad que hay múltiples distinciones, pero es necesario 
reflexionar si estas a la vez plantean o no algo común en su haber. La ana-
logía mantiene nuestra atención en las semejanzas que residen en las cosas 
que interpretamos, nos permite convenir y respetar los compromisos del 
entendimiento mutuo. Es una perspectiva desde la cual la interpretación 



75

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

puede dar cabida a los intereses y exigencias del intérprete, pero sin soslayar 
la importancia de lo que interpreta. Esto es precisamente lo que Mauricio 
Beuchot ha denominado hermenéutica analógica. 

1. Hermenéutica: ciencia y arte de la interpretación
La expresión hermenéutica viene del verbo griego hermeneuein que signi-

fica literalmente interpretar (aunque también se encuentran otras acepciones 
relacionadas como traducir, expresar en palabras o explicar). Para Mauricio 
Beuchot27 la hermenéutica se entiende como ciencia y arte de la interpreta-
ción. Ciencia, en el sentido clásico del término episteme, que hace referencia a 
un conocimiento verdadero y cierto, cuya cohesión interna se funda en la re-
lación que opera entre sus partes para conformar un todo, además es un cono-
cimiento universal y objetivo. La hermenéutica, en este sentido, es una ciencia 
porque es una doctrina sobre la verdad que se desenvuelve en el horizonte de 
la interpretación, su certeza descansa en la participación que el entendimien-
to tiene en la cosa que interpreta (aspecto que no disiente de la concepción 
de la verdad como adequatio). Su universalidad se expresa en el hecho de que 
la interpretación es un fenómeno constitutivo del ser humano, comprendido 
este como un ser hermenéutico, con sus anticipaciones y prejuicios. Además, 
recordemos que la interpretación está mediada por el lenguaje, y no hay pen-
samiento sin lenguaje. Incluso, como lo piensa Gadamer28, «el ser que puede 
ser comprendido es lenguaje», porque lo que es el ser, es decir, su esencia se 
presenta al entendimiento como concepto (conceptum, lo recibido en sí o lo 
concebido), que es la representación simple de la naturaleza de una cosa, y que 
también conocemos bajo el término idea (eidos, forma) o lo primeramente 
concebido por el pensamiento.  

La objetividad de la hermenéutica reside en su objeto de estudio y tam-
bién en su objetivo. Normalmente, aseguraríamos que el objeto de estudio 
de la disciplina de la interpretación es el texto, que no sólo se refiere a la no-
ción de texto escrito, a la que en ocasiones se restringe su sentido, en realidad 
trasciende las tipologías de esta naturaleza. Razón por la que el concepto de 

27	 M. Beuchot, Tratado de hermenéutica analógica. Hacia un nuevo modelo de interpretación, 5ta Ed., México 
D. F., UNAM, 2015, pp. 17-18.

28	 H. Gadamer, Verdad y método, vol. 1, 13ra Ed, Salamanca, Sígueme, 2012.



76

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

texto es hiperfrástico, esto quiere decir que se extiende al diálogo y a la acción, 
considerando lo que al respecto han aclarado Gadamer y Ricoeur respec-
tivamente. Pero este sería tan solo un escenario en el que la interpretación 
tiene cabida. Si intentamos precisar esta noción de texto, nos percatamos en 
principio que dicha acepción parecería restringida a los actos comunicativos 
en su dimensión escrita y oral, y es cierto que la hermenéutica se afinca con 
especial interés en los límites mismos del lenguaje, pero así como lo hemos 
mencionado, también es posible considerar la acción como texto, y no sólo 
la acción en cuanto tal, pues asimismo la vida, entendida como el sustrato de 
toda acción y actividad, es objeto de interpretación. Esto sin reducir necesa-
riamente la acción o la vida a texto, aunque no deja de ser una metáfora sig-
nificativa. Con esto podemos adelantar un aspecto de profunda relevancia, 
sencillamente la hermenéutica siempre ha poseído una pretensión ontológi-
ca, por lo que en el fondo su objeto de estudio es el sentido del ente en general. 
Lo que nos lleva a una noción metatextual del objeto de estudio de la herme-
néutica. Después de todo el intérprete se ejercita en el arte de extraer los sen-
tidos de un referente a partir de su contexto. Sabemos que el tema amerita 
realizar un estudio más detenido y riguroso, pero este es un propósito que 
excede el curso de nuestra reflexión. Sin embargo, queremos dejar indicado 
el asidero ontológico que aguarda en la disciplina de la interpretación, cuyo 
estatuto teórico-práctico es en sí mismo analógico porque el ente se dice en 
varios sentidos, así como lo piensa Aristóteles.

Ahora bien, el objetivo de la hermenéutica es la comprensión (del latín 
comprehensio, acción de asir o tomar con la mano), porque la interpretación 
es hacer camino en el descubrimiento del sentido de las cosas, o en otras pa-
labras, es un proceso mediante el cual captamos el sentido del referente con 
la intención de dirigir nuestro pensamiento al fundamento de los mismos 
entes. Por esta razón, la interpretación nos conduce, en última instancia, a 
lo que hay de universal en las cosas. Es entonces cuando el entendimiento 
asume el concepto del ente, que es su propia esencia, y es en este punto que 
podemos afirmar que hemos comprendido lo que una cosa es. Incluso, la 
expresión comprender (comprehendere), según su definición etimológica, 
implica la unión (com) con lo antes (prae) captado (hendo) por el enten-
dimiento. Cabe aclarar que dicha unión es inmanente y se da entre la cosa 



77

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

(representada por el concepto) y el entendimiento. De hecho, la palabra 
“entender”, tal y como la misma expresión latina del verbo intendere nos 
aclara, quiere decir tender hacia dentro o dirigir al interior, por lo que el en-
tendimiento es la facultad cognoscitiva que nos permite conocer lo que las 
cosas son de forma inmanente a través del concepto o verbo mental que es 
universal y abstracto. Así, mientras la interpretación es mediata y procesual 
en virtud de su condición racional, la comprensión es inmediata e invaria-
ble gracias a su condición intelectual.

Hasta este punto entendemos por qué la hermenéutica tiene carácter de 
ciencia, pero no olvidemos que la disciplina de la interpretación también es 
un arte, entendiendo por arte una técnica o habilidad que tiene sus propias 
reglas para ser aplicadas. En congruencia, la hermenéutica tiene sus reglas, 
que se acrecientan a medida que la misma práctica interpretativa alecciona 
al hermeneuta, y las aplica en contexto para ejercer el acto interpretativo. 
Por esta razón, la hermenéutica tiene un componente teórico y práctico. 
Teórico porque tiene en parte algo de saber especulativo, pues busca con-
templar la verdad, pero a partir del dominio de la interpretación, y práctico 
porque también tiene en parte algo de saber operativo, ya que el conoci-
miento de las verdades que descubre puede aplicarse al mundo de la acción 
(praxis); después de todo, es de allí que se deriva su naturaleza técnica (poie-
sis). De hecho, Mauricio Beuchot plantea la distinción entre hermenéuti-
ca docens y hermenéutica utens, que se inspira en la diferencia entre lógica 
formal y aplicada planteada por Peirce.

La hermenéutica docens es la hermenéutica en cuanto doctrina o teoría ge-
neral del interpretar, y la hermenéutica utens es la hermenéutica misma ofre-
ciendo los instrumentos hallados en su estudio teórico para ser aplicados en la 
práctica, a saber: las reglas de interpretación, que son pocas y muy generales29. 

Otro de los componentes importantes en la hermenéutica es su metodolo-
gía. Según lo dicho anteriormente, el arte de interpretar tiene su propia lógica 
aplicada, y es esta misma la que recoge los múltiples caminos (o métodos) 
posibles para ejercitar el acto hermenéutico. Mauricio Beuchot insistirá en 
el hecho de que es propio del intérprete la aplicación de su técnica de forma 
aguda pero sencilla, pues su pretensión no es otra que la proximidad con la 

29	  M. Beuchot, Tratado de hermenéutica analógica. Hacia un nuevo modelo de interpretación, op. cit., p. 23.



78

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

verdad, por lo que el hermeneuta debe ser un homo subtilis (hombre agudo y 
sencillo). La sutileza siempre estuvo vinculada con la interpretación, y esta es 
propiamente su lógica aplicada, pues se necesita una mente fina para indagar, 
aguda para diferenciar y sencilla para relacionar. Esta metodología se divide 
en tres momentos específicos, que son a la vez tres formas de sutileza, signifi-
cativamente vinculadas con una dimensión filosófica del lenguaje y una teoría 
lógico-lingüística de la verdad (ver Tabla 1). 

I. La subtilitas implicandi, que corresponde a lo que está plegado (impli-
catum) o supuesto en el mismo sentido del texto, no sólo de forma intra-
textual (coherencia interna del texto), sino también de forma intertextual 
(coherencia con textos relacionados). 

II. La subtilitas explicandi, que se centra en la relación que el texto tiene 
con sus referentes fácticos o imaginarios, y por lo mismo, lo que se pretende 
es desplegar (explicare) o desarrollar esa relación entre la esfera de los signos 
y las cosas. 

III. La subtilitas applicandi, que es una situación de asimilación del senti-
do de las cosas en tanto que incide en la vida misma del que interpreta, por 
lo que se pliega (applicare) nuevamente el sentido de lo desplegado (expli-
catum) en el interior de la vida del hermeneuta. 

Esta distinción, sin duda, nos recuerda el arco de la narratividad y las tres 
formas de mímesis de Ricoeur, pero concebidas más allá de la teoría del mythos 
o narración propuesta por el pensador francés, pues en el caso de Beuchot se 
propone una metodología de la sutileza que se asocia con una teoría lógico 
lingüística de la verdad. De esta manera, la implicación se convierte en la esfe-
ra sintáctica del texto, por lo que trata de hallar las relaciones de coherencia 
del discurso, así como la explicación tiene una raíz semántica en virtud de la 
relación de correspondencia que existe entre el sentido del discurso con su re-
ferente, mientras que la aplicación es más bien pragmática puesto que atiende 
al contexto discursivo del emisor y del receptor. Este último momento es real-
mente significativo en la hermenéutica, ya que su labor es poner el texto en 
su contexto, en donde se fusionan la intención del autor con la del intérprete. 
Lo que no significa que las otras dos dimensiones no sean relevantes, pues en 
realidad la dimensión pragmática supone la sintaxis y la semántica.



79

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Tabla 1.
Metodología general de la hermenéutica

Forma de sutileza
Dimensión filosófica 

del lenguaje
Teoría lógico-lingüística 

sobre la verdad
Sutileza de implicar

(Subtilitas implicandi)
Textual, intratextual e inter-

textual

Sintaxis
(Signo lingüístico)

Teoría de coherencia
(Relación signo-signo)

Sutileza de explicar
(Subtilitas explicandi)

Semántica
(Significado)

Teoría de correspondencia
(Relación signo-referente)

Sutileza de aplicar
(Subtilitas applicandi)

Pragmática
(Acto significador)

Teoría pragmática
(Relación signo-intención)

Elaboración propia. Basada en Ibid., pp. 25-26.

En el ejercicio hermenéutico es fundamental el aspecto pragmático, porque 
la intención del autor (intentio auctoris) y la del intérprete (intentio lectoris) 
se relacionan en el horizonte del texto. Con esto hay una aproximación a la 
objetividad de la comprensión por parte del hermeneuta, que puede así poner 
el texto en su contexto. Esto lo hace a través de una pregunta interpretativa, 
también llamada juicio prospectivo, a partir del cual el intérprete cuestiona las 
dimensiones sintácticas y semánticas a las que da cabida el texto escrito, habla-
do o actuado. En este punto, surgen hipótesis frente al referente textual que 
serán confirmadas o refutadas en el acto interpretativo. Aspecto que recuerda 
al método hipotético-deductivo, propuesto por Popper, aunque mucho más 
cercano al método abductivo de Peirce, un puente entre la inducción y la deduc-
ción, que procede con una iniciativa hipotética con el objetivo de concluir en 
una tesis que debe ser argumentada para su póstuma aceptación. 

A pesar de que lo anterior es ciertamente así en el marco de la hermenéuti-
ca de textos, es primordial entender que esta es sólo una dimensión aplicativa 
de la hermenéutica analógica en la que se presenta una tensión entre la inten-
ción del autor y la intención del intérprete, pero algo similar acontece en el 
marco ontológico de la interpretación, porque en el ente mismo está implica-
do el sentido. De allí que podamos acometer indagaciones que nos permitan 
abstraer lo que es la cosa, es decir, este es un camino que nos conduce a la 
comprensión, pero también a la explicación, porque desplegamos el sentido 



80

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

que subyace a las cosas; en otras palabras, desarrollamos discursos que nos 
acercan al conocimiento de cómo es el mundo. Las ciencias, en sus distintos 
grados, nos explican y revelan lo que está implicado en la concreción de las 
cosas, y por esto nos despliegan el mundo natural, artificial e ideal. Es por esto 
que la ciencia en general tiene una condición hermenéutica específica, que no 
podemos confundir con simple y vaga arbitrariedad, al contrario, gracias a la 
disciplina de la interpretación el científico se hace más sutil para desentrañar 
lo implicado en la realidad específica a la que atiende su investigación, y la ex-
pone con objetividad y rigor, pero también la aplica, solo que cada disciplina 
tiene una forma específica de hacerlo, y lo hace en correspondencia con su ob-
jeto de estudio. Este es sencillamente un ejemplo del cual nos podemos valer 
para sustentar algunas razones que nos llevan a afirmar que la hermenéutica 
como disciplina filosófica no se restringe a ser una doctrina que se dedique 
exclusivamente a la interpretación de textos. Precisamente, en esto reside su 
universalidad, pero este tema lo ampliaremos más adelante. 

Por ahora volvamos a la tensión existente entre la intención objetiva y 
subjetiva que hallamos en todo acto de interpretación. Como sabemos, la 
hermenéutica está enmarcada en los tres elementos ya mencionados: el au-
tor, el intérprete y el texto. En ocasiones, la fuerza de la intención del intér-
prete se impone, y se diluye el referente que interpreta, esta es una tendencia 
subjetivista del ejercicio hermenéutico, pero como se entenderá también 
hay una posición más objetivista, que resalta la intención del autor y la inde-
pendencia del texto, pero deja atrás los intereses del hermeneuta. De ambas 
circunstancias podemos aprender. En la primera hay una actitud de cerca-
nía con el texto que favorece las intenciones del intérprete, mientras que en 
la segunda hay una actitud de lejanía de parte de este último que le permite 
interpretar con más precisión el sentido y el significado del referente. Lo 
más sensato es equilibrar las dos actitudes: estar en cercanía para hacer decir 
algo al texto en nuestro presente, y estar en lejanía para saber lo que la in-
tención del autor ha querido significar. Es por esta razón que se afirmaba la 
importancia del texto como el horizonte en el que las dos intencionalidades 
(intentio auctoris e intentio lectoris) confluyen. El texto vive de ese encuen-
tro dialéctico entre el autor y el intérprete, incluso Umberto Eco ha llegado 
a hablar de la posibilidad de una intencionalidad del texto (intentio operis).



81

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Es más, Mauricio Beuchot con la intención de aclarar más este aspecto, 
sigue de cerca a Eco, en torno a la confluencia de estos tres elementos. Con 
esto en mente se plantean algunas distinciones importantes. Hay diferencia 
entre un autor empírico, que deja en su texto imprecisiones o sentidos in-
conscientes, y un autor ideal, que es aquel que nos representamos sin errores 
ni ambigüedades. Así mismo hay un lector empírico, responsable de intro-
ducir sus intenciones interpretativas hasta el punto de mezclarlas con las 
del autor, y también hay un lector ideal, que es aquel que ha entendido, 
dentro lo que le es posible, la intención del autor30. Con respecto al texto, 
cabe decir que, en términos filológicos, hay varios tipos: el texto contempo-
ráneo, que es aquel que a través de diversas ediciones ha llegado a nuestras 
manos; el texto histórico, que ha sido escrito por el autor original; el texto 
intentado, que es ese que el autor en algún momento trató de escribir pero 
nunca lo concluyó; y el texto ideal, que nunca fue hecho como tal, pero 
cuya reconstrucción la puede realizar alguien distinto al autor original31.

Todo lo anterior nos traza un marco de acción que puede resultar acon-
sejable al tratar de contextualizar un texto. Por ejemplo, advertir la lengua 
en la que un discurso ha sido escrito, hablado o actuado es realmente sig-
nificativo, porque el intérprete debe conocer el código lingüístico para en-
tender el sentido del texto, y poder saber así cuál es su referente, es decir, la 
realidad a la que alude, sea esta concreta, ideal o imaginaria. A la vez que 
debe entender a quién (o a quiénes) estaba dirigido ese discurso, en especial 
cuando el intérprete está tan separado en el tiempo de la construcción del 
texto. Puede que la intención del autor tuviera en perspectiva dirigirse a 
un auditorio en particular o tal vez abstracto (si pensaba dirigirse a todo 
hombre), incluso también a ambos. Son varias las posibilidades y es un de-
ber del intérprete cuestionar críticamente cada uno de estos aspectos. Esto 
claramente incide en la comprensión que se tiene de la “intención del texto”, 
que también puede ser enriquecida en el diálogo con otros intérpretes, en 
especial cuando estos llegan a conocer con más profundidad los rasgos pe-
culiares de un discurso. 

30	 M. Beuchot, Perfiles esenciales de la hermenéutica, México D. F., Fondo de Cultura Económica, 2008, 
pp. 44-45.

31	 M. Beuchot, Tratado de hermenéutica analógica. Hacia un nuevo modelo de interpretación, op. cit., pp. 147-148.



82

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

Pues si algo es evidente es el hecho de que pertenecemos a una tradición, 
y que este marco histórico, lingüístico y socio-cultural es el acervo desde el 
cual nos situamos para interpretar. Gadamer ya había puesto de relevan-
cia este aspecto, pero Beuchot también trata de llamar la atención en dos 
formas opuestas de entender la reacción ante la tradición en la que nos en-
contramos. Un primer caso es el de la Ilustración, sabemos que esta misma, 
como movimiento cultural, derivó en una crítica desmedida a la tradición, 
ya que la consideraba un obstáculo al progreso científico y a las libertades 
individuales. Según esto, ante la injerencia del pasado era menester estar 
prevenido. Con todo, lo tradicional era considerado un prejuicio que afec-
taba la capacidad crítica del pensamiento, claro está, sino era antes examina-
do por el juicio imperante de la ciencia apodíctica. El positivismo heredará 
esta condición desnaturalizada de su propia historia y de su tradición epis-
temológica. Así lo hizo en su momento la posmodernidad, un segundo caso 
que reacciona a lo tradicional con recelo, en especial en aquellos movimien-
tos intelectuales que a través del genealogismo o la deconstrucción se opo-
nen de forma violenta a la tradición, buscando con esto renovar el sentido 
destructivo de la crítica para impedirle a otras tradiciones su continuidad y 
permanencia. En este sentido, mientras que la Ilustración y el positivismo 
reaccionan unívocamente al imponer una única y objetiva forma de ver las 
cosas, la posmodernidad reacciona equívocamente, es decir, con sospecha y 
escepticismo ante las tradiciones que operaban aún en occidente.

Cuando en realidad la tradición debería ser percibida como un espacio de 
aprendizaje y experiencia que le permite al intérprete conocer su propio contex-
to, y conocerse también a sí mismo. Situación que no impide nunca la innova-
ción, entendida esta como la introducción de una perspectiva distinta para ser 
consciente de las anticipaciones y los prejuicios propios. Lo que constituye la 
base para complementar o reconfigurar aspectos que no están presentes o que 
deben transformarse en la tradición. Se busca entonces reconocer las propie-
dades esenciales de la tradición, que deben conservarse, y ampliar o modificar 
aquellos aspectos que permitan responder a las nuevas exigencias. De hecho, la 
innovación siempre está orientada por un telos, que no dista de su tradición. Por 
eso el cambio no debe ser visto con recelo, sino con aprehensión y recepción. 
Esto es algo que sucede frecuentemente con las tradiciones interpretativas ante 



83

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

los textos, que se acostumbran a técnicas o regulaciones para comprender, y que 
hace más difícil ver otros caminos y posibilidades. Pero es algo que la misma 
innovación nos puede ayudar a ver, sin necesidad de destruir o de ser indiferen-
te ante lo que somos, porque la tradición hace parte de la identidad de quien 
interpreta. “Así podemos hablar de una tradición que permite un cambio ana-
lógico; es decir, ni totalmente sustancial (equívoco) ni meramente accidental 
(unívoco), sino según lo propio (el proprium analógico), que no destruye, sino 
para ser distinto a pesar de conservar algo constante”32.

Todo esto hace parte del acto interpretativo. Como se ha indicado tiene al-
gunos pasos esenciales para llegar a una comprensión que equilibra las intencio-
nes del autor y el intérprete en los límites del texto y su referencia. Este proceso 
inicia con una pregunta interpretativa, que se identifica con el juicio prospecti-
vo. Esto quiere decir que está en proyecto de ser un juicio efectivo. Para llegar a 
este punto el intérprete siempre se plantea una hipótesis que orienta su queha-
cer, con el propósito de confirmarla o refutarla. Al tener un acierto interpreta-
tivo, la hipótesis se convierte en una tesis sustentada en una argumentación ló-
gica, pero también retórica. Beuchot, apoyado en la teoría de la argumentación 
de Perelman, considera que es relevante mantener una tensión dialéctica entre 
la argumentación y la narración. Recordemos que la narración tiene un aspec-
to alegórico-simbólico y otro literal. Este último es el sustento del primero, en 
otras palabras, lo alegórico, en donde prevalece el sentido, no puede suprimir 
lo ontológico, en donde prevalece la referencia (si lo ponemos en términos de 
Frege). En especial, lo literal o referencial le es inherente una justificación argu-
mentativa. Esto quiere decir que en la hermenéutica hay una dimensión narra-
tológica, pero también ontológica (Beuchot sigue en esto último la convicción 
de Gadamer en torno al giro ontológico de la hermenéutica). 

La teoría de la argumentación tiene entonces la necesidad de ampliar sus 
alcances, muchas veces limitados a la lógica apodíctica, y hallar la forma de 
incluir también la retórica y la poética. No olvidemos que “la argumenta-
ción teórica es simplemente la inferencia que extrae conclusiones a partir 
de premisas, mientras que la argumentación práctica es sobre todo la que 
justifica nuestras decisiones”33. Por lo que es una argumentación animada 

32	  Ibid., p. 75.
33	  Ibid., p. 87.



84

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

por valores e intereses humanos, que a la vez está dirigida a una gran variedad 
de auditorios y de contextos, no necesariamente formalistas o racionalistas. 
Igualmente, en la argumentación hermenéutica siempre hay un componente 
retórico importante, que le permite al intérprete convencer a la comunidad 
de hablantes a la que está dirigido, y esto lo hace a través de la retórica, que 
no por esto contradice al formalismo de la lógica analítica. En realidad, es 
todo lo contrario, ya que la retórica supone la lógica formal o dialéctica. Esta 
era la razón de ser del trivium (las tres vías) en la Edad Media, compuesto 
por gramática (lingua), dialéctica (ratio) y retórica (tropus), que se podrían 
equiparar con la sintaxis, la semántica y la pragmática respectivamente. 

De hecho, la retórica se equipara a la pragmática, o, si se quiere, al modo 
como lo hace la pragmática en el sentido de que contiene a la sintaxis y a la 
semántica, pues el que tiene lo más tiene lo menos, y ella es la dimensión más 
compleja y abarcadora de las tres. Las supone y las contiene, y opera desde los 
recursos que le dan ellas, pero sumando a estos sus recursos propios34.

La pragmática y la hermenéutica en realidad son bastantes cercanas, a 
pesar de que sus tradiciones no sean del todo semejantes. Es claro que la 
hermenéutica tiene una tradición que es proclive a resaltar la relevancia de 
la subjetividad en el acto interpretativo. Esto en parte porque su genealogía 
se puede rastrear a partir de la retórica antigua y medieval, que ya de por sí 
tiene una inclinación subjetiva, que ha sido favorecida con el tiempo por la 
filosofía de corte introspectivo, como el existencialismo y la fenomenología, 
pero, como ya se ha aclarado, no por esta inclinación es indiferente a la obje-
tividad. La orientación de la hermenéutica y su teleología está traspasada por 
su naturaleza ontológica y referencial. Motivo por el cual se halla tan cercana 
a los linderos de la pragmática, cuya tradición es más objetivista. Y no podría 
ser de otra forma, puesto que el positivismo, el empirismo lógico y la filosofía 
analítica han tenido una influencia determinante en su camino. Pero le debe 
especialmente su dirección y desarrollo a Charles Sanders Peirce, quien ges-
tó un pragmaticismo objetivista, diferente del pragmatismo norteamericano 
de William James y John Dewey, e incluso lejano al pragmatismo de Rorty, 
pero que dejaría una impronta significativa en autores como John Austin, 
John Searle y Paul Grice, tradición que ha resaltado la objetividad y la parti-

34	  Ibid., p. 91.



85

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

cipación de la subjetividad en los contextos de habla, llamando la atención 
sobre esta relación entre sentido y referencia tan significativa en el uso del 
lenguaje. Un aspecto que Beuchot ha puesto de relevancia, y que le permite 
entrever ese vínculo que tienen la pragmática y la hermenéutica35.

Con esto entendemos mucho mejor que la argumentación hermenéutica 
está situada en un contexto de habla, diríamos que posicionada frente a un 
auditorio. Esto significa que al tratar de introducir una nueva interpretación 
(hipotética), es relevante argumentar a partir del acervo de la tradición del 
contexto en el que se encuentra la comunidad a la que está dirigida el intérpre-
te. Con el objetivo de dialogar, y no de erigir monólogos. Esto implica valerse 
de los argumentos de autoridad, que acuden al contexto de la tradición de 
los oyentes, o de los argumentos de razón, que acuden al sentido común. De 
allí que la retórica tenga un rol principal porque no sólo tiene una relación 
profunda con la lógica formal o dialéctica, sino que también es persuasiva. 
Y si bien no es puramente ontológica, sí que tiene una vocación referencial, 
porque justifica poéticamente lo verosímil, aunque no acuda al argumento 
lógico directamente para demostrar la verdad. Sin embargo, la hermenéutica 
aprovecha el valor de cada instancia y se nutre tanto de la argumentatividad, 
inclinada a lo objetivo y lo literal, como de la narratividad, más proclive a lo 
subjetivo y lo alegórico-simbólico. Todo consiste en curtir el arte de interpre-
tar para mejorar las habilidades hermenéuticas que ya se poseen. El hábito de 
la buena interpretación o la virtus hermeneutica se debe cultivar con constan-
cia, así se puede aprenderla como praxis y enseñarla como poiesis. 

2. Analogía: desemejanza semejante y semejanza 
desemejante

La palabra analogía es un vocablo griego compuesto por ana- (según) 
y logía (de logos, razón), expresión que los filósofos o teólogos latinos tra-
ducían con el término proportio (proporción) o proportionalitas (propor-
cionalidad), una de las expresiones más cercanas al significado del término 
griego, y que también se entendía como semejanza, en virtud de que había 
siempre algo común entre las cosas análogas pero también algo distinto. Su-
puesto lo anterior, el significado de analogía tiene un doble sentido, porque 

35	  M. Beuchot, Hermenéutica, analogía y símbolo, Barcelona, Herder, 2004, pp. 96-98.



86

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

se habla tanto de “una relación o comparación entre varias razones o con-
ceptos, como de una semejanza, que también es relación o comparación”36. 
Pero la semejanza puede entenderse de dos maneras, una perfecta que se 
identifica con lo que llamamos igualdad, y una imperfecta, que es la que 
denominamos analogía. Esto tiene que ver con la forma en la que compren-
demos la unidad del ser. Podemos hablar de la unidad en la sustancia, que 
es a la que denominamos identidad, así mismo existe unidad en la cantidad, 
en relación con lo cuantitativo, y que conocemos como igualdad, y, por últi-
mo, hay unidad en la cualidad, que es a la que nos hemos referido aquí como 
semejanza. La analogía es entonces una semejanza imperfecta, porque no 
alcanza a ser igualdad, lo que da cabida a lo desemejante o a la diferencia.

Pero en sentido estricto, la analogía es una forma de predicación, por lo que 
tiene un nombre común que posee múltiples significaciones, y en consecuencia 
se refiere a diferentes sujetos. Así se diferencia de la predicación perfectamente 
semejante que es la que se conoce como predicación unívoca (como el concepto 
hombre que se predica en el mismo sentido en el caso de Juan y Pedro), pero 
también se diferencia de la predicación equívoca, que son aquellas nociones o 
conceptos con una significación diversa, por lo que su predicación es completa-
mente desemejante (como el caso del término gato, que puede hacer referencia 
al gato hidráulico o al animal). En cambio, la analogía es una predicación en 
parte semejante y en parte desemejante (como el término sano que se puede pre-
dicar a la vez de quien posee la salud, el ser humano, de lo que la mantiene, el 
alimento, y de lo que manifiesta su efecto, la orina). Así que la analogía conviene 
y diverge a la vez de la univocidad y la equivocidad (ver Tabla 2).

Por esta razón la analogía es un término medio entre lo unívoco y lo 
equívoco, puesto “que participa desigualmente de la univocidad y de la 
equivocidad”37. De allí que la analogía suponga semejanza, pero claramente 
no igualdad. Con esto presente, es necesario esclarecer los elementos de la 
analogía que podemos reducir a tres: el nombre o razón común a varias cosas, 
el concepto significado por ese nombre y las relaciones entre las cosas analoga-
das que suscita esa razón significada. De forma que la analogía termina por 

36	 J. García-López, “La analogía en general”, Anuario filosófico, 7, 193-223. Pamplona: Universidad de 
Navarra, 1974, p. 194.

37	 Ibid., p. 198.



87

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

concentrarse en la significación de ciertos nombres. Estos nombres o tér-
minos se refieren a la vez a conceptos por los cuales poseen su significación. 
Pero el concepto puede entenderse en dos sentidos: el concepto objetivo, que 
es el referente real, y el concepto formal, que es el verbo mental formado 
en nuestra mente (o la esencia misma de la cosa en tanto que existe en el 
entendimiento). Y es de aquí que se derivan las dos formas en las que se 
puede comprender la significación de un nombre: la significación real, que 
es la cosa en cuanto existe en la realidad, y la significación lógica, que es la 
representación formada en el entendimiento. 

Tabla 2.
Analogía. Conveniencias y divergencias con la univocidad y la equivocidad

Forma de 
predicación

Conveniencia Divergencia

Unívoca
(Semejanza perfecta)

La analogía conviene con la uni-
vocidad en la unidad del nombre, 
y en las significaciones vinculadas 

a ese nombre.

La analogía no es una semejanza 
perfecta, la univocidad sí.

Equívoca
(Desemejanza completa)

La analogía conviene con la 
equivocidad en la unidad del 
nombre, y en la desemejanza 

vinculada a ese nombre.

La analogía no es una deseme-
janza completa, la equivocidad 

sí.

Elaboración propia. Basada en Ibid., p. 197.

Esto es importante para aclarar los tipos de analogía que existen. La primera 
es la analogía de desigualdad en la que se da una semejanza entre varias significa-
ciones en cuanto al sentido real de las mismas, pero en cuanto al sentido lógico 
la significación es una igualdad estricta. Por ejemplo, un naranjo, un caballo 
y un hombre son vivientes, en esto guardan una analogía real, pero la repre-
sentación abstracta “viviente” es unívoca, es decir, prescinde de las diferencias 
accidentales de cada viviente e indica en lo que estos mismos son iguales. Según 
esto, la analogía de desigualdad es una analogía real, y una univocidad lógica, 
por lo que es la clase de analogía que más se encuentra cercana a la predicación 
unívoca. Esta clase de analogía tiene a la vez su propia subdivisión, cuyo criterio 
de clasificación está basado en la diferencia que existe entre individuos, especies, 
géneros (inferiores y superiores) e ideas trascendentales (ver Tabla 3).



88

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

Tabla 3.
Clases de analogía de desigualdad

Clases de desigualdad
Diversidad

(Orden real)
Identidad

(Orden lógico)

Desigualdad individuos/
Misma especie

Se presenta en los accidentes 
individuales

(Ejemplo: Juan y Pedro)

El mismo orden esencial
(Ejemplo: Especie humana)

Desigualdad especies/
Mismo género

Se presenta en la sustancia o 
géneros inferiores

(Ejemplo: Hombre y caballo)

El mismo género próximo o 
remoto

(Ejemplo: Viviente)

Desigualdad géneros/
Misma idea trascendental

Se presenta en los géneros 
inferiores y superiores

(Ejemplo: Sustancia y acci-
dente)

La misma idea trascendental
(Ejemplo: Ser)

Elaboración propia. Basada en Ibid., pp. 203-206.

Las restantes formas de analogía, tanto en su significación real como en 
su significación formal, suponen semejanza. Como se refería anteriormen-
te, la semejanza no sólo es entre nociones, sino también entre relaciones, 
es decir, hay una analogía de formas y una analogía de relaciones. Esto nos 
puede ayudar a precisar mejor los otros tipos de analogía. Incluso, si parti-
mos del concepto de proporción (proportio) hallaremos que existe una pro-
porción simple, que se restringe a una semejanza de formas (o conceptos), y 
una proporción compuesta, que se acota a una semejanza de relaciones. En 
correspondencia, el segundo tipo de analogía es una proporción simple que 
se limita a una semejanza de formas o conceptos, y se denomina analogía 
de atribución. Por ejemplo, el término “sano” se puede predicar del hombre 
saludable, del medicamento que es su causa eficiente, o, como decíamos, de 
la orina que pone de manifiesto un estado de salud. 

En este caso nos encontramos con una disposición jerárquica en la que se 
encuentra una forma significada que guarda prioridad frente a las otras, como 
“el hombre sano”, que es el individuo al que le es inherente esta propiedad, por 
lo que es el analogado principal. Las demás formas significadas, como el medi-
camento y la orina, se les aplica este nombre por la relación que guardan con 
el analogado principal, y por eso reciben el nombre de analogados secunda-
rios. Como vemos, el término “sano” no se encuentra realmente en todos los 



89

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

sujetos, sino en uno en particular, y es en virtud de este que los otros reciben 
esta significación. Esto se denomina analogía de atribución extrínseca. Porque 
también se puede dar el caso en el que el nombre significado se encuentra 
realmente en todos los sujetos, como el concepto de “bien” que se predica 
tanto del fin como de los medios, sólo que la prioridad la tiene el fin (analoga-
do principal), puesto que es un bien en sí mismo, mientras que la posteridad 
la tienen los medios (analogados secundarios), ya que son bienes en orden al 
fin. A esto se le llama analogía de atribución intrínseca. No obstante, existen 
otras subdivisiones de la analogía de atribución, por lo que a continuación las 
presentamos sintetizadas (ver Tabla 4). 

Tabla 4.
Clases de analogía de atribución

Clases de analogía de atribución Criterio de clasificación

Según la causa de la atribución

Causa material 
Causa formal 

Causa eficiente
Causa final

Según la participación
Intrínseca 
Extrínseca

Según la cantidad
De uno a uno 

De varios a uno

Según la proporción entre el analogado princi-
pal y los analogados secundarios

Propia y estrictamente dicha 
Extensiva y latamente tomada

Elaboración propia. Basada en Ibid., pp. 206-211.

El tercer tipo de analogía es la analogía de proporcionalidad que es una 
proporción compuesta, es decir, una semejanza de relaciones (en parejas 
de términos). Esta también se puede entender en dos sentidos: la analogía 
de proporción propia, en la que el nombre significado se realiza de forma 
propia en todos los pares de relaciones consideradas, como en el conoci-
miento predicado de los sentidos en cuanto les corresponde objetos sensi-



90

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

bles, y predicado del entendimiento en cuanto le corresponden los objetos 
inteligibles. Y la analogía de proporcionalidad impropia donde el nombre 
significado se realiza de manera propia en una de las parejas de relaciones, 
pero de forma impropia o metafórica en las restantes (ver Tabla 5), como en 
la expresión “el prado ríe”, que se obtiene a partir de la semejanza planteada 
en la siguiente sentencia: “la risa es al hombre lo que las flores al prado”.

Tabla 5. 
Clases de analogía de proporcionalidad

Clases de analogía de 
proporcionalidad

Características

Según la 
proporciona-

lidad

Propia Significación que incluye todo lo que es la esencia.

Impropia Significación que incluye solo una parte o una propiedad de la 
esencia.

Según la 
distancia

Distancia 
finita

Determinada y concreta. Es posible su aplicación en la analogía 
de proporcionalidad propia, pero no en la impropia.

(Ejemplo: la vista es a los colores como el oído a los sonidos)

Distancia 
infinita

Carece de límite. Es posible su aplicación en la analogía de 
proporcionalidad propia e impropia. 

(Ejemplo: la vista es a los colores como la ciencia de Dios es a la 
esencia divina)

Distancia 
indefinida

Indeterminada. Es posible su aplicación en la analogía de pro-
porcionalidad propia e impropia. 

(Ejemplo: la vista es a los colores como el entendimiento a la 
esencia de las cosas)

Elaboración propia. Basada en Ibid., pp. 211-213.

Tanto la analogía de atribución como la de proporcionalidad son más 
proclives a la predicación equívoca. Se entiende entonces que ambos tipos 
de analogía expresan una significación, en una misma razón común, que es 
completamente diversa y en parte semejante. Esta importante mediación 
entre lo unívoco y lo equívoco, más allá de la predicación lógica, es también 
una mediación entre lo universal y lo particular, podríamos incluso decir 
que hay una proporción entre la referencia y el sentido, o entre la identidad 



91

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

y la diferencia. La analogía es así una desemejanza semejante pues su incli-
nación se pronuncia hacia la equivocidad, y si bien no es una semejanza 
perfecta como la igualdad, sí es, en términos cualitativos, una semejanza im-
perfecta que guarda en parte un vínculo cercano con la univocidad, aunque 
entrañe desemejanza. Así mismo la analogía es relación (de relatio, llevar 
algo otra vez), expresión que deja entrevisto este matiz mediador entre las 
antípodas de un discurso; su vocación es el entendimiento mutuo a partir 
de la multiplicidad, sin ser indiferente a la unidad. Otra de las expresiones 
vinculadas al vocablo griego analogía es la de proporción (de pro-portio, 
conforme a la parte de cada uno) que es ciertamente una forma de precisar 
el justo equilibrio que existe entre el todo y las partes que lo conforman, y 
en cuyo orden se supone un aspecto analógico. 

Esto a la vez implica que la analogía es una semejanza desemejante, que 
pone el acento en lo que en parte es igual, antes de resaltar lo que en parte es 
diferente. Aunque esta misma tiene una relación distante con la identidad, 
no por esto la diluye. Es más bien lo contrario, porque la analogía para re-
saltar la diferencia debe esclarecer también en qué aspectos son comunes las 
cosas analogadas, ya sea en términos de significación real o de significación 
formal. Por esto la analogía sería en algún sentido una identidad diferencia-
da y, en otro, una diferencia identitaria, que se deriva del hecho de que es un 
término medio entre la univocidad y la equivocidad. 

Lo importante es la polisemia radical que señala Aristóteles en el lenguaje 
(aunque no niega la univocidad). Aquí, en esta polisemia, es donde tiene su 
campo apropiado la hermenéutica o interpretación, donde hay expresiones 
con varios sentidos, es decir, no unívocas, porque estas tienen un solo senti-
do y no necesitan ser interpretadas, ni tampoco equívocas, porque estas no 
pueden tener interpretación. Tienen que ser algo intermedio; no unívocas, 
pero tampoco equívocas completas, sino análogas…38.

Como lo observamos, la analogía es un gran elemento porque a pesar de 
no ser una expresión unívoca, tan común en la lógica formal, es una forma 
de predicación desde la cual se pueden obtener argumentos válidos. Argu-
mentos que no sólo son comunes en las ciencias naturales, como los que se 
basan en la analogía de desigualdad, sino también en la metafísica, en lo 

38	  M. Beuchot, Hermenéutica, analogía y símbolo, op. cit., p. 26.



92

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

referente a las diversas formas en las que se predica el ser (en donde se ve la 
presencia de la analogía de atribución y de proporcionalidad). En la filoso-
fía de la naturaleza también se considera relevante la analogicidad, como 
en los grados de perfección ontológica de los seres físicos, así mismo en la 
antropología, si consideramos que el hombre es síntesis del ser; incluso en la 
ética, donde la virtud de la prudencia (phrónesis) es expresión analógica en 
la praxis, o también en la filosofía del arte, en la que el concepto de belleza 
es en sí mismo analógico. La amplia variedad de aspectos a los que da cabida 
la analogía en torno al ser y al lenguaje, son una oportunidad para hallar se-
mejanzas en donde hay diferencias, relaciones en donde existen oposiciones 
y proporción en donde se halla imperfección.

3. Hermenéutica analógica: entre perspectivismo y 
objetividad

La hermenéutica concentra todos sus esfuerzos en esclarecer el sentido de 
un texto, que implica en parte la comprensión de la intencionalidad de su au-
tor. Así mismo, el sentido del ente revela lo que las cosas son y cómo su signi-
ficado transforma el entendimiento del que interpreta. Pero es evidente que 
el hermeneuta no siempre mantiene una posición objetiva, puesto que inter-
pretar supone una intromisión de la subjetividad en el objeto que se desea 
comprender. Algunos hermeneutas son renuentes a esta irrupción (violenta) 
de parte de quien interpreta, por lo que mantienen una lejanía con el texto 
o el referente. Esto se logra a través de una rigurosa formación metodológica 
en las reglas de la interpretación. Todo con el propósito de presentar una 
caracterización de la autonomía del texto y de la intención comunicativa del 
autor, mientras que en lo que respecta a la realidad, si bien las cosas tienen su 
propia independencia de nuestras representaciones y, por lo tanto, su propio 
estatuto ontológico, el ejercicio hermenéutico rigorista puede exacerbar sus 
límites y terminar por imponer una única forma de interpretación. 

Por lo que poner el acento en el método o en la manera en la que obtene-
mos el conocimiento puede terminar malogrando nuestra pretensión, y caer 
en una especie de conceptualismo o realismo exagerado. Así que aquellos que 
hacen hincapié en un acto interpretativo rigurosamente objetivista pueden 
estar incurriendo en un error. El rigorismo al que hacemos referencia no es 



93

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

en sí mismo univocista, pero está inclinado a una concepción de la herme-
néutica que sí es más objetivista que otras perspectivas, tal vez más laxas en 
comparación con esta. Cuando en realidad se avanza hacia un horizonte uní-
voco de la comprensión no hay interpretación, es decir, es imposible hablar 
de hermenéutica en sentido estricto, puesto que lo que caracteriza al ejercicio 
interpretativo es precisamente la diversidad de sentidos. En una comprensión 
unívoca no hay multiplicidad de sentidos, sólo prevalece uno.

En esta medida, las visiones objetivistas de la comprensión tienden hacia 
el univocismo, sin ser unívocas del todo. Sin embargo, hay posiciones real-
mente contrarias a esta visión de la interpretación. El ámbito de la herme-
néutica, en general, es más proclive al perspectivismo, es decir, se enfatiza la 
importancia de la subjetividad en el acto interpretativo, ya que es a través de 
los ojos del hermeneuta que un texto cobra vida, pues su grado de participa-
ción es máximo en ese horizonte de sentido, y desde su propio mundo se da 
apertura al significado siempre relativo de la comprensión. Cosa que puede 
pasar en un grado similar en lo que corresponde a la realidad en general, 
solo que esta, al igual que el texto, no se agota en el mundo del intérprete o 
de su perspectiva, pero esto dependerá de qué tan atento sea el hermeneuta 
al referente objetivo que guía su proceso hacia la comprensión. 

Incluso, la afirmación de que no existen hechos sino interpretaciones 
pone en evidencia que siempre hay algo en el fondo que se considera un 
hecho, en este caso el hecho es que hay interpretaciones. Esta posición es 
una exagerada forma de equivocismo que no es práctica en esencia, pero es 
influyente en la cultura contemporánea. El hecho de que todo sentido sea 
válido o que la interpretación ruede con ligereza hacia una sucesión infinita 
de perspectivas destruye al acto interpretativo mismo. Lo propio de inter-
pretar es distinguir, y en toda diferencia específica hay un género próximo, 
algo común. El relativismo absoluto no está orientado por este consejo 
y degenera en escepticismo. Y si bien esta es tan sólo una inclinación del 
discurso hermenéutico, sí que puede alterar profundamente el diálogo y el 
acuerdo mutuo, sin aportar más que confusión y conflicto.

Pero el perspectivismo moderado puede aportar de manera significativa, 
nos permite entender que en el acto hermenéutico es esencial una participa-
ción de la subjetividad en lo que se interpreta de manera concreta, sin impor-



94

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

tar si su referente es fáctico o imaginario. Y en especial, decanta con facilidad 
la forma en la que esa perspectiva se distiende en lo que comprende, porque es 
toda la persona humana la que interactúa con el horizonte del texto, nos ha-
bla de una individualidad con sus propias intenciones, pero también con sus 
propias formas de comprensión que se vinculan a su contexto cultural y so-
cial. Cada uno de los aspectos que Heidegger, Gadamer y Ricoeur ya habían 
puesto de relevancia. Pero es necesario sopesar estas mismas circunstancias en 
el otro lado de la balanza, también el autor tiene un contexto que lo envuelve, 
que de alguna manera se vincula con sus propias intenciones y proyectos, es 
decir, que también escribe, habla o actúa desde su propia perspectiva. Esto sin 
problematizar el hecho de la distancia temporal que guardamos con el texto 
que interpretamos o el desconocimiento que tenemos de épocas y momentos 
en la historia que son aún oscuros para los mismos especialistas, y que pueden 
perjudicar nuestra labor hermenéutica. Todo esto y más es lo que interviene 
en esa fusión de perspectivas y horizontes de comprensión.

Esto más que justificar la pertinencia de la analogía, sitúa ante nosotros 
su necesidad. Lo que no quiere decir que una visión objetiva de la interpre-
tación esté errada, o que un perspectivismo moderado no sea sensato. Para 
Beuchot la analogía es un modelo de interpretación capaz de reconciliar 
oposiciones y contrariedades, actúa dialécticamente, pero no eliminando 
los elementos que componen la síntesis. Estos mismos elementos, al con-
trario de lo que se piensa, coexisten en tensión, y le permiten al hermeneuta 
salir favorecido en el ejercicio interpretativo, que no por ser analógico es 
perfecto. La hermenéutica analógica es más un modelo que nos brinda la 
posibilidad de asimilar críticamente la labor interpretativa, entendiendo 
que todo esfuerzo humano es inacabado, y que no por eso carece de sentido. 
El eterno retorno de Sísifo y del ouróboro es un ciclo permanente, pero tam-
bién cambiante, en pocas palabras, perfectible. Esta es la razón por la que 
la hermenéutica analógica no es un término medio entre una hermenéutica 
unívoca (si esta fuera posible), y una hermenéutica equívoca como tal, es un 
modelo de interpretación de desemejanza semejante y de semejanza dese-
mejante, es decir, un modelo que en parte es objetivo en la interpretación 
puesto que es ciencia y arte, y que en parte es subjetivo porque acepta un 
perspectivismo moderado. 



95

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

La analogía consiste en evitar la tan temida unificación o identificación 
simplificadora, la monolitización del conocer, la entronización parmení-
dea de la mismidad; pero también consiste en evitar la nociva equivocidad, 
la entronización heraclítea de la diferencia, la coronación del relativismo, 
que es otro monolitismo sólo que atomizado: cada átomo es un monolito 
(como se dice que Platón atomizó en las Ideas el ser parmenídeo), el mono-
litismo de lo que es átomo sin ventanas, sin posibilidad alguna de conectar-
se con lo otro en algo común39.

En efecto, la analogía se sustrae de los puntos extremos, pero esto no 
quiere decir que rehúye de sus contribuciones. Mantiene cierta firmeza de la 
unificación y la identidad de lo unívoco, pero conserva un amplio espectro 
de divergencia como se resalta en la multiplicidad y la diferencia de lo equí-
voco. La analogía está entre Escila y Caribdis, o como lo piensa Beuchot, 
entre Parménides y Heráclito. Cercana más al relativismo, y no sólo por el 
hecho de ser una semejanza imperfecta, sino también porque la analogía es 
un relativismo más conforme con lo relacional, es decir, con la singularidad 
y contingencia de lo concreto que se halla en relación con circunstancias y 
hechos que reiteran lo individual en su contexto, y que por lo mismo reco-
noce límites o alcances, inherentes a esa individualidad finita. Una situa-
ción que separa a la analogía de un relativismo absoluto, que es una especie 
de dogmatismo negativo y en sí mismo contradictorio, y la acerca más a un 
relativismo relativo (de re-lat, que lleva hacia otra cosa) que se orienta hacia 
lo particular pero que no se atomiza como una mónada sin relación alguna 
con lo otro, sino que se extiende fuera de sí; esta extensión es hacia lo co-
mún que tienen las cosas que son diferentes.  Y lo común es lo universal y lo 
necesario que no es lo mismo que lo absoluto.

A partir de ese punto de vista, nos encontramos directamente con un mo-
delo “hermenéutico” unívoco que es más proclive a lo idéntico, lo universal y 
lo necesario, que Beuchot relaciona con el positivismo, y un modelo herme-
néutico equívoco cuya inclinación está más próxima a lo otro, lo particular y 
lo contingente, y que Beuchot vincula con el Romanticismo. Ambas perspec-
tivas con las que se relacionan lo unívoco (positivismo) y lo equívoco (Ro-
manticismo) surgen de la modernidad ilustrada, del proyecto no finalizado 

39	  M. Beuchot, Tratado de hermenéutica analógica. Hacia un nuevo modelo de interpretación, op. cit., p. 43.



96

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

del siglo XVII, constituyéndose así un doble enfoque que puede entenderse, 
por un lado, como continuación y, por otro, como rechazo de las pretensiones 
de la Ilustración. Estaríamos hablando de una continuación más reductora 
del conocimiento objetivo en el caso del modelo positivista y un rechazo a 
los ideales racionalistas como primer paso hacia una vía más profunda de la 
subjetividad en el caso del modelo romántico. Esto en términos generales, 
puesto que no se pretende simplificar sin más la historia del pensamiento a 
un esquema de beligerancias e intermediaciones, más bien se intenta poner 
de manifiesto esa oscilación o tensión que se mantiene en torno a la búsqueda 
de sentido. Algunos asimilan este proyecto de forma objetiva y referencialista, 
como el positivismo lo haría en su momento, negando cualquier posibilidad 
de interpretación, razón por la que es un modelo figurado de hermenéutica, 
ya que sólo prevalece un único sentido, el de la verificación empírica -aunque 
este mismo presupuesto nunca se haya verificado. Otros en cambio no están 
conformes con axiomas y regulaciones omnímodas que rijan la singularidad 
de los fenómenos, y se proyectan a experiencias más dependientes de los múl-
tiples rostros que tiene un sentido, y cómo estos mismos pueden confundirse 
con otros o dinamizarse hasta el punto de permitir otras convergencias y tipo-
logías de interpretación, sin necesidad de afirmar la existencia de un referente 
más allá del signo o de una realidad metalingüística.

Pero, así como Cástor y Pólux (Dioscuros), los gemelos, forman una 
constelación en la que ambos se mantienen separados pero contradictoria-
mente juntos, así también sucede con el modelo positivista y el modelo ro-
mántico. Estos también son gemelos, hijos de la Ilustración, pero uno siem-
pre termina degenerando en el otro. Recordando a Empédocles, es como si 
la armonía de la unidad sufriera una ruptura interna que la deplora y queda 
disuelta en sus partes, y como si el rigor del tiempo diera término al ciclo de 
los cambios y unificara nuevamente lo que antes era diverso. Así mismo, el 
positivismo no podría confrontar la rigurosidad de sus propios principios. 
Su unidad se vería fuertemente comprometida, y el principio de verifica-
ción caería por su propio peso. Estado que degeneraría con el tiempo en 
relativismos y nuevos escepticismos de corte epistemológico. Algo similar 
sucedería con el Romanticismo. Al enfatizar la vía de la subjetividad y la 
importancia del contenido sobre la forma, se impuso entonces un nuevo 



97

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

dogmatismo, todo es relativo (que en sí mismo resulta contradictorio). Lo 
que nos demuestra de alguna manera que los extremos no tienen una rela-
ción de lejanía, sino más bien de cercana extrañeza.

Esto mismo es lo que pone de relevancia el modelo de hermenéutica 
analógica, en donde lo extraño se busca en familiaridad. Es cierto que la 
intención del otro nos resulta ajena, diferente en hábitos y costumbres, pero 
lo ajeno no tiene que ser lejano del todo. No olvidemos que la distancia de 
lo distinto genera indiferencia, retornar al otro a través de lo que tengo en 
común es el secreto. Esto último es lo que forma los lazos de la comunidad, 
de la familiaridad; al participar de lo ajeno se comulga de aquello que no 
somos, pero también de aquello que podemos ser. Juntos cumplimos una 
función en orden a lo común, expresión que es llamativa en este sentido, 
pues proviene del griego koinos, y por eso la hermenéutica es la koiné de la 
filosofía, es lo común porque con ella y en ella nos acercamos para comu-
nicarnos. Es una vía indirecta de profundización en la condición social del 
hombre, ya que es a través de la semejanza, que insiste en aquello en lo que 
nos parecemos y no en lo que nos hace simplemente diferentes, como nos 
podemos aproximar a lo que de universal tiene la vida y la propia existencia. 

Interpretar analógicamente es hacer común la intención del verbo interior 
de un individuo que hilvana narrativamente sus experiencias. Por eso Beu-
chot considera que es menester hablar de una intentio operis como un hori-
zonte de encuentro entre el autor y el lector, en donde hay gradualidad en la 
interpretación, puesto que siempre que se vuelve sobre el texto interpretado 
es posible asimilar sentidos que no se habían hecho comunes a nuestro enten-
dimiento. La hermenéutica en sí misma nos muestra que es analógica, que es 
semejanza y desemejanza, que se halla entre el perspectivismo del intérprete 
y del autor, pero que tiene un referente que es el mismo texto y en el que am-
bas perspectivas confluyen en un diálogo finito e inacabado. Esto implicaría 
que los tipos de analogía que se han mencionado, se conviertan en diversas 
formas de ejercer la interpretación. Claramente, una más cercana a la univo-
cidad, como la analogía de desigualdad, otras más próximas a la equivocidad, 
como la analogía de atribución y la de proporcionalidad impropia (o metafó-
rica), pero también una que es analógica en sí misma, la de proporcionalidad 
propia, que es la más analógica de todas las anteriores.



98

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

En consecuencia, la hermenéutica analógica no puede ser sencillamente 
percibida como la identificación de un término medio entre dos modelos 
opuestos de la interpretación, pues, como lo hemos observado, hay una gra-
dualidad analógica en la misma analogía. Cuando aplicamos esto al acto 
hermenéutico salta a la vista el problema de la objetividad de la interpreta-
ción, pero el intérprete sí que tiene un criterio de validez para garantizar la 
objetividad en el ejercicio hermenéutico, y no puede ser otro que la intentio 
auctoris. Sabemos, claro está, que nuestra subjetividad y contexto se fusio-
nan en el horizonte de la obra interpretada con la subjetividad del autor 
(junto con lo que suponen sus anticipaciones), pero no por esto la verdad le 
está vedada al intérprete, entendida en estos tres sentidos ya mencionados: 
la verdad como coherencia del texto (intratextual e intertextual); la verdad 
como correspondencia del texto con el referente significado por este mismo 
(sin importar que lo significado sea de naturaleza fáctica o imaginaria); y la 
verdad como adecuación pragmática en el acto significador, que se concreta 
en la intencionalidad comunicativa del autor y la intencionalidad interpre-
tativa del hermeneuta. 

Tal y como lo habíamos comentado, la dimensión pragmática implica la 
dimensión sintáctica y semántica, las supone en su haber. Así que más allá 
de que la tendencia de la tradición pragmática sea objetivista, Beuchot pre-
tende asociarla con las otras dimensiones lingüísticas con el propósito de 
trazar una ruta más sopesada que le permita al hermeneuta una aproxima-
ción a la objetividad de la interpretación, que es habitar en comunión con 
el sentido que nos desvela el autor de un texto o discurso, por lo que se trata 
de una objetividad perfectible, y no plena, ya que reconoce los alcances que 
la misma interpretación subjetiva comporta. La hermenéutica analógica in-
tegra así el trivium medieval (gramática, dialéctica y retórica) y las teorías 
lógico-lingüísticas de la verdad, que han ocupado a la mayoría de los repre-
sentantes de la filosofía del lenguaje, para proponer una metodología, que 
está conformada por una teoría de la investigación y de la demostración, 
que se fundamenta en la analogía (ver Tabla 6).



99

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Tabla 6 .
Investigación y demostración de la hermenéutica analógica

Investigación

Análisis 
(Resolutio) 

Reducción a los 
principios

Análisis real

Formulación de 
una hipótesis o 

conjetura 
(Inicia a partir 

de una pregunta 
hermenéutica)

Acto her-
menéutico

Análisis formal

Síntesis
(Compositio)

Explicitación de lo 
implícito

Síntesis real

Síntesis formal

Demostración

Inducción 
De lo particular a lo 

universal Abducción 
(Hipotético-de-

ductivo)

Argumentación 
dialéctica y/o 

retóricaDeducción 
De lo universal a lo 

particular

Elaboración propia. Basada en M. Beuchot, Hermenéutica, analogía y símbolo, op. 
cit., pp. 110-117.

La metodología de la hermenéutica analógica es en sí misma sutileza, en 
los tres órdenes ya comentados, a saber, implicar (sintaxis), explicar (semán-
tica) y aplicar (pragmática). Así mismo, el método de este modelo analógi-
co de la interpretación tiene dos componentes esenciales: el investigativo 
(heurístico) y el demostrativo. La heurística (del griego euriskein, encontrar 
o descubrir) nos permite recorrer el camino que deslinda el método para 
poder hallar algo, en pocas palabras, es la dimensión inventiva del método. 
Esto mismo es lo que significa investigación (de in-vestigium, en pos de la 
huella), pues es ir tras el rastro que dejan las cosas. Por lo que no sólo inves-
tigamos para poner al descubierto algo que era hasta entonces desconocido, 
sino también para mejorar y profundizar lo que sabemos, o en su defecto, 
para cambiar aspectos errados de las cosas ya conocidas. Los métodos de la 
investigación son dos, el analítico que podemos entender como reducción 
de las partes a un todo, y la síntesis como explicitación de lo que está implí-
cito en un todo. Concepción evidentemente relacionada con los conceptos 
de resolutio y compositio de la tradición medieval respectivamente. Pero el 
análisis y la síntesis no la hacemos en un solo sentido, es decir, esto depende 



100

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

del estatuto ontológico del referente investigado, que puede ser de orden 
real o formal (de naturaleza lógica). 

La investigación de la hermenéutica analógica es entonces una vía inven-
tiva que facilita al intérprete su tránsito por el camino de la interpretación 
misma, en donde descubre dialécticamente las cosas. De hecho, estaríamos 
hablando aquí de una heurística analógica que es mediadora en su interior, 
entre lo analítico y lo sintético, en vista de la proporcionalidad entre las 
partes con respecto al todo que conforman. Esto es lo que le permite al 
hermeneuta plantear una hipótesis interpretativa, que surge a partir de un 
cuestionamiento previo (juicio prospectivo), y que se intenta demostrar o 
legitimar como tesis. Todo esto a través de un proceso constante que pre-
senta conjeturas y refutaciones, al modo popperiano, aunque con diferen-
cias en su forma de proceder. Por esto la demostración es la otra dimensión 
del método de la hermenéutica analógica, que ya habíamos anunciado an-
teriormente. Desde esta perspectiva, la cercanía que Beuchot tiene con el 
modelo de argumentación de Perelman y el método abductivo de Peirce, 
los convierte en antecedentes y pilares de este segundo planteamiento. 

Demostrar (del latín demostrare, hacer ver) es el proceso que hace ver la 
verdad como evidente, en especial cuando la verdad en sí misma no es clara 
al entendimiento. La evidencia es la claridad con la que el entendimiento 
ve la verdad, así que podemos hablar de una evidencia inmediata, como el 
hecho de que “el todo es mayor a las partes”, que no necesita ser demostrada, 
y una evidencia mediata, como lo supone la proposición “algunos seres vivos 
son mamíferos”, que necesita demostrarse40. Sin embargo, la demostración 
no es necesariamente apodíctica, también es dialéctica. Esto quiere decir 
que es probable, en este caso hipotética, porque no engreda inmediatamen-
te certeza. Pero esto no implica, en el sentido de la hermenéutica analógica, 
que su demostración se separe de la objetividad o del contexto particular en 
el que se da el acto interpretativo, en realidad la abducción lo que permi-
te es labrar una argumentación hipotética que perfile los distintos grados 
de adecuación entre lo que comprende el intérprete y lo interpretado, para 
mostrar sus matices y propiedades, una variación del sentido sobre un mis-
mo referente o una variación de referentes sobre un mismo sentido. Proce-

40	 R. Bulla, Nociones preliminares de Lógica, Bogotá D. C., Universidad Sergio Arboleda, 2008.



101

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

dimiento que sólo el hermeneuta puede perfeccionar en la práctica, adqui-
riendo el hábito de la interpretación, la virtus interpretandi. Razón por la 
que Beuchot considera que la prudencia (phrónesis) está muy cercana a la 
práctica de la hermenéutica analógica.

4. Hermenéutica analógica y semiótica
Hemos advertido que la demostración, como parte del planteamiento 

metodológico de la hermenéutica analógica, está inspirada en el modelo 
argumentativo de la abducción de Peirce. En este punto se afirmaba que la 
característica principal de la abducción era la formulación de una hipóte-
sis, a la espera de ser confirmada, para su concreción póstuma como tesis, 
razón por la que era indispensable la demostración dialéctica. Pero en el 
fondo de toda esta reflexión existe una perspectiva semiótica en la que está 
presente una teoría del signo que termina por modelar a la hermenéuti-
ca analógica. El asunto central aquí es precisamente la hipótesis, ésta es en 
realidad un representamen que se encuentra en el entendimiento del intér-
prete y le ayuda al hermeneuta a llevar a cabo el ejercicio interpretativo del 
texto. Recordemos que la semiótica, desde la perspectiva de Beuchot41, es 
el estudio del fenómeno sígnico o acontecimiento semiótico. Para enten-
derlo podemos partir de algunos aspectos propedéuticos. El signo tiene la 
función de representar una cosa (lo significado), distinta a sí mismo, para el 
entendimiento de uno o más individuos. Si se observa bien esta definición, 
tenemos dispuestas cada una de las dimensiones del lenguaje que ya hemos 
comentado, a saber, la sintaxis (relación signo-signo), la semántica (rela-
ción signo-objeto) y la pragmática (relación signo-usuarios). Es importante 
prestar atención a la definición de signo como representación, puesto que 
es una especie de vehículo que significa algo que está más allá del lenguaje, 
y cuya presencia es objetiva (la cosa significada).

Según esto, podemos decir que hay al menos tres elementos esenciales 
del signo: el primero claramente es un objeto que está siendo representado, 
el segundo es un representante (o representamen), que es aquello con lo cual 
el hermeneuta logra interpretar el significado, y el tercero es un fundamen-

41	 M. Beuchot, Teoría semiótica. México D. F., UNAM, 2015.



102

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

to, que es el aspecto en el que se basa el signo para significar el objeto42. Por 
ejemplo, un retrato de Albert Einstein es en este caso un signo que repre-
senta al verdadero Albert Einstein, que es su objeto, la idea que tiene el 
individuo que ve el retrato del científico en cuestión es el representante, y 
el parecido que guarda el retrato con su referente es el fundamento. Esto 
se sustenta claramente en el hecho de que significar siempre implica estar 
ante un sentido, que está en relación con nuestra facultad cognoscitiva, y un 
referente, que es la cosa significada, como lo recuerda Frege43. Significar no 
es simplemente una reducción al mundo de los signos como lo planteaba 
Saussure o Derrida. Es una convicción de Beuchot el hecho de que el len-
guaje no es un sistema cerrado, sino abierto al mundo al que está referido. 

Pero esta relación del signo con nuestras facultades cognitivas (sentido) 
y con la cosa representada (referente) surge de formas diversas. Veámoslo 
brevemente para entender cuál es la razón por la que se afirma que el len-
guaje no es sólo un sistema cerrado de signos, sino que trasciende el esque-
ma sintáctico y refiere un mundo externo. Para esto es importante recordar 
que el lenguaje significa algo y lo significa para alguien, que es lo que co-
rresponde al campo de la semántica y al de la pragmática respectivamente. 
Tampoco podemos perder de vista que Beuchot conjuga tres grandes tra-
diciones para presentar su propia propuesta de clasificación de los signos: 
la tradición medieval (especialmente escolástica), la tradición peirceana y 
la tradición continental de Cassirer, Eliade y Ricoeur. Es más, es pertinente 
recordar que esta clasificación propuesta no es estática ni definitiva, más 
bien es un punto de partida que puede, con el tiempo, reformularse o reo-
rientarse, tal y como el mismo Beuchot lo menciona en varios de sus textos 
sobre semiótica y su relación con la filosofía del lenguaje. 

Inicialmente podemos partir de la relación que posee el signo con nues-
tras facultades cognitivas, esto plantea un doble sentido para comprender 
el signo, a saber, el signo formal, que es una representación en la cual se co-
noce el objeto significado, y el signo material o instrumental, que es una 
representación por medio de la cual se conoce el objeto significado. La gran 

42	 M. Beuchot, Teoría semiótica, op. cit., 2015, p. 46.
43	 G. Frege, “Sobre sentido y referencia”, en Valdés Villanueva, La búsqueda del significado, 4ta. Ed., Ma-

drid, Tecnos, 2005.



103

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

mayoría de los signos es de carácter instrumental, y de allí parte la segunda 
clasificación según la relación del signo con el objeto al que representa. Por 
un lado, tenemos el signo natural, que tiene un fundamento real porque 
representa algo en virtud de un aspecto que la misma naturaleza le confiere, 
y por otro lado, tenemos el signo artificial, cuyo fundamento es ideal (del 
pensamiento) porque representa algo basado en la intervención humana. 
Este último puede ser de dos tipos: el signo convencional o arbitrario, que 
representa algo en relación con el libre arbitrio de los hombres, y el signo 
consuetudinario, que representa algo en relación con la costumbre o los há-
bitos humanos. También es posible entender el signo según la influencia 
que tiene en la inteligencia y la voluntad, por lo que puede entenderse como 
signo teórico, que es una representación que da a conocer un estado concreto 
de la realidad, y como signo práctico, que es una representación que tiene 
una injerencia directa o indirecta en la conducta humana (ver Tabla 7).

Tabla 7.
 Clasificación general de los signos

Clasificación de los signos
Fundamento Ejemplo

Clase Subclase

Según la rel-
ación del signo 
con la facultad 
cognoscitiva

Signo formal
Formal 

(En la mente)

El concepto 
(Representación de la naturaleza de la cosa) 

El concepto de hombre

Signo material o 
instrumental

Material 
(Exterior a la 

mente)

Una estatua 
(Representación externa a la mente que 

hace referencia a otra cosa real) 
La estatua de Napoleón que hace refer-

encia al verdadero Napoleón

Según la rel-
ación del signo 

con la cosa 
representada

Signo natural

Real 
(Asociado a 

algún aspecto de 
la naturaleza)

Relación de efecto a causa 
(El efecto representa a su causa, sin que 
ésta se encuentre inmediatamente pre-

sente al observador) 
El humo manifiesta la presencia de fuego

Signo artificial

Ideal 
(Asociado al 
pensamiento 

humano)

Una lengua 
(Sistema de representación socio-cultur-

al con sus propias reglas gramaticales) 
La lengua española



104

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

Clasificación de los signos
Fundamento Ejemplo

Clase Subclase

Según su rel-
ación con la 
intervención 

humana

Signo conven-
cional o arbi-

trario

Libre arbitrio 
(Asociado a la 

libre elección de 
los hombres)

Una palabra o término 
(Representación material que comunica 

una idea o concepto en una lengua 
específica) 

El término caballo

Signo consuetu-
dinario

Costumbre 
(Asociado a los 
hábitos individ-
uales o comuni-

tarios)

Un hábito cotidiano 
(Representación artificial que comunica 
algo a un individuo o a una comunidad) 

El mantel en la mesa, normalmente 
indica que la comida pronto será servi-

da en la mesa

Según la in-
tención de la 

inteligencia y la 
voluntad

Signo teórico

Da a conocer 
(Asociado a 
modelos que 

representan la 
realidad)

Modelo científico
(Representa una realidad con el fin de 
dar a conocer características o propie-

dades fundamentales del mundo físico) 
Modelo atómico

Signo práctico

Dirige la vol-
untad

(Asociado a la 
influencia que 
tiene en la con-
ducta humana)

Una señal
(Representación que influye en la 

voluntad del ser humano para realizar 
acciones determinadas)
Las señales de tránsito

Elaboración propia. Basada en M. Beuchot, Teoría semiótica, op. cit., pp. 48-54.

Por último, podríamos entender el signo según la semejanza que guarda con 
la realidad a la que representa. Se propone así mismo una dicotomía entre el signo 
que no es imagen, puesto que no tiene una semejanza con la cosa representada, 
como una lengua o idioma (socio-cultural) que no tiene una relación de con-
veniencia con las cosas que este mismo significa, y el signo que es imagen, que 
guarda semejanza con la cosa que representa, como el símbolo (entendido como 
ícono-imagen) desde la perspectiva de Ricoeur. Aquí es necesario aclarar que lo 
que Cassirer, Eliade o Ricoeur llaman símbolo, es lo mismo que en la tradición 
pragmática, como la de Peirce, denominan ícono, ya que desde esta última pers-
pectiva el símbolo es lo convencional, así como lo pensaba Aristóteles. En resu-
men, la tradición estructuralista y continental llama símbolo a la representación 
sígnica que tiene una relación de semejanza con la cosa que representa, que es la 
que Pierce denomina ícono. En este sentido, Beuchot conjuga las dos acepciones 



105

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

en una, ícono-símbolo. Esto para plantear a la vez una convergencia entre ambas 
tradiciones. Estas precisiones nos permiten ahondar en la clasificación de los 
signos propuesta por Pierce, sus características principales, y cómo Beuchot las 
adapta a su concepción de hermenéutica analógica (ver Tabla 8) y que enmarca-
remos a continuación para explicitar la relación que tiene esta clasificación de los 
signos con la univocidad, la equivocidad y los tipos de analogía.

Tabla 8.
Tipos de signos en perspectiva peirceana y su relación con lo unívoco, lo equívoco 

y lo analógico

Clasificación de los signos Descripción Sentido

Índice 
(Presencia del significado)

El signo es indexical cuando guarda 
una relación directa con el objeto 

significado. 
Unívoco

Ícono 
(Cualidad-Seme-

janza)

Imagen 
 El signo es imagen cuando guarda 
una relación de similitud indexical 

con el objeto significado. 

Analogía de desigual-
dad

Diagrama
El signo es un diagrama cuando 
guarda una relación de similitud 
icónica con el objeto significado. 

Analogía de propor-
cionalidad propia

Metáfora
El signo es una metáfora cuando 
guarda una relación de similitud 

simbólica con el objeto significado. 

Analogía de propor-
cionalidad impropia

Símbolo 
(Convención)

El signo es un símbolo cuando 
guarda una relación arbitraria con el 

objeto significado. 
Equívoco

Elaboración propia. Basada en Ibid., pp. 67-68.

Como bien lo podemos observar, el índice es el signo que manifiesta un 
aspecto o la totalidad de la cosa significada por este, también llamada repre-
sentación indexical, como una huella digital de un ser humano, o la huella 
que deja un animal como rastro de su presencia. Esta forma de significar se 
vincula con el sentido unívoco de la predicación, que ya habíamos mencio-
nado anteriormente. Y así como el índice tiene una relación con la univoci-
dad, el símbolo la tiene con la equivocidad. En efecto, el símbolo es un signo 



106

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

completamente arbitrario, es decir, depende netamente de las convenciones 
culturales del ser humano, como lo ponen de manifiesto las diversas lenguas 
que se hablan en el mundo, y que están asociadas al dinamismo de los actos 
de habla y, por lo tanto, a una comunidad concreta que tiene sus propios 
hábitos y costumbres. Existe también el ícono, una representación cuya pro-
piedad más importante es la semejanza que tiene con las cosas a las que 
representa, dicha semejanza es gradual, es decir, hay una proporcionalidad 
en la forma de participación que el significado tiene en la representación 
icónica. Lo que sitúa a la iconicidad en el horizonte de la analogía.

En este caso, el ícono tiene tres formas en las que se puede comprender. El 
primero es como imagen, que es la representación que guarda semejanza con 
la cosa representada, pero de manera indexical, es decir, es un signo que tiene 
similitud con lo que representa, pero esta similitud tiene un rasgo caracte-
rístico que es cierta presencia de la identidad de su referente en el aconteci-
miento sígnico, razón por la que es una representación analógica que tiende 
hacia el sentido unívoco. Nos podemos valer de la pintura-retrato de Cecilia 
Gallerani, conocida como La dama del armiño de Leonardo da Vinci (Figu-
ra 8) para ilustrarlo. Esta es una imagen en la que se representa a una joven 
cuyo parecido con el referente real ha permitido que se le adjudique dicho 
retrato, aunque claramente no sea igual a Cecilia Gallerani. Incluso, si nos 
acercamos más al contenido visual de esta obra, nos podemos percatar que la 
dama toscana carga en sus brazos un armiño, implícita alusión a su apellido, 
puesto que galé es el vocablo griego con el cual se le denomina al armiño, 
cuya escritura y fonación griega se relaciona con el apellido de la joven. 

Acá tenemos un ejemplo perfecto de imagen, pero también de metáfo-
ra, que es una representación sígnica que guarda una relación de semejanza 
de carácter simbólico con la realidad a la que se refiere, en otras palabras, 
relaciona un referente y un sentido real (el armiño y el vocablo griego) en 
indirecta relación con otro (la persona y el nombre de Cecilia Gallerani) 
y plantea así un referente y un sentido metafórico (la representación del 
armiño en los brazos de la joven), alegoría en la que intervine el ser huma-
no (el artista) con su libre arbitrio para transfigurar la realidad que desea 
representar. Por lo que la metáfora es la representación sígnica más cercana 
a la equivocidad. 



107

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Figura 8.
La dama del armiño de Leonardo da Vinci

Adaptado de La dama del armiño, de Leonardo da Vinci, 1489-1491, disponible 
en Leonardo da Vinci - https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Lady_with_
an_Ermine_-_Leonardo_da_Vinci_-_Google_Art_Project.jpg, Dominio público, 

https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=94792945

https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=94792945


108

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

Por último, tenemos el diagrama que es la representación que guarda 
una relación de semejanza directamente proporcional con la realidad signi-
ficada. Así lo prueban los esquemas que reúnen el lenguaje de la imagen y la 
narratividad del discurso en una sola representación para relacionar lo que 
de idéntico y de diferente tiene un acontecimiento sígnico con la realidad 
que representa. Y esto se debe al hecho de que el diagrama es una semejanza 
analógica, es decir, un vehículo de significado en sí mismo proporcional 
con su referente.

Esto dispone una gran ventaja en el contexto de la enseñanza que se vale 
de esa característica para poder presentar con mayor claridad un tema o un 
problema a resolver. Por lo mismo, el diagrama está asociado a la analogía 
de proporcionalidad propia, así como la imagen se encuentra más vinculada 
a la analogía de desigualdad, mientras que la metáfora se identifica con la 
analogía de proporcionalidad impropia, y es muy posible que tanto en la 
imagen como en la metáfora esté presente cierta jerarquización o analogía 
de atribución, pues siempre hay imágenes y metáforas mucho más próximas 
a sus referentes o sentidos que otras de su misma especie.

Este planteamiento semiótico se relaciona con una ontología, psicología 
y sociología del signo, implicadas respectivamente en las dimensiones del 
lenguaje anunciadas anteriormente, la sintaxis, la semántica y la pragmática. 
Y como lo hemos mencionado, son estos los momentos constituyentes de 
la metodología de la hermenéutica analógica bajo las acepciones de subti-
litas implicandi, subtilitas explicandi y subtilitas applicandi. De esta forma, 
el concepto de hermenéutica analógico-icónica refleja una ciencia y un arte 
de la interpretación, erigida en una filosofía del lenguaje conformada por 
una teoría semiótica, una teoría del significado y una teoría pragmática, que 
revelan una doctrina sobre la verdad en los límites del acto hermenéutico, 
cuyo único fin es ir más allá de la explicación, que es de orden racional, y 
llegar a la comprensión, que es de orden intelectual. 

Aquí desearíamos rescatar una antigua tesis aristotélica y medieval: la com-
prensión es superior a la explicación. La comprensión es propia del intelec-
to, mientras que la explicación lo es de la razón. El trabajo del conocimien-
to comienza con la intelección, que aporta los principios, las premisas, los 
puntos de partida; sigue con la razón que extrae conclusiones a partir de 



109

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

ellos, es decir, elabora discurso y culmina otra vez en la intelección, pero 
ahora con la captación de una conclusión…44.

Esta conclusión de carácter explicativo, propia de la razón, retorna a la 
comprensión, es decir, a la inteligencia, una de las funciones del entendi-
miento a la que le competen los primeros principios (de identidad, de no 
contradicción, de tercero excluido y de razón suficiente), la obtención de 
las ideas y la formación de los juicios. Y aunque no nos detendremos en 
esto especialmente, sí es necesario aclarar que el entendimiento tiene cuatro 
funciones. La primera es la consciencia que nos da a conocer de forma inme-
diata nuestra propia existencia, la segunda es la inteligencia a la que le com-
pete lo universal, lo necesario y lo anterior a toda experiencia como hemos 
aclarado. La tercera función del entendimiento es la razón, capacidad dis-
cursiva que nos lleva de las verdades conocidas a las verdades desconocidas, 
y la cuarta función es la memoria a la que le compete conservar, reproducir 
y reconocer los sucesos pretéritos, a través de lo que llamamos recuerdo45. 
Esta concepción del entendimiento es analógica en sí misma. En realidad, y 
para decirlo de una forma más clara, la hermenéutica analógico-icónica es el 
puente entre la razón y la inteligencia, se halla en el interior de la teoría del 
conocimiento del realismo filosófico de cariz aristotélico y tomista, pero 
también está supuesta en su ontología. Es por esto que el modelo analógi-
co-icónico de la interpretación no es sólo una profundización en la teoría 
del conocimiento tal y como se ha dicho, sino una vía que nos conduce 
directamente a la pregunta por el ser.

Conclusión  
Como se ha podido entrever, la hermenéutica es el estudio de la ver-

dad en el marco de las interpretaciones, cuya teleología no es otra que la 
comprensión. Sabemos que el fenómeno en el que se concentra el ejercicio 
hermenéutico es el texto escrito, hablado o actuado, y es en este horizonte 
en el que convergen la intención del intérprete y la intención del autor. La 
independencia que tiene la obra es tal que podría llegarse a pensar que tie-

44	 M. Beuchot, Tratado de hermenéutica analógica. Hacia un nuevo modelo de interpretación, op. cit., p. 65.
45	 R. Bulla, Nociones preliminares de Teoría del conocimiento, Bogotá D. C., Universidad Sergio Arboleda, 

pp. 91-121.



110

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

ne su propia intención, pero más allá de este planteamiento se ha aclarado 
que es a partir de una fusión de intencionalidades como se mantiene esa 
tensión entre el contexto del autor y el contexto del intérprete, encuentro 
garantizado gracias al marco de significado que nos presenta el texto en su 
concreción. Claramente esto plantea para el hermeneuta una situación de 
perspectiva, pero también de objetividad en el ejercicio interpretativo. Si 
prevalece una lectura subjetiva, el intérprete se inclinará a la multiplicidad 
de sentidos, a la equivocidad que hemos equiparado con la hermenéutica 
romántica. En cambio, si se acentúa una lectura más objetiva, el hermeneu-
ta tendería hacia la referencialidad del texto y a la intención del autor, pre-
tensión que identificábamos como unívoca y más cercana al positivismo. 

Pero más allá de ser una situación de extremos, se pretendía plantear 
desde el punto de vista de Mauricio Beuchot la posibilidad de una forma 
más proporcionada para entender la cuestión a la que nos enfrenta el acto 
hermenéutico. Este mismo nos indica que la disciplina de la interpretación 
es analógica, es decir, es un encuentro de perspectivas y de intenciones, que 
mantienen una tensión en el interior; no es del todo objetiva ni del todo 
subjetiva, es en parte unívoca, porque salvaguarda la intención del autor y 
su contexto, pero en parte también equívoca, puesto que enfatiza la diver-
sidad de sentidos que el hermeneuta puede extraer de la cantera del texto. 
La hermenéutica analógica es un arco que se tensa para brindar de sí algo en 
parte idéntico y algo en parte distinto. Incluso, los matices y sentidos de la 
analogía nos muestran que esta misma debe entenderse como posibilidad, 
pero no desbordada, sino moderada. La interpretación analógica es como la 
prudencia en la praxis, virtud que por antonomasia es moderación. 

Así mismo, hemos llegado a relacionarle con los signos, uno en especial 
que destaca por su analogicidad que es el ícono, bastante rico en sentido, 
pero también importante porque deja entrever constantemente su refe-
rente, solo que de manera semejante y no de forma idéntica u objetiva. El 
ícono, al igual que la analogía, expresa equilibrio, es punto medio entre el 
índice, lo unívoco en el acontecimiento sígnico, y el símbolo, equiparable 
a lo equívoco. Este análisis semiótico nos ha proyectado nuevamente a la 
hermenéutica analógica, que adquiere, como se ha dicho, una relación pro-
funda con la teoría del signo, pero también con la teoría del significado y 



111

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

con la teoría pragmática del lenguaje. Por lo que Beuchot decide denomi-
narla hermenéutica analógico-icónica, para precisar la variedad de sentidos 
que reúne este modelo de interpretación, y cómo logra asociarse con cada 
tradición de la filosofía de manera dialógica. Esto nos ha llevado claramen-
te a las puertas de la gnoseología para cuestionar la naturaleza misma del 
conocimiento, y sin duda a los confines de la ontología, porque el pensar 
no se opone al ser, así como las interpretaciones no se oponen a los hechos





PARTE II

EPISTEMOLOGÍA O SOBRE 
EL CONOCIMIENTO CIENTÍFICO





115

Planteamiento general
El inexorable resultado de la modernidad matematicista cartesiana y el fi-

sicismo kantiano ha dado paso a una imagen estática y mecánica del mundo, 
imagen que sufrió modificaciones sucesivas y ocasionó rupturas que cam-
biarían los imaginarios del pensamiento moderno. Ahora estamos ante una 
imagen móvil y sistémica del mundo, que se debate entre la incertidumbre 
del universo cuántico y la relatividad einsteiniana o que intenta modelar la 
realidad a través de sistemas simples o complejos, cuyos constituyentes son 
núcleos informacionales interconectados, pero cuyo fundamento relacional 
está lejos de ser esclarecido. Incluso es poco probable que las leyes universa-
les, que son el sustrato del proceder científico, en verdad lo sean. Y qué decir 
de las teorías, que hacen posibles los modelos que recrean los puristas para 
establecer si en ciertas condiciones dadas surgen los resultados esperados, y 
que al ser exitosos son puestos en tela de juicio cuando se recrean en otras 
circunstancias y condiciones, que más que confirmar lo ya comprobado, re-
sultan convirtiéndose en la posibilidad temida de una rotunda objeción que 
no sólo destruye el modelo diseñado sino que también termina por falsear 
la teoría en la cual se había basado su construcción. Así que la fugacidad de 
teorías, hipótesis y modelos es un hecho que revela el dinamismo interno de 
la racionalidad científica, que no cesa de formular, refutar e invalidar sus pro-
pios atributos epistémicos, y que pueden volver a emerger con alteraciones 
accidentales, aunque se descubra con el tiempo que sólo tendrán validez en 
situaciones siempre controladas y determinadas por el observador. 

Esta percepción relativa y fugaz de la construcción del conocimiento con-
diciona muchas de las circunstancias que pervaden la investigación científica. 
De allí la preocupación por la forma en la que entendemos la teoría del conoci-
miento, que estudia el conocimiento humano en cuanto verdadero y cierto, y 
cuya estructura es en sí misma amplia y bastante compleja. Esta rama general 
de la filosofía se divide en gnoseología, criteriología y epistemología, que son los 
tratados filosóficos que se ordenan a esclarecer, por un lado, la naturaleza del 
conocimiento, objeto propio de la gnoseología; por otro lado, los medios o 



116

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

criterios para conocer, de lo que se encarga la criteriología; y por último, la 
naturaleza de la ciencia, su clasificación y su validez, labor que le es inherente 
a la epistemología46. Pero en este punto, sólo nos concentramos en la episte-
mología, es decir, en el conocimiento científico. Por lo mismo, es pertinente 
recordar algunas nociones centrales al respecto. 

Una de las más importantes, en este sentido, es qué entendemos por conoci-
miento. Desde la perspectiva del pensamiento clásico, el conocimiento es defi-
nido como “la posesión representativa de la semejanza de un objeto en algunas 
de nuestras facultades cognoscitivas”47. Por lo que conocer no implica la exis-
tencia material o física de un objeto en nuestro entendimiento, por eso es una 
“posesión representativa”, puesto que es de naturaleza abstracta, y nos permite 
extraer de las cosas u objetos lo que estos son, es decir, su concepto. Así que el 
signo que se forma en nuestro entendimiento representa la semejanza que guar-
da el concepto (o la idea) con el objeto significado o representado. 

Sin embargo, el conocimiento de las cosas particulares no implica en-
tender sus causas y atributos esenciales. De allí que se plantee la distinción 
entre conocimiento espontáneo (o vulgar) y conocimiento científico. El 
primero, sin duda, precede al segundo, pero su diferencia reside en el he-
cho de que el conocimiento espontáneo deviene de la experiencia pero sin 
perseguir ningún fin teórico o sistemático. En cambio, el conocimiento 
científico, en su sentido clásico, se eleva de las circunstancias particulares o 
accidentales hacia la regularidad y la universalidad de los fenómenos, por lo 
que investiga las causas de las cosas y las leyes que las rigen. Por esta razón, 
el conocimiento científico no sólo es un conjunto de saberes dispuestos en 
un orden sistemático, sino que también es verdadero y objetivo, puesto que 
refiere lo que las cosas son, y lo hace a través de la demostración. 

Pero para demostrar la verdad siempre es necesario seguir una ruta, po-
dríamos afirmar que siempre es esencial un método (del griego méthodos, 
literalmente camino o procedimiento), que es un medio por el cual el en-
tendimiento se orienta en busca de la verdad. Esto último es importante, 
porque es seguir los vestigios de nuestro objeto de estudio. Como hemos 

46	 R. Bulla, Nociones preliminares de Teoría del conocimiento, Bogotá D. C., Universidad Sergio Arboleda, 
2009, pp. 30-31.

47	 Ibid., p. 46.



117

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

mencionado anteriormente, es a esto a lo que hace referencia la investiga-
ción, ya que es poner al descubierto algo que vamos extrayendo de la oscuri-
dad y empieza a brindarse a nuestro entendimiento con claridad, ya sea por 
medio del análisis, que facilita nuestra comprensión al dividir y clasificar, o 
a través de la síntesis, que nos permite atender a los aspectos significativos 
y generales de una cuestión. De esta forma, el resultado de la investigación 
se da a conocer gracias a la demostración que fundamenta, ordena y expre-
sa coherentemente lo descubierto. Para lograrlo nos podemos valer de dos 
métodos, a saber, la inducción o la deducción. Con esto el conocimiento 
científico nos señala toda su universalidad, pero también su especial incli-
nación hacia lo particular, puesto que indaga las causas de los fenómenos 
reales, y a la vez parte de estos para hallar sus dimensiones más generaliza-
bles, en una tensión constante y oscilante. 

No obstante, emergen conflictos en torno a la teoría del conocimiento, 
que con frecuencia se han abordado en toda la historia del pensamiento. 
Estos mismos conflictos los podemos reducir a tres: 1) la posibilidad del 
conocimiento, que pugna entre el dogmatismo y el relativismo; 2) el origen 
del conocimiento, que se debate entre el racionalismo y el empirismo; y 
3) la trascendencia del conocimiento, que trata de deliberar entre el idea-
lismo y el realismo48. Estos conflictos tienen importantes repercusiones en 
la forma en la que entendemos la epistemología o la filosofía de la ciencia, 
que termina constituyendo siempre condiciones dilemáticas en su devenir 
histórico. De allí que también encontremos dos derroteros que vehiculan 
la cultura académica contemporánea y que por lo mismo pugnan al interior 
de todo debate epistemológico actual: el positivismo y el posmodernismo. 
Esta dicotomía puede indicar parcialmente la oposición que se percibe en 
los entornos académicos. Así mientras uno dogmatiza la objetividad de la 
ciencia y encarece su método, el otro se opone a esta concepción dominante 
y acaba por relativizar los tópicos universales de la cultura. 

Esta contrariedad reafirma que dogmatismo/racionalismo/idealismo 
terminan por oponerse al relativismo/empirismo/realismo, al menos en lo 
que compete a la teoría del conocimiento, y de allí que también suceda lo 
mismo en la epistemología. Pero esta disociación no es solo característica de 

48	  Ibid., p. 31.



118

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

nuestra época, desde la antigüedad se han enfrentado diversas concepciones 
que se refieren a este asunto, sólo que adquieren estos matices y diferencias 
en las que nos referimos actualmente a partir de la modernidad, con el éxito 
que las ciencias formales y naturales fueron consolidando, e incluso antes 
de la revolución científica, y cuyo fructífero porvenir estaba fuera de duda.  

Con el tiempo, esto dio paso a la discusión en torno a la fundamenta-
ción epistemológica de las ciencias del espíritu (o ciencias humanas), que 
pretendían legitimar su posición como verdaderas disciplinas del conoci-
miento ante el canon de las ciencias exactas y naturales. El problema residía 
en una restricción del sentido de lo que era considerado como conocimien-
to científico, y dicha restricción se fundamentaba en el criterio de la co-
rriente positivista, que generó una resistencia ante los prototipos a seguir 
en lo concerniente al conocimiento verdadero. Esto comporta una actitud 
reflexiva en torno a la naturaleza de la ciencia, que empezaba a cuestionar 
la dicotomía vigente entre ciencias duras (exactas o naturales) y ciencias 
blandas (humanidades), pero que se mantiene reservada al campo teórico, 
sin lograr un cambio fundamental en la imagen de la práctica investigati-
va. Eco de esta situación restrictiva en la que se mantiene la investigación 
contemporánea es aquella que se matiza en la diferencia que existe entre los 
métodos cuantitativos y cualitativos, que son evidencia de una configura-
ción dualista de la epistemología y la metodología, campos en los que aún 
se mantiene el dilema, en apariencia solucionado por los métodos mixtos, 
que más que reflejar una combinación de métodos termina por convertirse 
en un eclecticismo acrítico, en vez de garantizar una interacción epistémi-
ca, heurística y metodológica graduada, que no pierda de vista la diferencia 
disciplinar y mucho menos la unidad del saber. 

Según esto, iniciaremos demarcando los derroteros más significativos 
que se han consolidado a nivel epistemológico. Esto nos permitirá esclare-
cer un primer escorzo de la cuestión para entender cómo la concepción del 
positivismo científico y la propuesta metodológica, que le es inherente, han 
logrado impactar en el desarrollo de la ciencia, y sobre todo en la concep-
ción que tenemos de las ciencias humanas, cuya visión se halla restringida, 
como se ha mencionado, a una sola forma de concebir su realidad episté-
mica. Esta condición llevó a algunos de los representantes de la filosofía a 



119

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

vincular las ciencias humanas con la hermenéutica, sobre la cual ya hemos 
llamado la atención, puesto que la disciplina de la interpretación fue enten-
dida como una vía metódica que garantizaría el devenir epistemológico de 
las ciencias blandas, ante los ojos de un sistema científico ajeno al acontecer 
heurístico de las humanidades. Por último, debe aclararse que no es esta 
una propuesta que pretenda negar los valores epistemológicos que posee 
la ciencia, sólo intentaremos reflexionar en torno a las consecuencias que 
el univocismo cientificista ha causado en el panorama de la práctica inves-
tigativa. De esta forma se reafirmará el sentido de nuestra prerrogativa, en 
torno a los sucesivos paradigmas científicos que han desembocado en un 
anarquismo epistemológico en el que se ve la necesidad de volver a debatir 
los presupuestos ontológicos sobre los que se ha constituido el conocimien-
to desde antaño.



Figura 9. 
Imago mundi

Adaptado de Perspectiva interna, de Ernst Mach, 1798, disponible en Ernst Mach 
Inner perspective.jpg, Dominio público, https://commons.wikimedia.org/w/index.

php?curid=4223672

https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=4223672
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=4223672


121

Capítulo III
Tres imágenes del conocimiento científico. Breve 

historia de la epistemología

A menudo se oye decir que las sucesivas teorías se acercan o se  
aproximan cada vez más a la verdad. Al parecer, este tipo de  

generalizaciones aluden no a la solución de rompecabezas ni a las  
predicciones concretas derivadas de una teoría, sino más bien a su  
ontología, esto es, a la correspondencia entre las entidades con las  

que la teoría puebla la naturaleza y lo que está “realmente ahí”. 
Thomas Kuhn

Me parece que la existencia de la ciencia se define como un progreso  
del saber, que la nada simboliza con la ignorancia. En definitiva, la  

ciencia es uno de los testimonios más irrefutables de la existencia  
esencialmente progresiva del ser pensante. El ser pensante piensa el  

pensamiento conocedor. No piensa la existencia. 
Gaston Bachelard

Introducción
Los seres humanos nos representamos el mundo de diversas maneras, situa-

ción que no podemos eludir, puesto que existimos bajo una condición de apertu-
ra e inmanencia que caracteriza nuestra manera de ser y de pensar. La existencia 
humana es perspectiva, somos de una manera relativa en el espacio y en el tiempo, 
pero la perspectiva es de alguien, se predica de una consciencia, de un ser que es ca-
paz de darse cuenta de sí mismo. Esta estructura relativa e idéntica de nuestra exis-
tencia se revela también en la naturaleza de nuestro conocimiento, que depende 
vitalmente de las imágenes sensibles e intelectuales que nos hacemos a diario del 
mundo que nos rodea. Las imágenes del mundo son reflejo de nuestro interior, 
pero también de nuestra tradición y comunidad, por lo tanto, de nuestra cultura. 



122

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

En cierto sentido, somos imago mundi (Figura 9), es decir, la represen-
tación de lo que somos culturalmente, y que se sustenta en lo que somos 
ontológicamente, en donde la identidad personal es sustrato de la identidad 
cultural o social. Esta forma metafórica de entender al ser humano en rela-
ción con su presente y su pretérito nos puede ayudar a comprender la his-
toria misma de la filosofía de la ciencia. Después de todo, el conocimiento 
científico es una de las múltiples maneras en la que nos formamos imágenes 
del mundo, sólo que demostradas y sistematizadas. Y así como nos hacemos 
imágenes del mundo por medio de la ciencia, también es posible formarnos 
imágenes o interpretaciones del mismo conocimiento científico. Sólo que 
en esta ocasión, nos concentraremos en tres imágenes del conocimiento 
científico o tres formas generales de comprender la naturaleza y el valor de 
la ciencia, y que están relacionadas con la historia de las disciplinas y los 
modelos vigentes en cada época y tradición.

1. Platón y Aristóteles: la imagen teleológica del co-
nocimiento científico

La filosofía presocrática debe considerarse un momento crucial en la pre-
gunta por la naturaleza del conocimiento, sino es que también de la ciencia, 
al menos en un sentido metafísico, en cuanto dicha episteme investiga pro-
fusamente la physis en su fundamento último. Así que es claro que el ser es 
la cuestión central, y no cómo conocemos el ser. Esto atraviesa las filosofías de 
los pensadores naturalistas (o también llamados físicos), por eso dar cuenta 
de la verdadera causa de las cosas es el móvil del pensamiento griego, y de 
allí que la pregunta por el principio (arjé) de la multiplicidad de los seres sea 
lo realmente común en el surgimiento de la filosofía. Tan determinante es la 
herencia de los presocráticos que el mismo Platón reconoce, a través de su 
metáfora de la «segunda navegación», que estas contribuciones han mo-
delado la cuestión del estudio del primer principio (o protología), aunque, 
desde el punto de vista platónico, estas mismas estén muy lejos de ser co-
rrectas en su abordaje. Por eso, para Platón, tiene todo su sentido empren-
der una «segunda navegación», una que ya no se realiza con la fuerza de los 
vientos al desplegar las velas del navío, que, según Platón, sería el esfuerzo 
de la filosofía presocrática, sino por una vía más fatigosa y forzosa como la 



123

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

que se lleva a cabo por medio de los remos, y que requiere de un denodado 
esfuerzo debido a que va más allá de las explicaciones que los Naturalistas 
dieron sobre la identidad del arjé, en gran medida reducida a elementos 
físicos y fuerzas de la naturaleza. Así que la idea básicamente es superar la 
dimensión sensible en la que se ha fundado el ejercicio filosófico, y elevarlo 
a la dimensión inteligible.

Tratemos de ver lo anterior de forma más detenida. En este sentido, nos 
servirá bastante las aclaraciones que la Escuela de Tubinga y de Milán, que 
conforman el nuevo paradigma de la interpretación de Platón, han hecho al 
respecto de lo que significa la metáfora de la «segunda navegación» para la 
filosofía occidental. Empecemos aclarando que la «primera navegación» 
tendría dos fases internas, una en la que los filósofos naturalistas se esfuer-
zan por plantear racionalmente la pregunta por el arjé, restringiendo sus 
explicaciones a la dimensión sensible del conocimiento, y otra en la que 
se plantea un primer principio de naturaleza abstracta, pero que se some-
te nuevamente a demostraciones de carácter sensitivo, como aquella que 
se percibe en Anaxágoras con el planteamiento de la Inteligencia (Nous) 
como principio del orden, aunque fuera simplemente de un orden físico49. 

Estos aspectos hacen considerar a Platón la necesidad de una «segunda 
navegación» que haga el tránsito del orden sensible al orden inteligible, y 
que también comprende dos fases importantes. La primera en la que se fun-
damenta la existencia de los fenómenos o entes materiales en la teoría de las 
ideas, y la segunda que se dedica enteramente a la pregunta por el principio, 
que es para Platón, no el mundo de las ideas como suele asegurarse, sino el 
Uno, como principio de lo mismo, y la Díada, como principio de lo otro. Por 
lo que son la teoría de las Ideas y la teoría de los Principios supremos los dos 
aspectos que conforman el camino en la búsqueda de la verdad50. En otras 
palabras, el camino de la ciencia no puede ser otro que el de lo más simple y 
lo más universal, atributos que sólo pueden residir en la superioridad de los 
principios Uno/Díada, que el hombre descubre dialécticamente en la vida 
contemplativa, y que se convierte en el fin último al que aspira el filósofo. 

49	 G. Reale, Por una nueva interpretación de Platón. Relectura de los grades diálogos a la luz de las «Doctrinas no 
escritas», trad. M. Pons Irazazábal, Barcelona, Herder, 2003, pp. 137-158.

50	 Ibid., pp. 159-227.



124

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

Esta estructura bipolar Uno/Díada, que propone Platón en sus «Doctri-
nas no escritas», no puede ser dualista, simplemente porque no son dos los 
principios supremos, ya que esto implicaría pensar aritméticamente lo que es 
de grado metafísico. Aunque dicha expresión (dos principios) sí que pueda 
ser utilizada metafóricamente, siempre que se haga la salvedad. Lo decimos 
por el hecho de que esto puede ayudarnos a comprender mejor la forma en 
la que el mismo Platón concibe el conocimiento verdadero, que es ajeno a 
lo que perciben nuestros sentidos externos proyectados a la multiplicidad y 
el cambio, pero en cambio sí que es cercano a la unidad de las cosas, unidad 
que sólo el entendimiento puede ver, y que por esta razón recibe el nombre 
de eidos o Idea. Para Platón esta misma no es una representación mental, sino 
la realidad inmutable de todo aquello que se genera y se corrompe. Lo indica 
perfectamente el mito de la caverna. Allí el filósofo griego da lugar a un sin 
número de aclaraciones de lo que diferencia a la doxa de la episteme. 

Platón desarrolla una descripción del interior de la caverna y de lo que en 
este lugar acontece. Momento preciso para fijarnos en la Figura 10 que ilustra 
adecuadamente cada uno de los niveles del conocimiento humano. A la de-
recha de la imagen podemos observar un grupo de individuos aglomerados 
que visualizan una serie de sombras proyectadas en el fondo de aquel lugar. 
Lo que simboliza el orden del conocimiento sensible en su primer grado, que 
es la imaginación (eikasía); son muchos los hombres los que no advierten el 
hecho de que las estatuillas y figuras artificiales, en parte, son las responsables 
de la aparición de las sombras. Mucho menos advertirán que otros hombres 
las han puesto allí. A la izquierda hallamos a otro grupo de individuos que 
parecen atender a la luz que proyecta el fuego que ilumina buena parte de la 
caverna, este es pues otro estado del conocimiento, el de la creencia (pistis), 
que aún sigue supeditada a los fenómenos materiales y a sus características. 
Pero tras este grupo se alcanza a divisar, por medio de la gruta, el exterior de 
la caverna, allá se encuentran otros hombres, pocos en comparación con los 
primeros y los segundos, y simbolizan dos cosas, el grado del conocimiento 
intermedio, también llamado diánoia (que podríamos identificar con el co-
nocimiento discursivo o matemático) y el grado del conocimiento verdadero, 
conocido como nóesis, que es la aprehensión de las Ideas. 



125

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Figura 10. 
Imagen de la vida contemplativa y el conocimiento científico

Adaptado de Alegoría de la caverna, de Jan Saenredam, 1604, disponible en British 
Museumhttps://www.britishmuseum.org/collection/object/P_1852-1211-120, 

Dominio público, https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=4040982

Este último es el orden del conocimiento inteligible, y de esta manera 
nos hacemos una representación más precisa de lo que supone el conoci-
miento en general para Platón. Cada uno de estos grados gnoseológicos 
a la vez corresponde con unos grados ontológicos. Esto quiere decir que 
mientras el conocimiento sensible (imaginación y creencia) se vincula con 
el plano del mundo físico, también el conocimiento inteligible se relacio-
na con el plano de los entes matemáticos, en el caso de la diánoia, y con 
el plano de las Ideas y de los Principios supremos, en lo que respecta a la 
nóesis. Razón por la cual la episteme no es otra cosa que el camino hacia la 
aprensión de lo real, la Idea o la forma, pasando por la abstracción numé-
rica y ascendiendo a la abstracción pura. Este es el destino de la dialéctica, 
recordar la verdad, conocida previamente por el alma, sólo que olvidada 

https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=4040982


126

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

en virtud de su caída.
En el caso de Aristóteles hay evidentemente una injerencia platóni-

ca que es innegable en su filosofía y en sus contribuciones a la cuestión 
de la naturaleza del conocimiento. Pero también es cierto que hay sin-
gularidades muy propias en el pensamiento aristotélico, que enmarcaron 
la comprensión del conocimiento científico en occidente, y en el que se 
conjugan perfectamente lo universal y lo particular en una complementa-
riedad analógica, que estuvo vigente hasta el siglo XVII. Pero no siempre 
se entiende el concepto de episteme en el Estagirita, en especial por la 
influencia de la modernidad en la concepción de la ciencia. Como sa-
bemos, Aristóteles no sólo insiste en una comprensión analógica del ser, 
sino también de la ciencia. Por lo mismo, tendremos tres tipos de cien-
cias: las ciencias teóricas, que buscan el saber por el saber, las ciencias prác-
ticas, que buscan el saber pero con fines de perfección moral, y las ciencias 
poéticas, que buscan el saber con el propósito de obtener algún producto 
determinado51. Para no extendernos en este punto, nos concentraremos 
especialmente en las ciencias teóricas, que según Aristóteles, son tres: la 
metafísica, la física y la matemática.

En sentido estricto, la metafísica o filosofía primera no sólo es la ciencia 
más perfecta de carácter especulativo, sino que también es el conocimiento 
de lo universal y de lo necesario, incluso puede también definirse como el 
estudio de la sustancia (ousía) y de la causa primera. En cambio, la física o 
filosofía segunda es la ciencia que estudia la realidad sensible, por lo que 
se concentra en el ente en movimiento. Es justo en este momento que la 
physis dejará de referirse a un todo originario, en términos de la filosofía 
presocrática, y aludirá al mundo sensible y cambiante52. Sólo que esta vez 
no se plantea una escisión entre el orden físico y el orden metafísico, como 
lo proponía Platón, ya que Aristóteles piensa que en ambos órdenes existe 
la sustancia, sólo que su naturaleza es en el primer caso compuesta de mate-
ria (potencia) y forma (acto) y en el segundo caso es simple (acto puro). Y 
finalmente, las matemáticas son una ciencia que estudia los números o los 

51	 G. Reale & D. Antíseri, Historia de la filosofía I: Filosofía pagana antigua, 1ra Ed, trad. J. Gómez, Bogotá 
D. C., San Pablo y Universidad Pedagógica Nacional, 2007. 

52	 G. Reale, Introducción a Aristóteles, trad. V. Bazterrica, Barcelona, Herder, 1985.



127

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

objetos de cantidad, y no como entes subsistentes por sí mismos, también 
en radical oposición a la concepción platónica. Esto supuso una profundi-
zación en la teoría de la abstracción, como lo veremos posteriormente.  

Esta visión del conocimiento científico se sustenta en una filosofía de la 
sustancia y una filosofía del conocimiento de cariz realista, en la que se vincula 
el ser y el pensar, relación que se refleja en la correspondencia que el entendi-
miento guarda con la realidad, definición clásica de la verdad, que es el fin o 
telos de la vida teórica o especulativa. De allí que para Aristóteles las experien-
cias del mundo empírico no se reduzcan sin más a impresiones sensibles, pues 
estas se hallan relacionadas con las facultades intelectivas del ser humano. Y 
así como el conocimiento no se reduce a sensaciones o a abstracciones, sino 
que se matiza en sus correlaciones, así mismo el hombre no se limita a su natu-
raleza corpórea o a su naturaleza anímica, es una sustancia compuesta de ma-
teria y forma (o alma), y la concreción de esta unidad es a la vez la concreción 
de la identidad y la cohesión interna del conocimiento humano. Por lo que la 
relación entre el conocimiento extraído de las cosas particulares guarda una 
relación profunda con los principios universales. Esto implica las dos clásicas 
maneras de comprender los métodos de la ciencia. La inducción que procede 
de lo particular a lo universal o la deducción que procede de lo universal a lo 
particular. La demostración aristotélica verifica este ascenso y descenso de la 
condición discursiva de la razón, que se ilustra en la silogística o lógica del 
raciocinio, a la que ningún conocimiento científico puede sustraerse. 

La analogicidad de la ciencia supone entonces una concepción también 
analógica del ser, donde el mundo físico, en su estado sublunar regido por el 
movimiento (paso de la potencia al acto), no se opone a su causa última, es 
decir, al motor inmóvil (acto puro), que según Aristóteles, no es sólo lo más 
perfecto sino lo más divino. Esta concepción influye de manera determinante 
en la representación del universo tolemaico, que prescinde de la metafísica, 
pero bajo la creencia aristotélica de las 55 esferas, movidas por sustancias in-
materiales, que dotan de dinamismo al cosmos en su totalidad. De forma tal 
que la imago mundi de la ciencia, desde la perspectiva platónica y aristotélica, 
está gobernada por la causalidad y la teleología, que a la vez son la estructura 
que dispone la organización y la naturaleza del conocimiento científico, que 
reside en últimas en la metafísica y el estudio del primer principio.



128

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

2. Racionalismo y empirismo: la imagen mecánica 
del mundo

Durante la modernidad, el racionalismo y el empirismo asentaron sus ba-
ses teóricas en los pilares de la concepción cartesiana y baconiana respecti-
vamente, en oposición al modelo aristotélico de la ciencia, que se basa en un 
modelo de demostración inductivo-deductivo53. De allí que nos encontremos 
ante un modelo clásico, cuyo procedimiento metodológico se sustenta en la 
observación del mundo natural objetivo, al que se le reconoce una existencia 
independiente al sujeto, y del cual se abstraen las ideas o conceptos que per-
miten la formación de juicios (universales o particulares), que bajo la estruc-
tura silogística de la lógica clásica, concede la posibilidad de obtener nuevo 
conocimiento o de confirmar un hecho concreto de la realidad. Esta conside-
ración se yuxtapone a un modelo moderno, cuyo énfasis antropocéntrico di-
lucida en el sujeto la condición apriorística que garantizaría la validación del 
conocimiento verdadero. Posición que se deriva, por un lado, del innatismo y 
el mecanicismo cartesiano, en el que se funda el mundo categórico del cogito 
y la concepción metódica de la ciencia, y, por el otro, el experimentalismo y la 
inducción baconiana, que enmarca el parámetro desde el cual debe juzgarse 
el carácter de cientificidad, tal y como lo ilustra la Lección de anatomía del Dr. 
Nicolaes Tulp (Figura 11), elaborada por Rembrandt en el siglo XVII. 

En el fondo, la nueva ciencia experimental, que surge de la mano del mate-
maticismo galileano y el fisicismo newtoniano, está más próxima al empiris-
mo de Francis Bacon y a la criteriología de John Locke y David Hume, que a la 
concepción de René Descartes54, desarrollada especialmente en el Discurso del 
método (1637) y las Meditaciones metafísicas (1641), obras que aún guardan 
una fuerte filiación con la metafísica clásica, en contraste con la perspectiva 
más crítica de Hume, que niega rotundamente el carácter científico a la me-
tafísica y da apertura a un escepticismo generalizado con respecto a la validez 
del conocimiento científico. Por supuesto, estamos ante una forma distinta 
de concebir la ciencia, pues esta termina por simplificarse al carácter fáctico y 
experimentable, pero sin estar necesariamente sujeta a la universalidad de los 
primeros principios de la metafísica. Es más, esta será una de las claves defi-

53	 J. Losse, Introducción histórica a la filosofía de la ciencia, Madrid, Alianza, 2006.
54	 Descartes, Discurso del método y Meditaciones metafísicas, trad. M. García Morente, Madrid, Tecnos, 2010.



129

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

nitivas para entender la diferencia entre el sentido empírico de la ciencia, por 
el que aboga Hume, y el sentido racionalista, por el que propugna Descartes. 

Figura 11. 
Imagen de la razón y la experiencia de la ciencia moderna

Adaptado de Lección de anatomía del Dr. Nicolaes Tulp, de Rembrandt, 1632, dispo-
nible en Rembrandt - Mauritshuis online catalogue., Dominio público, https://

commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=64281722

Esto desatará una de las grandes disputas entre el racionalismo y el empi-
rismo, y se origina a partir de la discusión en torno al estatuto ontológico de 
las ideas, que desde la concepción cartesiana dependerá de lo previo a toda 
experiencia, es decir, las ideas innatas, sustento de la claridad y la distinción 
del nuevo método científico (entre otras una reflexión muy cercana a la idea 
de un mundo que se puede descifrar única y exclusivamente al conocer el 
lenguaje matemático, estructura universal del diseño del cosmos, que era una 
convicción compartida por los pioneros de la ciencia experimental, como Jo-
hannes Kepler y Galileo Galilei), bajo el cual se instituyan los criterios para 

https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=64281722
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=64281722


130

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

determinar la veracidad o falsedad de los hechos externos a la mente. 
Mientras que el punto de partida de Hume no establece ningún asidero 

previo a la experiencia; sin más, lo que tenemos ante nuestros sentidos son 
percepciones que gracias a su viveza dejan en nuestro entendimiento una 
firme manifestación de su presencia, y que Hume denomina “impresiones”. 
Pero dichas impresiones se debilitan, dejan en nosotros imágenes efímeras, 
que es lo que llamamos “ideas”, que son solo la sombra de una presencia 
sensible, o lo que sería lo mismo, la ausencia de la sensación o emoción del 
fenómeno que se aparece a nuestras facultades cognitivas. Configurando 
así una concepción de la ciencia cuyo horizonte sólo puede depender de 
una experiencia inductiva de la realidad que se afinca en un asociacionismo 
de ideas, que se entremezclan sucesivamente, y que no necesita de explica-
ciones causales y mucho menos de concepciones apriorísticas de la razón. 
Por lo que Hume termina defendiendo la postura nominalista de George 
Berkeley, y abogando por una concepción escéptica e irracionalista del co-
nocimiento. 

No obstante, hay una certeza que comparte el racionalismo y el empiris-
mo, el mundo es expresión dinámica, perpetuo movimiento, transforma-
ción y cambio constante. Suceso que explica y se agota en las leyes de la na-
turaleza y en la concepción mecánica de la realidad, que Descartes amplía al 
mundo de los seres animados, pues estos también son mecanismos someti-
dos a las leyes físicas y a las fuerzas que mantienen en equilibrio el universo 
en su totalidad. Este es un aspecto que el empirismo inglés reafirmará con-
tinuamente, en especial por la influencia de los Principios matemáticos de 
la filosofía natural (1687) de Isaac Newton. Precisamente, Immanuel Kant 
elaborará una síntesis entre el racionalismo y el empirismo a imagen de la 
mecánica newtoniana, sobre la cual edifica su reflexión en torno a los lími-
tes de la razón, en la que las categorías de espacio y tiempo serán elevadas a 
condiciones de posibilidad del conocimiento sensible, mientras que New-
ton les había reservado un carácter absoluto en el mundo natural, pero no a 
priori, como supuso la gnoseología kantiana.  

Estos momentos que comentamos en sus generalidades, realmente son 
decisivos para la historia de la ciencia, en lo que corresponde a la transfor-
mación de su propia naturaleza. El giro de la modernidad, que entraña un 



131

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

olvido ontológico y un enfático carácter gnoseológico, se emplaza direc-
tamente a disputas sobre cómo conocemos, sin considerar lo conocido, y 
esto, sin duda, marcó los incipientes pasos de la filosofía de la ciencia. En 
esta medida, se concibe al sujeto como el último –por no decir el único- re-
ferente de validez cognoscitiva, con la sucesiva pérdida de la independencia 
ontológica de los objetos de estudio de las ciencias nacientes y, por lo tan-
to, una ruptura definitiva con la concepción de la verdad como adecuación 
del entendimiento con la realidad. Lo paradójico en toda la historia de la 
ciencia moderna es el hecho de una búsqueda intencional de un conoci-
miento científico objetivo, aunque su concepción de objetividad solamente 
resida en la congruencia que debe guardar el científico con los axiomas o 
leyes generales, y sus propias observaciones; así que dicha objetividad no 
se deriva de la comprensión del mundo natural como algo independiente 
a las representaciones del sujeto, todo lo contrario, lo objetivo termina por 
restringirse a lo único que resiste la duda cartesiana, el cogito. Por lo que ya 
no se explica la realidad en cuanto es en sí misma, sino como se aparece a 
nuestros sentidos y a nuestro pensamiento.

Lo que no se ha estimado lo suficiente es la repercusión de la estructura 
modélica que la modernidad ha puesto ante nosotros a través de su con-
tinuo desarrollo histórico. Debemos sopesar el hecho de que el paradig-
ma cartesiano y baconiano de la ciencia no sólo han supuesto un unívoco 
sentido de lo que debía ser entendido como conocimiento científico, sino 
que también han pautado la diferencia principal frente al conocimiento 
precientífico, que queda simplificado al sentido común o a la metafísica en 
otros casos. Por esa razón, es necesario tener presente que la concepción 
galileana sobre la naturaleza permitió suponer una estructura criteriológica 
de aceptabilidad del conocimiento del mundo físico (cualidades primarias) 
para comprender el orden matemático en el que está construido el universo, 
el cual se radicaliza y se profundiza en la visión cartesiana. En otras pala-
bras, el estado material de la ciencia moderna, que también comprende los 
avances fácticos y técnicos de la futura civilización industrial, permitieron 
la constitución de la mecánica celeste y el método geométrico-analítico. 
El impacto que lograrían los señalados avances en la cultura del siglo XVII 
ha convertido estos supuestos estructurales en principios indubitables del 



132

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

estado formal de la ciencia moderna, que conformarían el fundamento y el 
esquema básico de la Crítica de la razón pura (1781), que a la vez se liga a la 
concepción newtoniana de la ciencia, dando paso a una epistemología fun-
dada en el subjetivismo, que aún algunos no dudarían en llamar verdadero 
conocimiento. 

Con lo cual estamos ante la segunda imagen del conocimiento científico, 
la imagen mecánica del mundo, demostrada, en un primer momento, por 
la racionalidad matemática en sí misma necesaria, cuyo asidero residía en la 
nueva ciencia de Kepler y Galileo. Esto obliga a Kant a despertar del sueño 
dogmático, expresión que él mismo utilizará para referirse al momento en 
el que su lectura de Hume le advierte los abismos a los que se enfrenta el 
entendimiento al poner toda su confianza en el dogmatismo racionalista, 
meramente deductivo y desconfiado de la experiencia, así como de la in-
ducción. Por lo mismo, Kant abandonará sin reparo una de las certezas del 
racionalismo, y es esta de que el método de la filosofía se identifica con el 
método matemático. Pero a la vez se desencanta del escepticismo con el que 
los filósofos empiristas conciben el conocimiento en general, de allí que 
el criticismo, a caballo entre racionalismo y empirismo, sea percibido por 
el mismo Kant como un proyecto nunca antes emprendido en la filoso-
fía. Le favorecerá en esta búsqueda su método de aislamiento e integración 
progresiva de los elementos que constituyen un fenómeno complejo como 
lo es el mismo conocimiento55, esta será la forma en la que Kant cree apro-
piado construir las bases de su filosofía, allende la metafísica. Con lo que 
se reemplaza paulatinamente la universalidad de la ontología de la filosofía 
clásica y se erige una concepción del conocimiento que depende exclusi-
vamente de la capacidad de juzgar, es decir, del uso que nuestra facultad 
cognoscitiva hace de los juicios sintético a priori (por medio de los cuales se 
puede obtener conocimiento nuevo, previo a toda experiencia), que a la vez 
determinará los límites de la razón pura. A raíz de esta concepción kantiana 
del conocimiento, se abrirá una vía expedita para la matemática y la física, 
que quedarán instituidas como paradigmas del conocimiento verdadero, 
mientras que la metafísica se diluirá cada vez más con el simultáneo acre-
centamiento de la razón ilustrada. 

55	 I. Kant, Crítica de la razón pura, Ed. bilingüe español/alemán, México D. F., FCE, UAM y UNAM, 2009.



133

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

3. Del positivismo al debate entre realistas y anti-
rrealistas: la imagen multi-modélica del mundo y 
del conocimiento científico

El artista holandés M. C. Escher vislumbraría en una impresión litográ-
fica el concepto mismo de la relatividad (Figura 12), la representación de un 
mundo que no obedece la ley de la gravedad y parece entremezclar diversas 
posibilidades de comprensión y experimentación. A pesar de ser impresa en 
el año 1953, ilustra perfectamente la condición en la que se encontraba la 
ciencia durante la crisis de fundamentos, acaecida entre finales del siglo XIX 
y principios del siglo XX. La introducción de la relatividad einsteiniana y la 
física cuántica realmente transformaron la imagen del mundo que se había 
construido a partir del universo determinado y mecánico de la física clásica, 
que hasta entonces parecía indeleble. Ante la comprobación de que sus ba-
ses teóricas eran insuficientes, el conocimiento científico se vería obligado 
a tomar otro rumbo. Casi como una especie de itinerario que tendría que 
recorrer en un estado de errancia, pero apoyado en la labor que empren-
dería la filosofía de la ciencia como disciplina autónoma, a la que acudiría 
con frecuencia, desde ese momento, para orientar el quehacer científico. 
Pues si algo era seguro, era que la naturaleza del conocimiento científico 
y el sentido de su progreso se habían diluido parcialmente al simplificarse 
la connotación de ciencia a la cerrazón experimental de la época moderna. 

Cada intento por desvelar las leyes universales del mundo natural y an-
ticipar su comportamiento, era a la vez un paso hacia la constitución de 
modelos hipotéticos frecuentemente opuestos al sentido común de la sensi-
bilidad. En esencia, el mundo físico que está ante nuestros sentidos externos 
parecía no corresponder con las representaciones teóricas de la ciencia. Lo 
que llevó a muchos a preguntarse si eran las teorías las que ahora refuta-
ban a los hechos. Por eso la importancia de restituir de cierta forma una 
postura más empirista para la teorización científica, y por lo mismo más 
cercana al sentido común de la experiencia sensible de las cosas. Este cam-
bio de perspectiva hizo de la física una ciencia menos idealista y dogmática. 
El tránsito que se verificaría en lo subsiguiente de una concepción absoluta 
del espacio-tiempo a una percepción relativa, cambió la imagen del mundo. 
Aunque no por esto la hizo más sencilla, todo lo contrario, la diversificó. 



134

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

Esto generó un surgimiento acelerado de hipótesis para entender el uni-
verso, y por lo mismo una serie de modelos que intentarían edificar una 
comprensión más simple de su estructura. Razón por la cual la imagen del 
mundo se vuelve multi-modélica, porque no sólo fue una manera diver-
sa de ver el mundo físico, también fue una forma dispar de representarse 
el conocimiento científico. Pues así como se multiplicaron las teorías, las 
hipótesis y los modelos desde finales del siglo XIX, así mismo surgieron 
movimientos intelectuales que transformaron la epistemología y le dieron 
la posibilidad de configurar su propia autonomía como tratado filosófico. 

Figura 12. 
Imagen multi-modélica de la ciencia contemporánea

Adaptado de Relatividad, de Escher, 1953, disponible en https://historia-arte.
com/obras/relatividad-de-escher

https://historia-arte.com/obras/relatividad-de-escher
https://historia-arte.com/obras/relatividad-de-escher


135

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

3.1. El positivismo: una imagen unívoca del conocimiento científico
El positivismo, desde su origen, con Augusto Comte y su reafirmación 

como movimiento intelectual en el Círculo de Viena, permitió plantear la 
necesidad de una filosofía de la ciencia, que si bien sólo llegaría a consoli-
darse de la mano de los detractores o reformadores del proyecto del empi-
rismo lógico, no por esto dejaba de ser importante para la concreción de 
una reflexión más completa de la naturaleza del conocimiento científico. 
Dicho esto, es posible considerar con mayor parcialidad cada contribución, 
camino que paradójicamente empezará por desarrollarse bajo pretensiones 
pseudocientíficas. Pues la genealogía del positivismo habría que rastrearla 
en el sociologismo de Comte, quien se aferraba a una forma ideológica del 
idealismo histórico para comprender la ciencia y su relevancia en el marco 
de la sociedad, a la que le correspondía seguir fielmente el precepto de su 
situación epocal. 

Cada grupo social posee una forma de conocimiento intelectual que 
está íntimamente vinculada a su desarrollo cultural, circunstancia condicio-
nal que a la vez se halla en relación con un régimen político determinado, 
y que conjuntamente constituyen una civilización. Este es precisamente el 
destino del desenvolvimiento del espíritu, o lo que es lo mismo, la auto-
rrealización de la idea en la historia. Desde la aparición de la humanidad, 
ha comenzado esta autoconquista del espíritu positivo, como lo denomina 
Comte. Un proceso que se ha configurado gradualmente, y que inicia en 
el “estadio teológico” de la historia, en donde los aconteceres y fenómenos 
conocidos por el hombre dependen exclusivamente de la acción divina, que 
comprenden como fases sucesivas el fetichismo, el politeísmo y el mono-
teísmo. Momento que será reemplazado por el “estadio metafísico”, en el 
que la filosofía primera es el centro de las concepciones racionales, ocupan-
do así el lugar de las antiguas creencias y divinidades. Esto para permitir el 
advenimiento del “estadio de la ciencia positiva”, momento en el que la idea 
se reencuentra en sí misma, una fase gobernada por la ley natural que funda-
menta y explica de forma clara y precisa cómo es el mundo. De esta manera, 
quedaba configurada la ley de los tres estadios que sería la base de una ciencia 
inexistente, la sociología56. Así, mientas el antiguo régimen de la metafísica, 

56	 E. Gilson, La unidad de la experiencia filosófica, 3ra Ed., trad. C. Baliñas Fernández, Madrid, Rialp, 1973.



136

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

al igual que el de la monarquía, debían ceder el paso a la ciencia positiva, 
también tenía que surgir el profeta del espíritu positivo, que no sería otro 
que el mismo Augusto Comte. 

La filosofía de Comte así como tuvo seguidores que vieron en él un 
verdadero reformador del destino de la civilización, también tuvo grandes 
opositores y críticos del movimiento. Con el tiempo, se fomentaría una ra-
cionalidad más convencida de sí misma, que conllevaría a un pensamiento 
más antimetafísico y antiteológico. Era evidente que el espíritu positivo no 
era un momento pasajero del ciclo de transformaciones acaecidas durante 
el siglo XIX, había surgido para engrosar sus filas, pero esta vez bajo una 
concepción más férrea y menos mística. El físico y filósofo austriaco Ernst 
Mach insistiría nuevamente en retornar al empirismo en su variante más 
clásica. Afirmaría que lo único que podemos percibir son las apariencias de 
las cosas, y no la esencia como lo supondría la metafísica. Esta postura feno-
menista se conjugaba con una concepción instrumentalista de la ciencia. La 
ciencia debe abogar por una economía del pensamiento, es decir, su labor 
principal es la formulación de leyes que permitan sintetizar un cúmulo de 
experiencias para hacer más sencillo el proceso de referencia al mundo na-
tural57. Desistiendo así de entender el conocimiento científico como una 
forma de investigar y demostrar la verdad. Lo que supondría una visión me-
tafísica de la ciencia, que desde este punto de vista no dejaría de ser una seria 
contradicción. 

La influencia de Mach fue crucial para el futuro del positivismo, que 
acogería con renovado interés la tesis empirista y el inductivismo, que ya 
habían logrado consolidarse desde la modernidad. Pero esta vez de la mano 
de algo que sería determinante para la historia de la futura epistemología, 
que es esta consideración de la ciencia como un instrumento útil para lograr 
un impacto práctico y sustentable para la sociedad; sin ninguna pretensión 
teorizante que desencadenara en un debate sobre si ese conocimiento, con 
finalidades prácticas y efectivas, era verdadero o falso. Muy similar al con-
vencionalismo, perspectiva desde la cual se consideraba que los constructos 
científicos eran sólo acuerdos teóricos que podrían ser útiles para dominar 
el mundo natural. Ambos puntos de vista estaban impregnados de un im-

57	 M. Artigas, Filosofía de la ciencia, 2da Ed., Pamplona, EUNSA, 2009. 



137

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

portante sesgo tecnófilo, que reducía el conocimiento científico a su mera 
eficiencia y sentido productivo. 

La publicación del manifiesto sobre La concepción científica del mundo 
(1929), escrito por Rudolf Carnap, Hans Hahn y Otto Neurath, enmar-
caron los objetivos del Círculo de Viena, centrados específicamente en el 
empirismo y el inductivismo como núcleos criteriológicos para determi-
nar lo que carece o no de sentido en los límites de la ciencia. Esto supuso 
que la lógica se modificara para revelar sólo aquello que cumple el criterio 
de verificación empírica, puesto que fuera de la experiencia no es posible 
ningún otro referente. La ciencia es entonces un sistema de conocimientos 
conformado por proposiciones que revelan un estado de cosas particular, 
cuya evidencia empírica es la condición primera de la verdad del juicio. Sin 
embargo, el programa propuesto por el Círculo era bastante limitado, su 
restricción específicamente simplificaba el carácter de ciencia a la experien-
cia sensible, retornando a los mismos impases a los que se enfrentó el em-
pirismo moderno. Esta interpretación unívoca del conocimiento científico 
obstaculizaba el mismo progreso de las ciencias naturales. 

Durante la Segunda Guerra Mundial, muchos de los filósofos y cientí-
ficos que conformaban el Círculo se vieron obligados a emigrar a Estados 
Unidos. Lo que también exigió ciertas flexibilidades en las intenciones del 
positivismo, transformación que le dio cabida al pragmatismo. Por lo que 
se generaba una visión más crítica del empirismo lógico hasta ahora vigen-
te, y se daba espacio a otras dimensiones antes no consideradas por este 
movimiento. El neopositivismo allanó entonces un porvenir distinto en su 
contenido, pero no en su forma. Pues si en algo coincidían ambas tradicio-
nes era en su crítica denodada a la metafísica y a la teología, sólo que en esta 
ocasión el centro del trabajo crítico del neopositivismo venía de la mano de 
una imagen más materialista de la ciencia. 

Pero las ideas antimetafísicas y antiteológicas no tienen nada que ver con 
la ciencia, y cuando se presentan como si fuesen una consecuencia del pro-
greso científico, se convierten en una doctrina pseudocientífica. Además, la 
imagen de la ciencia que debe construirse para apoyar esa ideología pseu-
do-científica se basa sobre fundamentos arbitrarios, y si se pusiese en prácti-
ca, actuaría sobre la ciencia como una camisa de fuerza paralizante, porque 



138

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

los métodos de la ciencia experimental son mucho más ricos que sus susti-
tutos empiristas o positivistas58. 

Es claro que el neopositivismo, fuertemente vinculado con las tesis del po-
sitivismo clásico del Círculo de Viena, cambiaría hasta el punto de configurar 
su propia filosofía empirista. Sin duda, la experiencia y la observación son 
núcleos centrales de la ciencia, y la lógica especial de cada disciplina científica 
lo reafirma, pero la ciencia y la forma en la que investiga también tiene un 
amplio espectro de creatividad e interpretación, más pronunciada en ciertos 
campos que en otros, pero esta inclinación equívoca o subjetiva no va en des-
medro de la objetividad del conocimiento científico. Al contrario, esto enri-
quece los recursos y caminos del conocimiento en general y en especial traza 
puentes de diálogo con otros saberes como la metafísica y la teología.

3.2. La epistemología contemporánea: imágenes polimórficas 
del conocimiento científico

La filosofía de la ciencia, posterior al Círculo de Viena, encauzará su 
atención en dos aspectos claves que siguen vigentes en la actualidad, el va-
lor del conocimiento científico y el carácter social de la ciencia que afecta 
la concepción de este mismo valor. El caso de la física matemática lo puede 
ilustrar perfectamente. Con el éxito de la imagen newtoniana del universo, 
los sistemas formales de la mecánica moderna se fueron inclinando con el 
tiempo a mantener y respetar esta misma línea de desarrollo, y los avances 
científicos de principios del siglo XX no serían ajenos a esta inclinación 
fuertemente instrumentalista de la ciencia, que promovía una relación más 
bien indirecta con la realidad objetiva, debido en parte a la naturaleza abs-
tracta de la misma física matemática, que podía contribuir particularmente 
a la estructura de modelación de sistemas complejos en los que se simplifi-
carían las experiencias intuitivas, pero que no eran reproducciones fieles de 
la realidad. Después de todo, es sólo un instrumento útil para representarse 
un estado de cosas que no puede ser ni verdadero ni falso. 

Por esto la relevancia de volver al fenómeno mismo, y revindicar una 
noción más realista de la labor científica. Debate que desencadenó el pro-
blema del valor del conocimiento científico, que aún mantiene la tensión 

58	 Ibid., p. 78.



139

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

entre realistas e instrumentalistas (o convencionalistas). Así mismo, la cien-
cia tiene un carácter social definido, es decir, la ciencia no es un fenóme-
no metacultural, pues su desarrollo acaece en situaciones y circunstancias 
específicas en las que se encuentra un grupo social determinado. Podría 
decirse que el horizonte de la ciencia está plegado en y para un ambiente 
socio-histórico, que afecta de diversas formas el estado de su progreso en 
su conocimiento del mundo, aunque no esté limitado a esas condiciones 
epocales. A esto también se debe la denominación imago mundi a la que 
hemos venido haciendo referencia, porque contiene un equilibrio propor-
cional entre la tradición social y cultural en la que la ciencia se lleva a cabo 
y el descubrimiento, que contribuye al asidero universal del conocimiento 
humano, superando cualquier situación accidental e insustancial. En este 
mismo sentido, la historia de la filosofía de la ciencia después del Círculo de 
Viena nos ofrece un panorama configurado por múltiples formas en las que 
se reflexiona en torno a la naturaleza y el valor del conocimiento científico. 
Entre los aportes más significativos podríamos señalar esencialmente a Karl 
Popper, Thomas Kuhn, Imre Lakatos y Paul Feyerabend.

3.2.1. Karl Popper: falsacionismo y falibilismo

A pesar de que Karl Popper forjó algunos lazos importantes con algunos in-
tegrantes del Círculo de Viena, no estaba del todo de acuerdo con su programa 
y su filosofía empirista. En primera instancia, Popper considera que no se puede 
demostrar que una proposición universal de la ciencia es verdadera, y, en segun-
da instancia, sólo se necesita de un caso que plantee un ejemplo contrario a lo 
que se expone en dicha proposición para descartar su estado de universalidad y 
necesidad59. Esto implica en el fondo que nunca llegaremos a un conocimiento 
cierto de las cosas. En consecuencia, la finalidad de la ciencia no tiene que pro-
yectarse a una búsqueda de proposiciones universales, sino que debe concentrar 
sus esfuerzos en la formulación de conjeturas susceptibles de ser refutadas, y que 
trasciendan incluso la experiencia intuitiva. De esta manera,

…las teorías se construyen como conjeturas o suposiciones especulativas y 
provisionales que el intelecto humano crea libremente en un intento de solu-
cionar los problemas con que tropezaron las teorías anteriores y de propor-
cionar una explicación adecuada del comportamiento de algunos aspectos 

59	 Ibid., pp. 80-84.



140

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

del mundo o universo. Una vez propuestas, las teorías especulativas han de ser 
comprobadas rigurosa e implacablemente por la observación y la experimen-
tación. Las teorías que no superan las pruebas observacionales y experimenta-
les deben ser eliminadas y reemplazadas por otras conjeturas especulativas. La 
ciencia progresa gracias al ensayo y error, a las conjeturas y refutaciones. Sólo 
sobreviven las teorías más aptas. Aunque nunca se pueda decir lícitamente 
de una teoría que es verdadera, se puede decir con optimismo que es la mejor 
disponible, que es mejor que cualquiera de las que han existido60.

Como bien lo dice Chalmers, es posible someter cualquier tipo de hi-
pótesis a un procedimiento riguroso de verificación en el que se extraigan 
los errores contenidos en la misma formulación, siguiendo de esta manera 
el método hipotético-deductivo, es decir, que a partir de la estructuración de 
una hipótesis, de cuya evidencia no podemos estar seguros, se deducen las 
consecuencias que este planteamiento pueda desencadenar para compro-
bar si estas mismas son verdaderas o no. Pero al ser consecuencias particu-
lares no podemos afirmar que sean completamente ciertas, pues siempre es 
posible explicar estos eventos bajo el indicio de otra conjetura.

En coherencia, lo más aconsejable es ensayo-error o conjetura-refuta-
ción, la única manera en la que el conocimiento científico puede darle con-
tinuidad a su constante progreso. Esto hace de la labor científica un proce-
dimiento inacabado. Resulta llamativo que fuera la perspectiva freudiana 
y marxista la que llamara la atención de Popper en este sentido, pues era 
necesario empezar a cuestionar las bases teóricas y epistémicas que aparen-
temente se hallaban contenidas en la intencionalidad predictiva de la con-
ducta humana, en el caso del psicoanálisis, y de la explicación del dinamis-
mo de los acontecimientos históricos, en el caso de la perspectiva marxista. 
Estos fenómenos, que pretendían legitimar su discurso como verdadero 
conocimiento científico y que crecían casi que de manera simultánea con el 
positivismo del Círculo de Viena, le permitieron a Popper plantearse esta 
problemática en torno a las teorías científicas. 

A partir de lo mencionado, podríamos afirmar que en Popper nos en-
contramos ante un realismo exagerado aunque objetivo, pues no niega que 
exista la verdad, pero sí la posibilidad de su certeza. Esto en parte se debe a 

60	 A. Chalmers, ¿Qué es esa cosa llamada ciencia?, 4ta Ed, Madrid, Siglo XXI de España, 2015, p. 57.



141

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

la limitación del concepto de certeza a una comprensión absoluta y deter-
minada de las cosas, de índole racionalista. Pero el conocimiento humano, 
reconociendo sus limitaciones naturales y condicionales, es siempre perfec-
tible, por lo que puede mejorar gradualmente su comprensión del mundo 
por medio de la asimilación o la corrección, pero esto no implica que no 
pueda tener certeza de la verdad que ha alcanzado61. Después de todo, la 
certeza es un estado de la mente en el que se está seguro de la verdad, y se 
fundamenta en la natural disposición del entendimiento a esta última.

De allí que la epistemología, propuesta por Popper, sea falsacionista, 
puesto que considera indemostrable e inverificable los enunciados de la 
ciencia, en oposición al positivismo lógico; y a la vez puede decirse que su 
perspectiva de la filosofía de la ciencia es falibilista, es decir, acepta que el 
conocimiento humano, por muy próximo que esté a la realidad de los he-
chos, es siempre falible. Un punto de vista que puede contribuir al progreso 
científico si se ajusta proporcionalmente al hecho de que a pesar de no tener 
un conocimiento claro y distinto de las cosas, sí es posible un grado de cer-
teza, según su motivo (espontáneo o reflexivo), su origen (evidencia o fe) y 
su fundamento (moral, físico y metafísico). 

En lo sucesivo, el falsacionismo se ha convertido en una metodología lo 
suficientemente sólida para respaldar el ejercicio científico en el nivel heu-
rístico. Así, entre más susceptible sea una teoría de ser falseada más favorable 
será para la ciencia y su progreso en el tiempo. Lo que permite una continua 
renovación del conocimiento al poner a prueba constantemente las teorías 
aceptadas por la comunidad científica. El falsacionismo popperiano se erige 
entonces como una vía que se desliga de la raigambre de la inferencia de teo-
rías a partir de la inducción, por la que tanto había propugnado el positivismo 
del Círculo de Viena, y avanza en la consolidación de una racionalidad menos 
dogmática y más atenta a las oportunidades de renovación. 

Después de todo, el falsacionismo es una forma de enfrentar las contin-
gencias que le son inherentes al progreso científico. Aspecto que deman-
da una perspectiva dinámica, especialmente cuando se pretende falsear 
una teoría, esto para encarar los presupuestos de una hipótesis, aceptada 
como la mejor explicación dada hasta el momento, con otra que no sólo 
61	  M. Artigas, Filosofía de la ciencia, op. cit., 2009, p. 82. 



142

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

fundamente los fenómenos cobijados por la antigua explicación científi-
ca, sino que además amplíe su posibilidad explicativa a los fenómenos no 
fundamentados correctamente y a aquellos nunca antes considerados. De 
allí que podemos hablar de un falsacionismo dinámico, que a diferencia del 
falsacionismo estático, entiende las circunstancias a las que debe enfrentarse 
la ciencia y el destino de su progreso. 

Sin embargo, es inevitable que por esta misma eventualidad nos surja la 
pregunta por la inconsistencia que una teoría pueda tener en el caso de no ser 
concluyente con un fenómeno observado, en otras palabras, siempre existe la 
posibilidad de una colisión entre la teoría y los fenómenos (que se supone puede 
predecir y explicar), por lo que es indubitable que hay insuficiencias en todo 
tipo de afirmación teórica que podamos realizar del mundo natural y, por lo 
tanto, también esta misma insuficiencia se supondría de fondo en los juicios de 
una lógica falsacionista que intente refutar una ley o teoría ya aceptada.

Por muy firmemente que se fundamente en la observación o en la experi-
mentación una afirmación sobre los hechos, la posición del falsacionista hace 
imposible descartar la posibilidad de que avances en el conocimiento cientí-
fico revelen insuficiencias en dicha afirmación. En consecuencia, falsaciones 
claras y concluyentes de las teorías no son alcanzables por la observación62.    

Inicialmente esto se plantea como un problema para el falsacionismo, así 
como también la posibilidad de que una teoría pueda en definitiva ser falsea-
da, puesto que si pensamos que una teoría es un cúmulo de planteamientos 
teóricos donde unos son los elementos sustentantes y otros son los elementos 
sustentados, es decir, que no sólo tenemos las bases axiomáticas de las que 
parte una teoría, sino también el modo en el que se proyectan las bases de esta 
misma para los desarrollos prácticos del planteamiento teórico (un ejemplo 
de esto pueden ser las instrucciones nomopragmáticas sobre el desenvolvi-
miento más apropiado en el uso de los instrumentos de medición), compro-
baremos que todos estos supuestos normativos y descriptivos componen una 
estructura amplia y sólida que no puede ser sencillamente derruida o refutada 
con sólo un fenómeno que contradice la teoría, ya que el fallo en la predicción 
fenoménica pudo deberse a un impreciso uso de uno de los instrumentos de 

62	  A. Chalmers, ¿Qué es esa cosa llamada ciencia?, op. cit., p. 83.



143

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

medición o a proyecciones inexactas del supuesto teórico. Es más, en la histo-
ria de la ciencia nos encontramos constantemente con paradigmas científicos 
que han permanecido blindados a pesar de que algunos fenómenos no pue-
dan en realidad explicarse con la debida pertinencia por una teoría aceptada 
por la comunidad científica. Aquí podríamos intuir cierto dogmatismo no 
sólo metodológico en la ciencia como tal, sino, en general, también por parte 
del falsacionismo que pretende, aun así, conservar cierto vestigio del cientí-
fico dogmático, en virtud de no caer en una crítica desmedida, que evidente-
mente no haría bien al progreso de la ciencia.

El ataque del falsacionismo consiste en enfatizar el componente crítico de la 
ciencia. Las teorías deben estar sujetas a un criticismo implacable, de modo 
que se puedan extirpar las inadecuadas para reemplazarlas por otras más 
adecuadas. Enfrentando a los problemas que rodean el grado de definición 
con el que se falsan las teorías, Popper admite que a menudo es necesario 
mantener las teorías a pesar de las falsaciones aparentes. Así pues, si bien 
se recomienda un criticismo implacable, lo que parecería ser su opuesto, el 
dogmatismo, tiene que desempeñar un papel positivo63. 

En Popper observamos esa tendencia hacia una posición dogmática, 
como se evidencia en los horizontes de la misma falsación o en la reducción 
de la ciencia al método hipotético-deductivo (bajo el cual nunca se logran 
certezas en el conocimiento científico), pero en sus reflexiones también ve-
mos una apertura metodológica que advierte sobre los descuidos en los que 
una posición unívoca del conocimiento científico podría recaer, él mismo 
las señalaría a los integrantes del Círculo de Viena. Así que esta actitud crí-
tica, que en parte se identificaría con la labor principal de la ciencia, es una 
imagen del conocimiento que pugna interiormente, entre una posición aún 
dogmática y unívoca de la propia falsación, pero con apertura al progreso 
científico, en el que siempre es importante una que otra duda legítima.

3.2.2. Thomas Kuhn: paradigma y revolución

En La estructura de las revoluciones científicas (1962), Thomas Kuhn ex-
pone una teoría sobre la ciencia que atiende a las circunstancias históricas 
y sociológicas que subyacen al progreso científico. La forma en la que cada 
uno de los representantes de la ciencia ha vislumbrado posibilidades teóri-

63	  Ibid., p. 97.



144

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

cas y prácticas, o la manera en la que termina por rechazar otros postulados 
teóricos debe llamar nuestra atención. Las hipótesis que con el tiempo se 
convertirán en teorías aceptadas por una comunidad científica, fijan una 
condición esencial para la aparición de un estado regulado en la práctica de 
la ciencia, denominado por Kuhn, ciencia normal. La permanencia de esta 
etapa depende de la flexibilidad que tenga el supuesto teórico, no sólo al 
explicar los fenómenos naturales y ordinarios, sino también al ajustar per-
fectamente cada problema con una solución dentro de los límites del es-
quema de acción permitido por la teoría aceptada. El modelo práctico que 
permanece vigente en este caso, es a lo que Kuhn llama paradigma. 

Este es un sentido distinto del progreso científico, pues no consiste en una 
actitud crítica que activamente refute los postulados que han sido aceptados. 
Es lo opuesto, los esfuerzos investigativos se concentran en perfilar la realidad 
de los hechos bajo el paradigma vigente, y a partir de la profundización de 
las posibilidades únicas de la teoría aceptada es posible un progreso seguro y 
cohesionado. Claramente surgen problemas a los que no puede hacer frente 
la teoría generalmente admitida. Cuando es evidente que hay una multipli-
cación de singularidades no fundamentadas por el paradigma, emerge un es-
tado irregular, que Kuhn denomina, ciencia extraordinaria. Momento en el 
que se origina una crisis interna, que permite la aparición de nuevas teorías 
que puedan solucionarla. La revolución científica solo es un hecho cuando ha 
tomado forma un nuevo paradigma, cuyo resultado es la estandarización de la 
ciencia, y la continuación de un periodo regulado, es decir, una nueva ciencia 
normal, que es condición de posibilidad de futuras revoluciones científicas.

Pero la invención de alternativas es algo que justamente los científicos rara vez 
emprenden excepto durante la etapa preparadigmática del desarrollo de su 
ciencia, y en ocasiones muy especiales durante su subsiguiente evolución. En 
la medida en la que las herramientas suministradas por el paradigma continúan 
demostrando su capacidad de resolver los problemas que define, la ciencia se 
mueve muy aprisa y penetra con gran profundidad merced a la utilización con-
fiada de dichas herramientas. La razón es clara. En la ciencia ocurre como en las 
manufacturas: el cambio de herramientas es una extravagancia que se reserva 
para las ocasiones que lo exigen. El significado de las crisis es que ofrecen un 
indicio de que ha llegado el momento de cambiar de herramientas64. 

64	 T. Kuhn, La estructura de las revoluciones científicas, México D.F., Fondo de Cultura Económica, 2007, p. 164.



145

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Hasta que la crisis sea realmente patente, la comunidad científica no es-
tará dispuesta a efectuar cambios innecesarios y se ajustará a los parámetros 
del paradigma en curso. Comportamiento que es natural ante las transfor-
maciones, siempre hay renuencia a dejar atrás o a configurar lo que ya se ha 
establecido en bases seguras y firmes. Es usual que las nuevas generaciones 
de científicos identifiquen los períodos de crisis en el marco del desarrollo 
de la ciencia, y anticipen los posibles causes que orientarán la consolidación 
del nuevo paradigma, a veces de modo inconsciente o casi como si se viviera 
una especie de conversión como lo señala Kuhn. Sin importar cómo suce-
dan, estos aspectos dan cuerpo a un estado preparadigmático que pugnará 
en el porvenir con la teoría aceptada hasta entonces. 

Como vemos, la imagen del conocimiento científico en Kuhn es muy 
distinta a la visión más rigorista del Círculo de Viena, incluso muy dife-
rente de la de Popper, que favorece la demostración lógica de la refutación, 
mientras que la perspectiva kuhniana insiste decididamente en los factores 
socio-históricos, que implica cierta forma equívoca de interpretar el cono-
cimiento científico, y que puede descuidar la cuestión central de la verdad.

3.2.3. Imre Lakatos: entre racionalismo y escepticismo

Una de las convicciones centrales de Imre Lakatos era que el progreso de 
la ciencia debía estar sustentado exclusivamente en argumentos racionales. Lo 
único que en verdad le haría frente al escepticismo, que se auguraba en la obra 
de Kuhn, sería una teoría de la racionalidad científica. Lakatos identifica en la 
epistemología popperiana un eslabón fuerte. El desarrollo del conocimiento 
científico puede tener una vía segura si se adecúa a la conjetura y a la refuta-
ción, precisando como referente un estado de cosas concreto. Sencillamente, se 
procede a contrademostrar la falsedad de una teoría, siempre en contraste con 
los casos particulares de la experiencia que confirmen el hecho de la refutación, 
mientras se verifica la legitimidad de una nueva hipótesis o conjetura que re-
sista la contundencia de los hechos. A esto Lakatos le denomina, falsacionismo 
dogmático. Postura que en realidad tiene un inconveniente importante. Al no 
existir casos puros de experiencia, entendiendo que la experiencia es el criterio 
principal para determinar cuándo una hipótesis puede ser falseada o no, hace 
del falsacionismo dogmático un método insostenible, ya que terminaría dotan-
do a los enunciados de experiencia de una universalidad que no poseen.



146

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

Con el propósito de esclarecer la cuestión, Lakatos plantea un falsacio-
nismo metodológico “que consiste en admitir que, en determinadas ocasio-
nes, puede rechazarse una teoría científica en base a la experiencia, pero que 
este rechazo requiere un acuerdo previo (convencional) sobre el valor que 
se otorga a los enunciados de experiencia”65. La convención de la verdad 
de un enunciado de experiencia haría del falsacionismo un método menos 
dogmático y más adecuado a un programa racional que mantiene al progre-
so científico incólume. Pero esto no parece coincidir con la realidad que se 
ha verificado en la historia de la ciencia, no siempre se comparan teorías o se 
contrastan con la experiencia. De estas imperfecciones es consciente Laka-
tos, por lo que propone un falsacionismo sofisticado, que le permita conside-
rar una perspectiva más amplia de la metodología y el progreso científico.

Razón por la que propone su tesis del programa de investigación científi-
ca, que comprende un conjunto de teorías cohesionadas y no aisladas como 
se creería. Cada una de las ciencias particulares procede heurísticamente a 
través de programas de investigación, Lakatos considera que a estos últimos 
les es inherente un núcleo central, que son los presupuestos fundamentales 
sobre los cuales se erige toda la estructura del programa, y que por la mis-
ma razón no están sometidos a discusión, a esto se le denomina heurística 
negativa. Su opuesto es la heurística positiva, que comprende aquello que se 
deriva del núcleo de un programa de investigación, como lo son las hipó-
tesis, que sufren modificaciones y un sinnúmero de objeciones según los 
resultados de la contrastación con los hechos, y son estos los rasgos que 
deben ser examinados con atención por el falsacionismo. 

Todo desajuste en la correspondencia entre un programa articulado y la ob-
servación debe ser atribuido a los supuestos suplementarios, y no al núcleo 
central. Lakatos llamó cinturón protector a la suma de hipótesis adicionales 
que complementan el núcleo central, con el fin de subrayar que su papel 
consiste en proteger el núcleo central de las falsaciones66.          

Pero si contrastamos este esquema con la historia de la ciencia, al igual 
que Lakatos lo hizo para respaldar su propuesta sobre los programas de in-
vestigación a través de los modelos científicos que han sido referentes esen-

65	  M. Artigas, Filosofía de la ciencia, op. cit., 2009, p. 91. 
66	 A. Chalmers, ¿Qué es esa cosa llamada ciencia?, op. cit., p. 125.



147

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

ciales en el desarrollo de las distintas disciplinas, podemos comprobar que 
en diversos casos no se cumple este proceder heurístico. En este sentido, 
dice Chalmers: 

El propio Copérnico, por ejemplo, desplazó un poco el Sol hacia los centros 
de las órbitas planetarias, hizo girar la Luna alrededor de la Tierra y no del 
Sol, y llegó a emplear toda clase de artificios con el fin de ajustar los detalles 
del movimiento epicíclico hasta que dejaban de ser uniformes. Por lo tanto, 
¿cuál era exactamente el núcleo central del programa de Copérnico?67. 

Si bien el núcleo de un programa de investigación es inalterable, esto no 
implica que el programa vigente no pueda ser reemplazado por otro. Laka-
tos considera que un nuevo programa sólo surge cuando no sólo explica los 
hechos del anterior, sino que extiende su explicación a otro conjunto de 
experiencias, que enriquecen la comprensión de la realidad. Esto depende 
de lo progresivo o degenerativo que resulte un programa de investigación. 
No obstante, en contraste con la realidad del desarrollo histórico de la cien-
cia se volvían a encontrar dificultades que impedían esclarecer la manera 
en la que este proceso funcionaba en la realidad del quehacer investigativo. 
Incluso, Lakatos encontraría a su acérrimo detractor en el mismo Popper, 
quien no estuvo de acuerdo con la interpretación que Lakatos había reali-
zado de su perspectiva, que después de esto, había terminado siendo más 
confusa y compleja de entender. 

La imagen racionalista del conocimiento científico que Lakatos había 
intentado hallar en la historia de la ciencia, se había convertido en su pro-
pósito real. La idea de encontrar una especie de estructura racional para 
explicar el desarrollo de la ciencia en todos sus momentos, no sólo era una 
pretensión ingenua, sino reduccionista, ya que terminó por concebir que el 
gran debate epistemológico debía centrase únicamente en la teoría de las ra-
cionalidades que han hecho de la ciencia lo que es. Una interpretación que 
podemos vincular fácilmente con el idealismo hegeliano. “Además, y ésta 
es la dificultad principal, Lakatos toma el procedimiento científico como 
patrón de racionalidad, sin que se haga referencia siquiera al valor real del 
conocimiento (o sea, a su verdad)”68. Y al tratar de evitar el escepticismo 

67	 Ibid., p. 137.
68	 M. Artigas, Filosofía de la ciencia, op. cit., p. 93. 



148

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

con esta teoría de la racionalidad científica, terminó incentivándolo aún 
más, pues no era parte de su reflexión filosófica el tema central de la verdad 
de la ciencia, que es la razón de ser de la epistemología.

3.2.4. Paul Feyerabend: el anarquismo epistemológico

En su primera etapa, Feyerabend estuvo muy cercano al racionalismo 
crítico de Popper, por lo que su perspectiva, durante este periodo, fue me-
surada y propositiva. Dos fueron los aspectos principales que destacaron en 
su pensamiento. Por un lado, un enfoque normativo de la epistemología, 
que justificó como realmente orientativo para las labores científicas, y por 
otro, una metodología para la filosofía de la ciencia, que se desentendiera 
completamente de la metafísica para seguir su marcha progresiva, puesto 
que a su entender, la insistencia en un conocimiento cierto obstaculizaba 
el progreso científico. Esto es evidentemente incompatible con la búsqueda 
de la ciencia de un conocimiento verdadero, que aunque con sus limitacio-
nes de todo orden es perfectible y aproximativo, por lo que sí que se puede 
aseverar que el conocimiento cierto es alcanzable por medio de la ciencia.

Esta fase popperiana de Feyeraband contrastaría de manera contradicto-
ria con la siguiente, puesto que el relativismo que de alguna u otra manera 
se entrevía en su postura inicial, se haría más contundente. Su teoría del 
anarquismo epistemológico, consideraba que toda fundamentación meto-
dológica (posición que había defendido en su primer periodo), era un sin 
sentido, y que el único principio que se podía establecer en la filosofía de la 
ciencia era “todo vale”, que recuerda al principio del homo mensura de Pro-
tágoras en sus Antilogías (el hombre es la medida de todas las cosas, de las 
que son en aquello que son, y de las que no son en aquello que no son). En 
realidad, lo que intentaba Feyerabend69 era plantear una especie de juego 
dialéctico en contra del cientificismo, con el objetivo de hacer notar que la 
filosofía empirista y positivista hace imposible el conocimiento desde otro 
punto de vista al restringir la misma experiencia de los hechos, porque tam-
bién determina qué debe ser entendido como experiencia, y lo que debemos 
entender por un hecho.

69	 P. Feyerabend, Tratado contra el método: Esquema de una teoría anarquista del conocimiento, trad. D. Ribes, 
Madrid, Tecnos, 1981. 



149

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

A pesar de ser un ejercicio interesante a nivel crítico, también se mani-
fiesta en Feyerabend la imposibilidad de una solución válida y subsecuente 
con su amonestación irónica. Al respecto, llegó a decir que la única forma 
de reorientar el conocimiento científico era volver a las fuentes mismas de la 
historia de la ciencia. Es claro, que este planteamiento no correspondía con 
las exigencias propias de la epistemología, puesto que limitaba nuevamente 
la naturaleza del conocimiento científico a los rasgos históricos de su racio-
nalidad, que no es lo mismo que abordar de forma contundente el tema de 
la verdad de la ciencia. Esta imagen anarquista del conocimiento, impregna 
gran parte de la sociedad y la cultura contemporánea, y si bien tiene aspec-
tos salvables como los señalados, termina por decantar una limitación muy 
equívoca, que dio paso a un nuevo escepticismo en la filosofía de la ciencia.

3.3. El debate contemporáneo: realistas y antirrealistas
En el centro de los debates epistemológicos de la actualidad, el realismo 

con frecuencia es un referente primordial en relación con la naturaleza del 
conocimiento científico, y en especial con el tema del valor que tiene este 
mismo. En concreto, el realismo reconoce la existencia independiente de 
los objetos frente al entendimiento que se los representa, y además, entien-
de que en la relación cognoscitiva es el objeto el que tiene prevalencia sobre 
nuestras facultades sensibles o intelectuales (sin dejar de reconocer cierta 
agencia en estas últimas), puesto que es lo real aquello que determina y es-
pecifica dicha relación70. Algo que sin duda confirma la ciencia experimen-
tal, porque el estatuto ontológico de los objetos (lo que está ahí delante) es 
su misma condición de posibilidad. 

En cambio, el antirrealismo niega este estatuto ontológico de lo real y lo 
reduce a una construcción o estado innato del pensamiento, y en virtud de 
la inexistencia del mundo externo es imposible trascender el conocimiento 
mismo, es decir, lo único que es posible conocer es nuestro pensamiento. 
Lo que se traduce en un inmanentismo que simplifica el ser al conocer. Esto 
impide afirmar que la ciencia sea un conocimiento verdadero, e implica 
normalmente un convencionalismo o instrumentalismo a la hora de consi-
derar el valor del conocimiento científico. La única correspondencia que se 

70	 R. Bulla, Nociones preliminares de Teoría del conocimiento, op. cit., pp. 204-206.



150

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

busca es la de las teorías con los datos observables, que se reducen a simples 
apariencias o manifestaciones fenoménicas de la realidad.

En el contexto de las ciencias más abstractas hay evidentemente una ma-
yor identificación con la posición antirrealista, pues a un físico cuántico le 
basta que las teorías coincidan con algunos fenómenos observables, puesto 
que el mundo microfísico no es una realidad que podamos traducir con 
precisión o siquiera observarla de la forma ordinaria en la que lo hacemos. 
La imagen del mundo cuántico ha favorecido una actitud escéptica ante una 
realidad objetiva que se diga en sí misma verdadera. No obstante, esto no 
contradice en ningún momento al realismo, pues los objetos microfísicos 
tienen su propio estatuto ontológico, sólo que conocido imperfectamente a 
través de nuestros instrumentos, pero es un conocimiento que seguramente 
seguiremos precisando con el tiempo.

Es interesante advertir, sin embargo, que incluso cuando estudiamos aque-
llos ámbitos del mundo natural que se encuentran muy alejados de las posi-
bilidades de observación directa o instrumental, el realismo proporciona el 
marco general de la investigación científica. Aunque no seamos capaces de 
proporcionar un significado realista preciso a cada uno de los componentes 
de nuestros modelos, intentamos determinar las propiedades del mundo 
real en la medida de lo posible71.

Hay entonces una tendencia constante de parte de los científicos por 
relacionar las representaciones abstractas con los datos particulares que aún 
son imprecisos, mientras que las representaciones realistas se vinculan más 
a los objetos o fenómenos de estudio que se encuentran organizados, y de 
los que, por lo mismo, tenemos una representación más precisa y menos 
falseable. Lo que resulta significativo, porque el criterio para obtener una 
representación realista o abstracta no sólo depende del fenómeno de estu-
dio al que atienda la disciplina, sino que también precisa de la claridad que 
se posea de la organización del objeto, obtenida en la observación empírica. 

De cierta forma, el antirrealismo en su dimensión abstracta tiene aspec-
tos bastante relevantes, porque nos permite ver una imagen de la ciencia 
que necesitará seguir perfeccionando su conocimiento de los fenómenos. 
Así como el realismo nos permite entender que los esfuerzos de la ciencia 

71	  M. Artigas, Filosofía de la ciencia, op. cit., p. 102. 



151

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

no son en vano, al contrario, son aproximativos y se guían por semejanzas 
o analogías, no siempre tan racionales o tan intuitivas, sino buscando una 
proporcionalidad o equilibrio entre las mismas. Al final, reconoce humil-
demente que la verdad sale a nuestro encuentro, y que será el fin al que 
seguiremos aspirando.

Conclusión
Al tratar de representar la totalidad del estado de cosas que nos rodea 

es imposible dar con una sola imagen del mundo. La naturaleza formal del 
lenguaje matemático no nos garantiza una representación fiel de las cosas. 
Así que dicho lenguaje no guarda ni siquiera una semejanza directa con 
aquello que representa, y tampoco se le puede considerar una lengua per-
fecta, moldeadora del ser y principio del cambio. Así que divisar el universo 
desde la perspectiva de las ciencias formales sugiere más limitaciones que 
libertades. Algo similar sucede desde el marco de las ciencias empíricas, 
cuyo resultado no ha sido precisamente un modelo holístico de la estructu-
ra del mundo físico acertadamente consolidado y demostrado a cabalidad. 
Al contrario, nos hallamos en un panorama habituado cada vez más a la 
incertidumbre y a la incompletitud de nuestros recursos explicativos, pero 
lo que sí logramos comprobar reiteradamente es el hecho de que nuestros 
alcances siempre son parciales, y en muchas situaciones dubitativos. Esto 
no ha obstaculizado del todo el sentido del progreso científico, más bien le 
ha brindado la oportunidad de precisar las condiciones de su perspectiva en 
el marco de sus propias anticipaciones históricas y socio-culturales.

Este escenario logra situar en contexto la pertinencia de la epistemología, 
que ha venido orientando el quehacer de la ciencia y llamando la atención 
en torno a la naturaleza misma del conocimiento científico y su axiología, 
que no ha dejado de ser relevante, en especial durante las últimas décadas. 
Es más, la epistemología no sólo ha forjado una reflexión cuidadosa sobre 
las imágenes del mundo, que la misma ciencia ha venido transformando 
con el tiempo, sino que también nos ha permitido consolidar una reflexión 
con respecto a sus condiciones heurísticas y demostrativas, que en general 
llevan a mejorar ciertos condicionamientos metodológicos en cada área del 
conocimiento. La reflexión filosófica acompaña y sitúa estos sucesivos pro-



152

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

gresos de la ciencia, y si bien la filosofía no se agota en el abordaje de la na-
turaleza del conocimiento, sí es cierto que ocupa un espacio significativo en 
lo que respecta al esclarecimiento de quién es el hombre y cómo se relaciona 
con lo que lo trasciende.  

La imago mundi que ha trazado cada uno de los pensadores aquí men-
cionados, incluso aquellos de los que no se ha hecho una referencia ex-
plícita, nos revela metafóricamente formas de entender la relación hom-
bre-mundo. Algunas por su tendencia más unívoca, vislumbran que dicha 
relación depende de un conocimiento susceptible de ser verificado empí-
ricamente (como el empirismo o el positivismo), o que está establecido a 
priori en el marco de la razón (como el idealismo cartesiano o kantiano); 
imágenes que contrastan con criterios que son proclives a valorar esa re-
lación hombre-mundo a partir de un horizonte más equívoco, en donde 
el conocimiento científico se reconoce como un modo de explicar lo real 
a partir de una dimensión cargada de subjetivismos y relativismos, que es-
tán motivados o limitados por las inadvertidas condiciones que engloban 
el mismo progreso científico como la situación histórica en la que emergen 
las revoluciones científicas, en oposición a la tradición aceptada, o también 
por las motivaciones que son inherentes al individuo o la comunidad que 
las formula, en las que no dejan de entreverse rasgos inconscientes o in-
voluntarios que están presentes en la labor heurística o metodológica. Es 
más, el relativismo que impera en estas situaciones puede derivar en escep-
ticismo, una situación de duda constante que pone en entredicho cualquier 
postura objetiva o referencial. 

Aun así, y al contrario de lo que se cree, estos períodos decadentes en 
el contexto cultural, que se cifran como problemáticos, son también la so-
lución, pues este es precisamente el panorama en el que surgen nuevas po-
sibilidades para entender y resolver cuestiones de una manera novedosa. 
Lo que permite decantar los mejores esfuerzos de las múltiples posiciones 
y perspectivas que convergen en circunstancias de incertidumbre. De allí 
la importancia de otro tipo de enfoques que retornan a la tradición con 
ánimo conciliador, pero renovando sus alcances con otra manera de ver o 
de concebir las condiciones del conocimiento. En este sentido, el realismo 
epistemológico emerge como una posición conciliadora, especialmente el 



153

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

realismo de cariz analógico que conserva lo esencial de las tradiciones, y 
no de todas sino de unas pocas, en cuanto sus horizontes permiten un en-
cuentro dialógico. Pero si la identidad de la tradición se mantiene, el cam-
bio también, precisamente porque renueva la forma de entender la relación 
hombre-mundo, y esto conforme a la sutileza que evita la arbitrariedad y 
el objetivismo a ultranza, y que permite ir de la diversidad de los entes a la 
unidad del conocimiento, para comprender la diversidad del pensar en la 
unidad del ser.



Figura 13. 
La Escuela de Atenas, cimiento de la epistemología

Adaptado de La Escuela de Atenas, de Rafael Sanzio 1509-1511, disponible en Rafael Sanzio - 
File:Sanzio 01.jpg, Dominio público, https://commons.wikimedia.org/w/index.php?cu-

rid=3635235 

https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=3635235
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=3635235


155

Capítulo IV
Epistemología: la naturaleza de la ciencia y sus 

dimensiones

Sócrates. -¿No te parece, entonces, desvergonzado, que quienes no saben qué es 
el saber pretendan explicar cómo es? Hace tiempo, Teeteto, que nuestra con-

versación ha incurrido, efectivamente, en un círculo vicioso. Pues hemos dicho 
miles de veces «conocemos» y «no conocemos», «sabemos» y «no sabemos», 

como si nos entendiéramos el uno al otro, siendo así que desconocemos qué es 
el saber. Todavía en este mismo momento, si me apuras, nos hemos servido de 

expresiones, como «desconocer» y «entender», de la misma manera que si 
tuviéramos derecho 

 a utilizarlas, a pesar de que carecemos del saber. 
Platón

Sentimos que aun cuando todas las posibles cuestiones científicas hayan recibido 
respuesta, nuestros problemas vitales todavía no se han rozado en lo más mínimo. 
Por supuesto que entonces ya no queda pregunta alguna; y esto es precisamente la 

respuesta. 
Ludwig Wittgenstein

Introducción
El conocimiento espontáneo de la realidad caracteriza nuestra forma 

ordinaria de ser en el mundo, incluso podría decirse que nuestro sentido 
común de las cosas es de cierta manera correcto, pues nos permite entrar 
en contacto con una situación real y responder a la demanda particular que 
esta misma nos plantea, sin necesidad de un esfuerzo sistemático ni rigu-
roso. Es el caso de las actividades de la vida cotidiana, tan concretas y con-
tundentes que nos hallamos inmersos en el “ahí” de lo cotidiano, sin cues-
tionar necesariamente sus aspectos superficiales (y mucho menos aquellos 



156

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

aún más profundos) para estar a la altura de lo que implica nuestra propia 
cotidianidad. En efecto, las experiencias ordinarias forjan en nosotros un 
conocimiento de primera mano, es decir, vinculadas a la particularidad de 
las cosas. Lo que nos permite aprovechar esa experiencia y curtirla con el 
paso del tiempo. Sin duda, esto genera cierta confianza en nosotros para 
desenvolvernos con flexibilidad y solvencia en varias actividades que rea-
lizamos comúnmente. Incluso, en algunas tareas técnicas parece suficiente 
un conocimiento espontáneo de la actividad en sí misma y del hábito ope-
rativo para ajustar pormenores en la obtención del producto que se espera. 

En este sentido, la teorización podría ser percibida como un factor innece-
sario o tal vez accidental frente al conocimiento que deviene de la experiencia 
o el que acontece por el sucesivo refuerzo que implica ejecutar habitualmente 
una labor de forma operativa. Así que la teoría podría favorecer a un indi-
viduo al adquirir mayor consciencia de su quehacer, si ya lo conoce; pero la 
teoría sería poco significativa si se carece de la experiencia que ofrece siem-
pre un conocimiento directo y particular de la cosa o del ejercicio de dicha 
actividad operativa. Sin embargo, esto no quiere decir que el conocimiento 
espontáneo carezca de imperfecciones, todo lo contrario, nuestra experiencia 
común de la realidad está llena de defectos e imprecisiones, que en muchas 
ocasiones corregimos a través de la adquisición del hábito como sucede con 
las labores que exigen cierta pericia, y que sólo brinda la práctica constante de 
una determinada actividad. Pero no siempre es así, es evidente que este tipo 
de conocimiento no puede justificar lo que acontece, más allá de hacer ciertas 
observaciones simples y vulgares, y es cuando empezamos a notar que el co-
nocimiento espontáneo es insuficiente para dar razón de ser de las cosas o del 
mismo sentido de las actividades operativas que se realizan habitualmente. 

Con lo anterior, podemos ver con mayor precisión que este estado asiste-
mático y defectuoso del conocimiento espontáneo refleja una forma de inte-
ractuar con el mundo que posee sus propias singularidades y que tiene una 
importancia contundente para entender nuestra naturaleza racional y todo lo 
que de esta se deriva en términos gnoseológicos y criteriológicos, pero también 
es claro que superamos el estado particular en el que nos hallamos cognosci-
tivamente, y que propendemos a establecer universalizaciones por medio de 
nuestros conceptos, gracias a que podemos abstraer de las cosas sus aspectos 



157

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

accidentales, y entender lo que son. La experiencia sensible es así la antesala del 
conocimiento intelectual, y podríamos decir lo mismo con respecto al conoci-
miento espontáneo, que según lo anterior, es condición sine qua non del cono-
cimiento científico. Es cierto que la ciencia al verificar y contrastar no restringe 
su labor a la teorización pura, también la hallamos relacionada con la particu-
laridad de las cosas, pero le es inherente una sistematización, objetividad y rigor 
que le lleva a decantar las leyes o las regularidades del universo físico. Este ha 
sido el éxito que la ciencia moderna impuso con su consolidación y progreso 
durante los siglos XVI y XVII, pero estrictamente hablando no es este el único 
sentido de lo que podemos entender como ciencia. La filosofía clásica, cuya 
imagen ha sido inmortalizada en el fresco de La Escuela de Atenas de Rafael 
Sanzio (Figura 13), ya consideraba que la ciencia (episteme) es el conocimiento 
cierto por causas, y no aquellas que son las más inmediatas a los sentidos, como 
las que suele examinar la física, la química o la biología, sino aquellas que son 
las primeras causas de las cosas, y que estudia la metafísica o prima philosophia. 

De entrada esto nos anuncia una doble manera de entender el estudio 
de la ciencia, que será significativo tener en mente para introducirnos en la 
epistemología. De esta manera, mientras que la ciencia moderna describe 
cómo es el mundo físico en su efectiva manera de darse a nuestros sentidos, 
la ciencia clásica nos dice qué es la realidad para decir posteriormente cómo 
son las cosas. Un aspecto importante si nuestra pretensión es aproximarnos 
a la epistemología desde un carácter realista y analógico. Para esto acotare-
mos nuestro abordaje a explicar de forma general la naturaleza de la ciencia, 
así como su objeto, su método y sus construcciones teóricas, a partir de la 
perspectiva del filósofo español Mariano Artigas, que complementaremos 
más adelante (capítulo V) con algunas aclaraciones que se derivan del aná-
lisis sobre la verdad y la objetividad en la ciencia que ha realizado el filósofo 
italiano Evandro Agazzi. Ambos autores, representantes de la epistemolo-
gía contemporánea, nos permiten acercarnos a un realismo científico-fi-
losófico que manifiesta una llamativa correspondencia con la naturaleza 
analógica del pensamiento de Mauricio Beuchot, que hemos expuesto en 
lo precedente (capítulo II), y que nos permitirá extraer una serie de conclu-
siones en camino hacia una interdisciplinariedad analógica.



158

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

1. El objeto de la ciencia y sus tres dimensiones
Como ya lo advertíamos, en la vida ordinaria nos hallamos en una actitud 

que podemos denominar precientífica, allí hay ciertamente una búsqueda de 
significado o de sentido pero sin pretensiones sistemáticas y mucho menos 
objetivas. La ciencia en cambio es una búsqueda incesante de explicaciones 
que pretenden establecer posibles soluciones a problemas que se plantean en 
el contexto de una disciplina en particular. Esta es una primera característica 
que es común a todas las ciencias. Comparten precisamente la intención de 
ex-plicare (literalmente plegar hacia fuera), que implica poner al alcance de 
nuestro entendimiento los fundamentos que justifican racionalmente un es-
tado de cosas. Al respecto Mariano Artigas72 afirma que la actividad científica 
es un saber explicativo, concepción que no difiere del ideal clásico de la epis-
teme, entendida como un conocimiento cierto por causas. Para entender mejor 
esta concepción de la ciencia a partir del sentido de la perspectiva clásica del 
realismo aristotélico es importante considerar dos aspectos primordiales. 

Por un lado, tenemos el hecho de que las cosas tienen una independencia 
ontológica, es decir, son entidades que existen fuera de nuestro entendimien-
to, y, por otro lado, consideremos que el ser humano está facultado de razón, 
por lo mismo le es inherente a su naturaleza conocer lo que las cosas son. 
Cabe aclarar que la primacía en esta relación entre cognoscente y ente cono-
cido la tiene este último, esto quiere decir que el entendimiento es medido 
por la realidad de la cosa conocida, y no al contrario. Según esto, se debe 
reconocer que hay dos órdenes supuestos desde esta perspectiva: un orden 
ontológico o real y un orden gnoseológico o mental. El orden ontológico es 
fundamento del orden gnoseológico, de allí que el conocimiento verdadero 
en relación con el pensamiento sea considerado como la correspondencia 
del entendimiento con la realidad de la cosa, en otras palabras, existe adecua-
ción en lo que afirmamos o negamos de un estado de cosas cuando la verdad 
lógica coincide con la verdad ontológica, que es la esencia misma de la cosa. 

El tema de la verdad como correspondencia nos lleva precisamente a enun-
ciar una proposición que establece la conveniencia o disconveniencia entre 
algunos términos para establecer un conocimiento cierto de la realidad que 
nuestro entendimiento afirma como verdadero. Esta seguridad de estar en la 
72	 M. Artigas, Filosofía de la ciencia, op. cit., p. 120. 



159

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

verdad, que es lo que supone todo conocimiento cierto, se puede comprender 
a partir de tres tipos específicos de certeza, a saber, la certeza moral, cuyo sus-
trato se encuentra en las leyes morales, la certeza física, que se sustenta en las 
leyes naturales, y la certeza metafísica, que se fundamenta en la esencia misma 
de las cosas73. Como lo podemos observar, hay una especificidad de los grados 
de certeza en los que se halla nuestro entendimiento con respecto a la acción, 
al mundo y al ser (en general), que poseen su fundamento propio y del cual se 
deriva respectivamente la posibilidad de afirmar o negar sin temor de errar. En 
el caso de la ciencia sus explicaciones alcanzan un grado de generalidad parcial, 
por ejemplo, en las ciencias experimentales hay ciertos límites a las explicacio-
nes causales, dichos límites devienen de la misma contingencia de la materia. 
Una situación similar afronta las ciencias humanas, cuyo marco de acción está 
limitado por el fenómeno de la libertad. Pero no es este el caso de la metafísica 
en el que el grado de certeza se fundamenta en lo que son las cosas mismas, por 
lo que es máximo el grado de generalidad en este sentido74. Con esto se quiere 
dar a entender que las explicaciones de la ciencia son limitadas porque se res-
tringen a su propio objeto de estudio, pero cuyo fundamento o causa es posible 
conocer al estar supuesto en la concreción real y efectiva de la cosa conocida. 

De allí que preguntar por la causa, no solo implique cuestionar qué es lo 
que ha producido el acaecimiento de un determinado fenómeno, ya que esto 
restringiría el marco de la explicación a identificar cuál es la causa eficiente de 
una cosa (como el artista lo es frente a su obra), sino que también abarca el 
hecho de preguntar por lo que constituye a la cosa (causa material), así como 
determinar cuál es su esencia (causa formal), es decir, lo que la hace ser esa cosa 
y no otra; pero sobre todo es importante conocer su teleología, lo que llama 
Aristóteles causa final. Y si bien el grado de generalidad de la metafísica no 
es el mismo que se presenta en las ciencias particulares, no por esta razón las 
ciencias formales, sociales y naturales dejan de aproximarse a una cierta uni-
versalidad y necesidad que es siempre gradual según la disciplina y su objeto 
de estudio. Esto seguramente plantea contrariedades a quien está acostum-
brado a considerar que en la ciencia no hay tales bases inconmovibles como lo 
da a entender el hecho de que existan tales fundamentos o causas de las cosas, 

73	 R. Bulla, Nociones preliminares de Teoría del conocimiento, op. cit., pp. 77-84.
74	 M. Artigas, Filosofía de la ciencia, op. cit., p. 120. 



160

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

pero esta sería una perspectiva escéptica y relativista que negaría la posibilidad 
de hallar certeza en la ciencia. Pero lejos de considerarlo así, el realismo filo-
sófico se repliega al orden ontológico que le permite establecer la universali-
dad y la necesidad de las explicaciones de forma graduada en lo que respecta 
al conocimiento científico, sin tener que afirmar sin más que existe para las 
ciencias certezas inmutables y absolutas como lo supone el racionalismo mo-
derno. De esta manera, se evita la equivocidad a la que tiende una posición 
escéptica o relativista, así como la univocidad de una posición racionalista, 
y se promueve una posición analógica que acepta explicaciones universales y 
necesarias según los alcances y los límites de cada disciplina científica. 

Esclarecido este primer aspecto que nos presenta la actividad científica 
como un saber explicativo, limitado simultáneamente por los objetos de es-
tudio de las diversas ciencias y por nuestras capacidades cognoscitivas, po-
demos comenzar a examinar los objetivos, los métodos y los resultados o 
construcciones de las ciencias, que constituyen los tres niveles principales en 
los que se concentra la reflexión epistemológica y que analizaremos a con-
tinuación de forma general. Iniciemos estableciendo que toda ciencia tiene 
dos tipos de objetivos: teóricos y prácticos. Decimos que toda ciencia los tie-
ne porque por más que una ciencia se incline a ser teórica o práctica nunca se 
desliga de su opuesto natural, podría decirse que toda ciencia mantiene una 
tensión interna entre los objetivos teóricos y los objetivos prácticos. 

Esto en realidad es interesante desde el punto de vista de las relaciones di-
rectas o indirectas que cada una de las disciplinas tiene con las demás. Para en-
tenderlo de forma apropiada consideremos que los objetivos teóricos buscan 
el conocimiento en cuanto tal, mientras que los objetivos prácticos pretenden 
la consecución de un fin de carácter aplicativo y que puede variar según la 
ciencia de la que hablemos, puede interesarle el dominio de la naturaleza o la 
aplicación de un estudio en determinadas circunstancias en favor del mismo 
conocimiento experimental e incluso en favor de la misma sociedad. Pero sin 
importar que tan teórica o práctica sea una ciencia, ésta siempre mantendrá 
una tensión entre su inclinación más inmediata y su tendencia contraria. 

Ni siquiera las ramas más abstractas de la filosofía, como la metafísica, son pu-
ramente teóricas. En efecto, aunque la metafísica no proporcione indicacio-
nes concretas sobre la vida práctica y se cultive por puro amor a la sabiduría, 



161

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

nos aporta conocimientos que influyen en los problemas más profundos de la 
vida humana; la metafísica es el esqueleto sobre el que se asienta nuestra cos-
movisión, lo que pensamos acerca del mundo, del hombre y de Dios: influye 
en toda nuestra actuación, aunque con frecuencia sólo de modo implícito75.

El mismo Mariano Artigas76, aclara que una ciencia particular puede te-
ner una serie de objetivos específicos en orden a lograr un objetivo general, 
que en el caso de las ciencias experimentales puede entenderse en torno a 
cuatro actividades especiales que se ejecutan en el contexto de toda discipli-
na: la investigación, que busca conocimiento nuevo, la sistematización, que 
organiza los conocimientos ya obtenidos, la transmisión, que es la forma en 
la que se dan a conocer esos conocimientos, y la aplicación, que tiene que ver 
con el hecho de cómo se pueden resolver ciertos problemas que se plantean 
en el contexto de una ciencia determinada. Cada una de estas actividades 
es independiente de las otras, pero todas forman una sola unidad, que in-
tegran los diferentes esfuerzos del conocimiento científico, y ofrece así una 
imagen integral pero también diferenciada de los objetivos de la ciencia. 

En cuanto a los métodos de las ciencias es crucial tener presente que 
estos son un camino o un medio a partir del cual se logran los objetivos 
propuestos. Ciertamente, esto implica un vínculo entre los métodos, los 
objetivos y los fenómenos que estudia una disciplina concreta. No olvide-
mos que cada ciencia, desde su marco diferencial, se aproxima a la realidad 
de una forma distinta. Así que cada disciplina existente se haría cargo de 
un fragmento de la realidad de su objeto de estudio, así como cuando se 
convida una hogaza de pan a quienes participan en el ágape. Resulta evi-
dente que un solo objeto de estudio exige que éste sea analizado desde la 
perspectiva de diversas disciplinas, y siempre a partir de un método especial 
que las diferencia metodológicamente. Pero lo que no podemos perder de 
vista es el hecho de que esta es una obra humana, es decir, no es la cosa real 
la que demanda un estudio minucioso bajo una óptica específica, somos los 
seres humanos los que decidimos aproximarnos al fenómeno de una forma 
determinada, y esto es fruto de nuestra convención, un artificio del cual nos 
valemos para comprender lo que es la cosa real. 

75	 Ibid., p. 122.
76	 Ibid., pp. 122-123.



162

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

Se quiere dar entender con esto que el ser humano es el responsable de 
la construcción del objeto de una disciplina determinada, no de la cosa real 
que existe de forma independiente de nuestra facultad cognoscitiva, sino de 
la racionalización que hacemos desde un campo disciplinar muy concreto 
para poder estudiar la cosa a partir de un punto de vista. Sin embargo, lo 
anterior no solo comprende la construcción del objeto de la disciplina sino 
también la configuración de las teorías que versan sobre ese objeto, este es 
el primer paso fundamental del método de una ciencia, el segundo es com-
probar la validez de dichas teorías. Ambos pasos están relacionados con 
los objetivos que le son propios a cada ciencia, y de allí la relevancia de la 
teleología del conocimiento científico.

Este es sin duda uno de los temas medulares de la epistemología, ya que 
comprobar la validez de las teorías implica plantearse la pregunta de cómo se 
construyen estas mismas. Por lo tanto, es primordial acudir al contexto en el 
cual surgen las construcciones científicas. Artigas denomina construcciones 
científicas a “los resultados de la aplicación del método científico en una de-
terminada disciplina…que ordinariamente son un conjunto de proposicio-
nes, modelos y teorías”77. Esto exige ir directamente a los objetivos y métodos 
que son el contexto de las teorías, puesto que son estos los fundamentos de 
su significado. Si una teoría en particular se descontextualiza es claro que no 
podrá validarse legítimamente, ya que se pierden de vista los objetivos y los 
métodos de los que se ha valido una disciplina para su construcción. Algo que 
sucede usualmente con el cientificismo o el positivismo, que solo considera 
válidos los conocimientos que devienen de un único tipo de ciencias. 

Este tipo de inconvenientes se evitan fácilmente si se reconoce que el cono-
cimiento científico debe valorarse teniendo en cuenta los distintos contex-
tos en que se plantea, o sea, los diferentes objetivos y métodos que utilizan 
las diferentes ciencias; así se reconocerá, por ejemplo, que la ciencia expe-
rimental adopta perspectivas particulares que no permiten decir nada, ni a 
favor ni en contra, de lo que cae fuera de ellas78. 

Hay una coherencia interna a toda actividad científica cuya estructura 
principal se refleja en las tres dimensiones mencionadas. Ya hemos aclarado 

77	  Ibid., p. 126.
78	  Ibid., p. 127.



163

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

que los objetivos permiten encauzar las rutas de acción de cualquier tipo de 
ciencia, y los métodos, adecuados a la teleología de una disciplina en particu-
lar, logran trazar los caminos más apropiados para la consolidación de esos 
propósitos; ambas dimensiones (objetivos y métodos) se convierten en la 
condición de posibilidad de las construcciones científicas, resultados que no 
son estáticos sino dinámicos, lo que le da sentido al mismo progreso cientí-
fico. Esta disposición relacional en la que se encuentran las tres dimensiones 
puede ilustrarse de forma integrada. A modo de representación (ver Figura 
14), piénsese en un círculo en el que internamente se ordenan los objetivos, 
los métodos y las construcciones (o resultados) de una ciencia formalizada, 
que deben corresponder con la naturaleza propia del objeto de estudio. Por lo 
que sería importante introducir una aclaración más al respecto. 

En la escolástica, período histórico de la filosofía medieval, se estableció una 
diferencia entre el tipo de ser que es estudiado por más de una ciencia, conocido 
como objeto material, y el aspecto particular desde el cual se realiza dicho estu-
dio, que corresponde al objeto formal quod, diferente del objeto formal quo que 
es la posición o los recursos que se adoptan para llevar a cabo dicho estudio79. 
Por ejemplo, en la Lógica el objeto material son los pensamientos (los actos de 
la mente como lo son la idea, el juicio y el raciocinio), mientras que el objeto 
formal es la rectitud, y es un estudio que se enfoca desde la razón natural. 

A partir de la caracterización que se ha señalado se puede observar que la 
ciencia no es un concepto que esté determinado a utilizarse para denominar 
únicamente a los conocimientos formales o experimentales. Las tres dimen-
siones citadas de ninguna manera contradicen el hecho de que la teología, la 
filosofía y las humanidades no deban ser consideradas verdaderas ciencias. Es 
más, dichos saberes han estado presentes desde antaño, en la Antigüedad, por 
ejemplo, no existía diferencia entre filosofía y ciencia (hemos aclarado además 
el sentido de episteme desde la perspectiva de Aristóteles), y sólo hasta la Edad 
moderna se incorpora esta distinción formal, en especial debido al éxito que 
lograron consolidar disciplinas como la física, y de forma posterior, la química 
y la biología. Pero conviniendo en la caracterización enunciada de la ciencia 
como saber explicativo, y la disposición jerárquica de las dimensiones anun-
ciadas, es justificable ampliar el espectro a otros ámbitos del conocimiento. 

79	  Ibid., p. 131.



164

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

Figura 14. 
Objeto de estudio y dimensiones de una ciencia concreta

Elaboración propia. Basada en Ibid., pp. 128-131.

Diversas son entonces las formas en las que consideramos la realidad, 
son también múltiples las perspectivas y las vías teóricas o prácticas que nos 
conducen a esta. Pero sin necesidad de hacer una clasificación pormeno-
rizada de las ciencias existentes y de las disciplinas y especializaciones que 
seguirán emergiendo con el tiempo, podemos plantear algunas distinciones 
epistemológicas que contribuyan al diálogo sobre la dimensión ontológica 
que es objeto de estudio de las diferentes ciencias, así como las relaciones 
que por lo tanto pueden existir entre estas mismas. Siguiendo los criterios 



165

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

de Mariano Artigas80, podemos hablar en primera instancia de ciencias 
sapienciales, que delimitan los horizontes de las demás ciencias. Una pro-
piedad que está directamente relacionada con la sabiduría porque a ésta le 
es inherente establecer el orden de las cosas. En consecuencia, integrar el 
conocimiento es menester del sabio que piensa en correspondencia con la 
unidad ontológica, a partir de la cual se despliega el orden gnoseológico y 
epistemológico. Las ciencias de carácter sapiencial son la teología y la filo-
sofía respectivamente, y mientras que la Teología es ciencia arquitectónica 
en el grado sobrenatural, la Filosofía, y específicamente la Metafísica, lo es 
en el grado natural. 

Desde luego, el objeto material de la Teología es Dios, y su objeto formal 
es precisamente la revelación dada por Él mismo, a partir de la cual se obtie-
nen una serie de conclusiones que se sistematizan y organizan según los fi-
nes especulativos o prácticos que cada disciplina teológica posea, como es el 
caso de la teología bíblica, dogmática, patrística e histórica, que pertenecen 
a la teología especulativa, o la teología moral, jurídica, litúrgica y espiritual 
que se integran en la teología práctica 81. Así mismo, la Metafísica como el 
estudio del ser en cuanto ser, investiga las primeras causas de las cosas, sus 
modos de ser, y sus propiedades trascendentales. Por tal motivo, también es 
una ciencia sapiencial, dispone el orden de los saberes que están dirigidos al 
estudio de la realidad y que asumen su posición desde la razón natural, y no 
a partir de la razón revelada como en el caso de la Teología. 

En el caso de la ciencias filosóficas se consideran centrales algunos tra-
tados como el ya mencionado, la Metafísica, que estudia el ser en general y 
se divide en Ontología, Axiología y Estética filosófica; así como la Filosofía 
de la naturaleza, que estudia la naturaleza del cosmos y los seres materiales 
del mundo, este tratado se divide en Cosmología filosófica, Cosmogonía y 
Cosmografía; también encontramos la Antropología filosófica, que estudia 
el hombre en cuanto hombre, y de este se derivan diversos tratados como la 
Teoría del conocimiento, la Lógica, la Filosofía moral, la Filosofía política, 
etc.; y por último, la Teología natural, que estudia la existencia y la natura-
leza de Dios a partir de la razón natural como se aclaraba hace un instante. 

80	  Ibid., p. 133.
81	  R. Bulla, Nociones preliminares de Teoría del conocimiento, op. cit., p. 147.



166

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

Así que cualquiera que se introduzca en las ramas del conocimiento 
natural o formal se situará consciente o inconscientemente en principios 
filosóficos, cuyo origen podrá rastrear en la metafísica, la filosofía de la na-
turaleza, la antropología o la teología natural. Es realmente insondable el 
universo del conocimiento humano, y siempre que ejerzamos una activi-
dad científica restringida a las ciencias experimentales, o a cualquier otro 
grupo de ciencias, estamos situados en los principios del ser y del pensar, 
en los temas de la causalidad, en el cambio y la permanencia, y en muchos 
otros tópicos que hacen parte del haber de la filosofía, y que están operando 
en el fondo de todas las ciencias particulares. Además, disciplinas como la 
filosofía de la naturaleza y la ética o filosofía moral, que son ramas de las 
ciencias filosóficas hacen las veces de ciencias sapienciales, solo que en un 
plano relativo, puesto que la filosofía de la naturaleza se vincula más direc-
tamente con las ciencias experimentales estudiando los supuestos de estas 
disciplinas, y sobre todo vinculando a su reflexión los hallazgos que estas 
mismas le proveen. De modo similar, la ética (de la mano de la antropología 
filosófica) es, a su manera, una ciencia arquitectónica para la vida humana, 
cercana a la pedagogía, la política, la antropología cultural, la sociología, 
entre otras ciencias que se ordenan más directamente al hombre y a su con-
dición existencial.  

Si lo vemos a grandes rasgos hay cuatro criterios universales que están im-
plicados ya en las ciencias sapienciales, y a los que necesariamente se encuen-
tran vinculados todos los demás ámbitos del conocimiento: el ser, el mundo, 
el hombre y Dios. De forma holística advertimos que las ciencias formales y 
naturales, al independizarse de la filosofía, conformaron su propio estatuto 
epistemológico y se convirtieron así en ciencias particulares. De hecho, algu-
nos sin mayor vacilación podrían asegurar que consideran que estos mismos 
campos del conocimiento son las únicas disciplinas verdaderamente científi-
cas, aunque no sea así como se ha venido aclarando. De cualquier forma, ya 
hemos discutido lo que ocasionó esta circunstancia en el mismo desarrollo 
de las ciencias del espíritu (actualmente ciencias humanas o ciencias socia-
les), y en sentido estricto, sabemos que esta tendencia unívoca que limita la 
acepción de ciencia a un único y exclusivo orden del conocimiento, se origi-
na en reduccionismos cientificistas, que nada tienen que ver con la realidad 



167

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

del progreso científico y a la larga terminan desembocando en aporías y con-
tradicciones que ningún bien le hacen al conocimiento en general. 

Así que examinemos brevemente los tres grandes grupos de ciencias parti-
culares existentes: las ciencias humanas, que estudian al hombre y todo aquello 
que se deriva de su inteligencia y voluntad; las ciencias formales, que centran 
su atención en el fenómeno de la cantidad continua y discreta, en relación 
con los cuerpos, siempre en términos ideales y abstractos para realizar demos-
traciones de carácter deductivo; y las ciencias experimentales, cuyo objeto de 
estudio es la naturaleza, concebida como el conjunto de los seres y fenómenos 
reales que se encuentran condicionados por la espacio-temporalidad. 

Esto nos lleva a reflexionar en torno a los dos órdenes que enmarcan la ac-
tividad científica de estos tres grupos de ciencias particulares. Como se podrá 
notar las ciencias formales se inclinan evidentemente al orden ideal, algo que 
podemos verificar en especial en las ciencias formales puras como la Geome-
tría, el Álgebra o la Aritmética, pero no es del todo así en las ciencias formales 
mixtas, pues como se puede suponer, implican una interacción directa con 
la realidad como en el caso de la Astronomía o el Cálculo, aunque siguen 
teniendo una relación directa con el orden ideal. En lo que concierne a las 
ciencias experimentales comprendemos que pertenecen al orden real como 
se refleja en las ciencias biológicas como la Zoología, la Botánica o la Ecología, 
pero no es igual en lo que respecta a las ciencias físicas, como la misma Física, la 
Química, la Geología e incluso la Geografía, estas ciencias, en un grado dife-
rente, tienden también al orden ideal aunque están más cercanas al orden real. 

Algo similar sucede en el contexto de las ciencias humanas, estas precisa-
mente se pueden dividir en ciencias humanas reales, que estudian cómo es el 
hombre, tal y como lo refleja la Antropología cultural y física, la Sociología, 
la Historia, la Economía, etc.; y en ciencias humanas ideales, que estudian lo 
que debe ser el hombre, como la Pedagogía, la Gramática, la Ética, la Política, 
etc.82. Vemos que, sin lugar a duda, hay relaciones disciplinares en distintos 
grados, según la tendencia que cada actividad científica posee, a partir del or-
den ideal o real al que se dirigen sus respectivos objetivos, y tiene mucho que 
ver el que sean de naturaleza teórica o práctica (ver Figura 15).

82	 Ibid., p. 155.



168

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

Figura 15. 
Ciencias sapienciales y ciencias particulares

Elaboración propia. Basada en M. Artigas, Filosofía de la ciencia, op. cit., pp. 128-
131 y en R. Bulla, Nociones preliminares de Teoría del conocimiento, op. cit., p. 146.

Insistimos por esto en la relevancia que tiene la teleología de la ciencia, pues-
to que la manera en la que se configura la actividad científica nos dará la clave 
para entender las posibles interacciones que las disciplinas tienen entre sí, tanto 
de forma directa como indirecta, pero especialmente nos muestran sus vínculos 
íntimos con las ciencias filosóficas y cómo el carácter sapiencial de la filosofía 
interviene en el quehacer de las ciencias particulares. Aquí es imprescindible en-
tender que la relación entre las diversas disciplinas o ámbitos del conocimiento 
es posible sólo si concebimos un sentido idéntico pero también diverso de lo que 
llamamos ciencia. Como se podrá observar el grupo de ciencias sapienciales, así 
como el de las ciencias particulares son esferas del conocimiento humano, que 
en mayor o menor grado son saberes explicativos, sistemáticos y organizados 
internamente según las tres dimensiones ya comentadas: objetivos, métodos y 
construcciones; y es seguro que cada una de las ciencias y ramas especializadas 
que las constituyan expresan una manera distinta y compleja de entretejer cada 
uno de estos elementos básicos. Esto nos señalaría precisamente el carácter ana-
lógico de la ciencia, en parte idéntico y en parte diferente, sólo que más proclive 
a lo diferente tal y como lo refleja la gran multiplicación de las disciplinas en la 
actualidad, y en general todo el progreso científico. 



169

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Del mismo modo, podemos entrever que este carácter analógico de la 
ciencia revela una jerarquía interna, en donde las ciencias sapienciales son 
el analogado principal, en virtud de que estudian las causas últimas de los 
seres, mientras que las ciencias particulares son los analogados secundarios, 
puesto que estudian en el nivel descriptivo las causas próximas o los fenó-
menos accidentales de los seres, según los distintos grados que ocupan. Esto 
en contraste con el orden ideal y el orden real al que tienden las diversas 
ciencias. Lo que deja entreabiertas varias formas de entender la interdis-
ciplinariedad, que serán explicadas en su momento. Pero esto nos brinda 
una tenue imagen de las dificultades en torno a esta concepción relacional 
entre las ciencias, pues los conceptos, enunciados y teorías de las múltiples 
disciplinas o campos especializados del saber son en muchas ocasiones difí-
ciles de asociar, en especial por el hecho de que los lenguajes no son siempre 
fáciles de traducir de una ciencia a otra, incluso esto ya plantea ciertas di-
ficultades entre disciplinas que son cercanas en términos heurísticos y me-
todológicos. Esto requiere un esfuerzo hermenéutico y epistemológico de 
gran aliento, a la vez que de un continuo hábito dialógico. 

2. Los métodos de las ciencias 
En este punto nos detendremos a analizar los métodos de las ciencias. 

Comenzaremos este apartado hablando sobre el método, en términos con-
ceptuales, antes de hacer cualquier aclaración de algún método en particu-
lar. Así que con el ánimo de disipar algunos malentendidos con respecto al 
modelo metodológico de las ciencias experimentales, nos restringiremos a 
esbozar un conjunto de aclaraciones que nos permita reconocer los límites 
y alcances de este grupo de ciencias particulares, cuyo valor no está en tela 
de juicio, por el contrario, se intenta hacer más expedito el camino hacia 
una caracterización profunda de lo que implica hablar de los métodos de 
las ciencias en general. 

2.1. Método: definición, clases y condiciones
Normalmente se piensa que la metodología está enmarcada únicamente 

por los criterios de las ciencias naturales y no es así, este es tan solo uno de 
los espectros de la unidad del conocimiento. Por esto convendría que nues-
tro abordaje se situara en términos más analógicos, puesto que son varios los 



170

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

cauces, pero uno solo es el destino. Como bien lo aclara Josef Seifert83, la pa-
labra método, cuyo origen griego significa “seguir un camino”, no se refiere 
de manera especial al conocimiento, la expresión puede ser utilizada incluso 
para referirse al mundo animal y vegetal, como se podrá confirmar en Sobre 
las plantas, obra de Aristóteles, en la que se alude con la expresión métodos a 
los distintos procedimientos internos de las mismas plantas. No obstante, en 
el contexto en el que nos encontramos acotaremos su significado a la perse-
cución del conocimiento, tal y como lo aclara Seifert, ya sea que nos estemos 
refiriendo al acto mismo de conocer, a los modos para conocer algo y a los 
medios o recursos que nos conducen a obtener un conocimiento específico. 
Esto nos revela la necesidad de acercarnos a la metodología, entendiendo esta 
última como la lógica aplicada que se hace cargo de la investigación y la de-
mostración de la verdad. Después de todo, y coincidiendo en esto con Seifert: 

…algunos métodos de conocimiento e investigación filosóficos, por ejemplo, 
el uso de argumentos o deducciones puramente lógico-formales a partir de 
premisas según leyes lógicas, son aplicables a todos los objetos y en todas las 
ciencias…, mientras que otros métodos tienen que adaptarse a la naturaleza 
específica del objeto conocido y, por lo tanto, a la clase y al tema del conoci-
miento al que se aspira en una disciplina dada o que dicta su objeto formal 84.

Como podemos confirmar a partir de nuestra propia condición cog-
noscitiva, el método es necesario en todo proceso de conocimiento por el 
hecho de que no es posible una visión mental absoluta de toda la realidad, 
nuestros límites y contingencias hacen del método un “conjunto de pro-
cedimientos que debe emplear la mente humana para investigar la verdad 
cuando la ignoramos, y para demostrarla cuando la conocemos”85. Pero 
como ya sugiere Seifert, es primordial que el método corresponda con la 
naturaleza de los objetos de estudio, son estos, según Bulla, los que deter-
minan la validez, la coherencia y la seguridad de todo método. Conforme 
a lo anterior, sería pertinente aludir a algunas reglas y condiciones que el 
método tiene y requiere. 

83	 J. Seifert. Discurso de los métodos. De la filosofía y la fenomenología realista, trad. R. Rovira, Madrid, En-
cuentro, 2008.

84	 Ibid., p. 24.
85	 R. Bulla, Nociones preliminares de Teoría del conocimiento, op. cit., p. 227.



171

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Iniciemos comentando algunas reglas. Sabemos que todo ejercicio cog-
noscitivo inicia a partir de lo conocido para avanzar hacia lo desconocido, 
así que nuestro conocimiento, si bien requiere de diversos procesos para 
lograrlo, debe necesariamente empezar desde lo más simple para entender 
lo más complejo. Esto exigirá que el mismo método se lleve a cabo por etapas, 
así como el caminante hace camino, para seguir de esta manera el curso y 
el vestigio de la verdad de las cosas. Para lo que se necesita definir un tema 
en especial, que es un todo susceptible de ser dividido en partes, y no las 
que el entendimiento desee, al contrario, es las que suponga el todo real del 
objeto de estudio. Esto implicaría no introducir aspectos ajenos a ese tema, 
cuidar que las etapas sean las más sugerentes para vislumbrar con claridad 
la esencia de las cosas (o lo que se derive de la misma en grado principal o 
secundario), y no abandonar las verdades conocidas, aunque sea difícil con-
ciliarlas entre sí86. Lo anterior, nos permite tener mayor claridad en cuanto 
a las condiciones del método. Este mismo debe ser sencillo para no producir 
oscuridades que malogren la investigación o la demostración; debe simpli-
ficar la actividad científica para evitar obstáculos en el proceso de esclare-
cimiento del tema o resolución de un problema; también deber ser seguro, 
pues se requiere que el método nos lleve a cumplir los objetivos propuestos 
sin mayor percance; y por último, es vital que el método sea apropiado a la 
naturaleza de la cosa que se estudia87. Sólo así se puede garantizar, y siempre 
de una forma parcial, el buen porvenir de la actividad científica en general.

Ahora es posible hacernos una imagen más clara de las clases de métodos 
que están presentes en nuestras investigaciones y demostraciones de la verdad. 
Queda por referir que esta no es una clasificación restrictiva, no intentamos 
proponer aquí una estructura unívoca que diga cuáles y cuántos deben ser los 
métodos, es sencillamente una aproximación a una cuestión a la que han con-
tribuido diversos especialistas desde múltiples perspectivas, y no es esta una res-
puesta definitiva frente al tema. Sólo se quiere compartir una posible forma de 
entender los métodos más allá de las tendencias cientificistas que reducen este 
abordaje a un único contexto de la actividad científica, sin reconocer que esta y 
toda actividad humana es en el fondo inacabada y siempre perfectible. 

86	 R. Bulla, Nociones preliminares de Lógica, op. cit., p. 229.
87	 Idem.



172

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

Figura 16.
Clases de métodos y sus relaciones

Elaboración propia. Basada en Ibid., p. 232.

Las clases de métodos, a grandes rasgos, pueden dividirse en seis grupos 
(ver Figura 16), esto en consecuencia de unos criterios definidos: según la 
materia (grupo I) se pude considerar que hay un método general, común a 
todos los objetos y a todas las ciencias porque comparten unos primeros 
principios de la realidad, y un método particular, que establece regulaciones 
internas que son propias de cada disciplina y que además vienen señaladas 
por el objeto formal de cada una de éstas; encontramos igualmente una di-
visión según el modo como se procede (grupo II), así que se puede plantear la 



173

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

diferencia entre el método sintético y el método analítico, el primero va de las 
partes al todo y el segundo va del todo a las partes; otra forma de concebir 
los métodos es según el punto de partida (grupo III), por lo que se pude 
hablar de método deductivo e inductivo, así mientras que en la deducción 
vamos de lo más general a lo más particular, la inducción procede en el sen-
tido inverso, es decir, de lo particular a lo general88. 

También tendríamos otro criterio de clasificación según la facultad que 
interviene (grupo IV), puede ser en este caso la forma en la que el en-
tendimiento humano obtiene conocimiento sin concurso de los sentidos, 
que denominaríamos método racional (a priori), o cuando a través de los 
sentidos logramos tener conocimiento de las cosas, y que llamaríamos mé-
todo experimental (a posteriori); así mismo podemos hablar de otra clase 
de métodos, esta vez según la fuente desde la cual se parte (grupo V) como 
el método de autoridad, que se basa en el valor intelectual o moral que le 
concedemos y le reconocemos a nuestra tradición, y el método científico, 
entendido aquí como el que se funda en las demostraciones que se han 
establecido a través de la experiencia y la razón. Y finalmente, uno de los 
criterios más relevantes es según el fin al que se tiende (grupo VI), por lo 
que se haría referencia al método heurístico (o investigativo), que busca 
la verdad desconocida por un camino de descubrimiento constante, y el 
método dialéctico (o demostrativo), que es el que discurre dialógicamente 
para dar a conocer la verdad, como ya lo señalábamos hace un momento89. 

Estas distinciones operan en un grado lógico con cierta independen-
cia, aunque podemos notar sus interacciones implícitas, pues en realidad 
la actividad científica configura un conjunto de relaciones multiformes y 
variadas, según el orden ideal o real de la disciplina, que depende de forma 
determinante de los objetivos teóricos o prácticos de cada ciencia, así como 
de su objeto de estudio. Es muy similar a como el pintor conforma su paleta 
de colores para ejecutar un lienzo al óleo, y en efecto varía, pensemos en un 
artista que elige los colores según la ocasión, y los dispone de los más fríos a 
los más cálidos, o de los más claros a los más oscuros, respetando siempre las 
escalas de blanco o de negro, y que en el momento de ejecutar la obra pue-

88	  Ibid., pp. 230-231.
89	  Ibid., p. 231.



174

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

da, a partir de las elecciones realizadas, obtener mezclas tan amplias y varia-
das que le permitan encontrar los matices que más se ajusten a su proyecto. 

La representación de la Figura 16 nos puede ayudar a comprender cómo 
el científico conforma, al igual que el artista, su propia paleta de colores, 
que estará conformada por los métodos que guardan una correspondencia 
especial con la naturaleza de la cosa, y que es a la vez el objeto mismo que 
estudia la disciplina en la que se desempeña. Al final es la realidad de las 
cosas la que nos sugiere la forma más adecuada de acercarnos a sus miste-
rios, sean estos de primer o segundo orden, es decir, propiedades esenciales 
o características accidentales. En este punto también me gustaría llamar la 
atención en las líneas de trazo que dividen de forma dicotómica cada uno 
de los seis grupos en la Figura 16. Se ha diseñado de esta manera para dar a 
entender que es posible una opción mixta, más allá de una concepción pura 
y monádica de los métodos, por ejemplo entre la inducción y la deducción, 
como lo hemos advertido en varias oportunidades, cabe la posibilidad del 
método hipotético-deductivo. Esto no sólo nos permite hablar de unos gra-
dos internos de convergencia entre los polos de cada uno de los seis grupos, 
sino que también amplía el espectro de otras diversas clases de configura-
ciones metodológicas a las que podría acudirse según las exigencias propias 
de cada disciplina y de su objeto de estudio. 

Además, hay otro componente en el diseño de la Figura 16 que debe-
mos resaltar, si nos fijamos en la parte exterior del diagrama observaremos 
que seis de los doce métodos tienen algo en común, la tendencia hacia el 
orden ideal. Considerándolo en otro sentido, podríamos afirmar que hay 
una propensión al sentido unívoco que queda implícito en la generalidad, 
la síntesis, la deducción, lo a priori del conocimiento racional, la autori-
dad y la dialéctica de este primer conjunto de métodos presentados en la 
clasificación anterior. En consecuencia, la forma hexagonal que conforma 
la parte interior de esta representación, en la que se encuentran los méto-
dos restantes, comprende aquellos de mayor inclinación al orden real, así 
como lo sugiere la particularidad, el análisis, la inducción, lo a posteriori 
del conocimiento sensible, la objetividad experimental y la heurística, que 
configuran una predisposición hacia el sentido equívoco por el hecho de 
que son métodos más cercanos a la diversidad y al cambio permanente de 



175

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

lo real. Pero como lo hemos advertido, es posible trascender las dicotomías 
y ver los rasgos complementarios que se plantean de forma operativa en 
la convergencia de los diferentes métodos, y que nos muestra una visión 
más analógica de la ciencia al conjugar el orden ideal con el orden real de 
la actividad científica. Esto nos permitirá con el tiempo entender de mejor 
manera cómo se llevan a cabo las interacciones entre las diversas disciplinas 
a partir de sus métodos, pues como se habrá podido notar la Figura 15 y la 
Figura 16 nos indican de forma representativa una manera de concebir la 
interdisciplinariedad según la condición analógica de la ciencia, que al igual 
que el método, es en parte igual y en parte diferente.

2.2. La actividad científica, entre teoría y práctica 
Estos aspectos generales sobre el método, las reglas y las condiciones que 

posee, así como un conocimiento holístico de sus diferentes clases y relaciones, 
adelantan un trayecto importante en nuestra intención. Pero ahora nos con-
centraremos en la descripción de la actividad científica con el propósito de es-
clarecer algunas generalidades sobre la convergencia entre la teoría y la práctica 
que esta misma plantea, utilizando como ejemplo las ciencias experimentales. 
Dicha descripción facilitará nuestro acercamiento a la lógica de la demostración 
de las ciencias particulares que se expondrá en el siguiente apartado. Así que 
antes de empezar con algunas alusiones al respecto, es necesario aclarar que uti-
lizaremos el método experimental como ejemplo no sólo porque ha sido central 
en el desarrollo de la ciencia moderna, sino porque el porvenir de las disciplinas, 
hoy existentes, han tomado como referente este mismo sentido metodológico 
del progreso científico, y entenderlo es fundamental. Pero esto no quiere decir 
que los demás campos de las ciencias particulares deban restringir su identidad 
epistemológica a los rasgos que han sido exitosos en el ámbito de las ciencias 
naturales. Nuestra intención es precisamente vislumbrar los alcances de la expe-
rimentación y lo que está más allá de este procedimiento. Una circunstancia que 
también debemos aprovechar para introducirnos en el mundo del estudio de la 
naturaleza y ver sus cualidades en contraste con sus límites. 

Es conveniente comprender que las ciencias naturales mantienen una ten-
sión interna entre teoría y práctica, algo que ya indicábamos previamente, 
pero esta tensión tiene una manera especial de manifestarse. El objetivo prin-



176

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

cipal de las ciencias naturales revela dicha tensión entre lo teórico y lo prácti-
co, porque su pretensión es conocer la naturaleza con la intención simultánea 
de obtener un dominio controlado de esa realidad natural. Como se puede 
observar, este objetivo principal esconde en realidad un doble propósito, por 
un lado, conocer su objeto de estudio que es la naturaleza, y por otro, tener 
un dominio controlado sobre esta misma90. Aquí está precisamente el senti-
do teórico y experimental (o práctico) en relación oscilante, y tal vez esto no 
exprese ninguna novedad, pero la introducción de un objetivo teórico que 
fundamentara la experimentación sí lo fue en el siglo XVII, en contraste con 
el nivel tan solo predictivo y demostrativo de la época antigua.  

Esta doble intencionalidad que también podemos llamar teórico-experi-
mental podría sugerir que no está impregnada de la subjetividad del científi-
co, pero en el fondo también reconocemos que hay motivaciones e intereses 
de los individuos o de una comunidad que se compromete en el ejercicio mis-
mo de la actividad científica. Mariano Artigas91, denomina estas dos situacio-
nes como objetivo interno, que comprende el componente teórico-práctico 
de una disciplina, y objetivo externo, que se refiere al contexto socio-histórico 
que interviene, en este caso, en la ciencia experimental. Ambos aspectos con-
fluyen de forma determinante. Después de todo es cierto que los objetivos de 
una ciencia particular son formulados por individuos que tienen un contexto 
histórico definido, a la vez que intereses y motivaciones personales. Lo que 
sin duda tiene implicaciones en la práctica de las ciencias naturales. Pero a pe-
sar de todo esto, la comunidad científica no aceptará un trabajo investigativo 
que no enlace el factor predictivo con la explicación que lo sustenta, y vemos 
allí una consistencia representativa del progreso general de la ciencia que se 
ha mantenido así durante siglos, y que nos permite disipar parcialmente los 
constantes escepticismos en torno a este asunto, que es una actitud hasta cier-
to punto justificada pero en sus debidas proporciones. 

Con esto en mente nos podemos acercar de forma más concreta a la 
relación que tiene la teoría y la experiencia en el campo de las ciencias empí-
ricas. Sabemos que las teorías comúnmente deben someterse de forma con-
tinua a control experimental, esto en virtud de comprobar su validez, por 

90	 M. Artigas, Filosofía de la ciencia, op. cit., p. 152. 
91	  Ibid., pp. 154-157.



177

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

lo que “no existe control experimental que sea totalmente independiente 
de interpretaciones teóricas”92, que siempre están vinculadas al orden ideal. 
Además, el control experimental siempre revela contingencias que están re-
lacionadas con la naturaleza de los problemas y conceptos que se suponen 
en las mismas teorías que se intentan verificar, pero sobre todo dependen de 
los instrumentos de medición que pertenecen, al igual que los problemas y 
los conceptos, a una época determinada por lo que es constante el ejercicio 
hermenéutico al que deben ser sometidas las teorías y los resultados. En 
otros términos, cuando el científico trata de comprobar una hipótesis en 
determinado contexto, esto siempre supone un estado de comprensión de 
las cosas limitado por la propia subjetividad del individuo y por el marco 
teórico desde el cual se sitúa su comprensión. 

En este sentido, lo que es seguro es el hecho de que el control experimen-
tal no garantiza enteramente que la hipótesis, que se ha tratado de contrastar 
con los hechos reales, sea verdadera, pero esto tampoco justifica una actitud 
relativista o prejuiciosa en torno a la actividad científica. Al contrario, este 
es en realidad el punto en el que comprensión y explicación se encuentran. 
Es por esta razón que hemos introducido no sólo una reflexión en torno a 
lo que implica interpretar para comprender, sino también lo que supone 
plantearse la explicación progresiva de la realidad a partir del conocimiento 
que nos ofrecen las ciencias particulares en una relación complementaria 
con los hallazgos y descubrimientos de las ciencias sapienciales. Esto con la 
intención de entender la unidad del conocimiento y las formas tan diversas 
en las que este mismo se expresa, aunque siempre con posibilidad de inte-
gración, y dicha integración subyace allí donde comprensión y explicación 
confluyen sin plantear una contradicción. 

Los experimentos científicos cuestionan los hechos, y este es el verda-
dero lenguaje de la naturaleza física. Como dice Artigas93, el científico le 
plantea hechos-preguntas a la naturaleza para que pueda obtener por parte 
de ésta hechos-respuestas. Este es un plan en el que interrogar de forma co-
rrecta es crucial porque de esto depende el resultado que se obtendrá, pero 
al lograr los resultados las interpretaciones teóricas son bastante relevantes, 

92	  Ibid., p. 161.
93	  Ibid., pp. 161-162.



178

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

ya que en los datos no se encuentra todo. Al relacionar los datos registrados 
siempre hay una base teórica y conceptual desde la cual se sitúa el científico 
y que va más allá de los datos y las observaciones. 

Por tanto, el control experimental de las teorías científicas no es automático, 
sino que incluye importantes dosis de creatividad e interpretación. Esto no 
disminuye lo más mínimo el rigor de la ciencia experimental; más bien in-
dica que en la ciencia ponemos en práctica métodos muy sofisticados, que 
poco o nada tienen que ver con procedimientos automáticos94.

Aquel que simplifica las ciencias experimentales a una simple observa-
ción para la obtención de datos “puros” desconoce la naturaleza de la inves-
tigación experimental. Porque una cosa es la experiencia como conocimien-
to inmediato de la realidad, que se identifica con la percepción personal 
del mundo que impresiona nuestra condición sensitiva, pero otra cosa es la 
experimentación como una actividad que interviene intencionalmente en 
los procesos del mundo natural o artificial con la finalidad de responder a 
las preguntas que se plantean en el marco de una investigación, y que exige 
contrastar las hipótesis formuladas con la observación de situaciones con-
troladas que requieren siempre de conceptos y teorías que van más allá de 
los datos y de la observación. 

Esto de alguna manera nos permite entender las complejidades inheren-
tes a la actividad científica en cuanto tal, puesto que son muchos sus grados y 
modalidades. Pero, como lo hemos adelantado, puede ser orientador aquello 
que Mariano Artigas95 ha propuesto con respecto a la actividad científica, y 
nos referimos a las cuatro categorías generales para simplificar los diversos 
tipos de actividades que lleva a cabo la comunidad científica en el contexto 
de las ciencias experimentales. Recordemos lo que habíamos mencionado al 
respecto: la investigación es la actividad a partir de la cual obtenemos nuevo 
conocimiento, la sistematización hace referencia a la organización del cono-
cimiento científico, la transmisión da a conocer los hallazgos y las conclu-
siones de extensos procesos heurísticos y la aplicación comprende el amplio 
componente práctico de la ciencia para resolver problemas que las diferentes 
disciplinas se plantean en términos de aplicabilidad y eficacia.

94	  Ibid., p. 162.
95	  Ibid., p. 164.



179

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Analicemos entonces estas cuatro actividades generales una por una, 
pero desde el contexto de las ciencias experimentales. Empecemos con la 
investigación científica, allí también encontramos cuatro actividades re-
levantes asociadas a cualquier ciencia empírica: la construcción de sistemas 
teóricos, que brindan explicaciones unitarias con respecto a un ámbito de 
fenómenos físicos; también es importante la construcción de modelos par-
ticulares, ya que estos simplifican la complejidad de las relaciones entre los 
fenómenos naturales; así mismo es crucial la formulación de leyes experi-
mentales porque consolidan de forma clara las relaciones que hay entre las 
magnitudes observables, y por último, es primordial la obtención de cono-
cimientos particulares, pues proporcionan las evidencias fácticas para cada 
una de las leyes, modelos y teorías. 

En el caso de la sistematización, si bien tiene cuatro funciones, se caracte-
riza especialmente por la unificación de los datos particulares, las leyes expe-
rimentales y los principios generales. La primera función es la heurística que 
es la forma en la que se puede obtener nuevo conocimiento en una disciplina 
concreta. La segunda es la función crítica que permite esclarecer los principios 
básicos y las consecuencias de cada componente teórico. La tercera es la fun-
ción explicativa que es la manera en la que un principio básico se despliega en 
un conjunto de leyes experimentales, y la cuarta función comprende la econo-
mía del pensamiento, muy útil en los procesos de axiomatización, puesto que 
el conocimiento que se ha obtenido puede ser utilizado con mayor facilidad.

La transmisión del conocimiento científico expone de formas diversas una 
serie de contenidos teóricos así como los resultados de las investigaciones rea-
lizadas. En este punto es determinante el estilo expositivo que se utilice, sin 
duda varía bastante cuando el estilo es más técnico, como lo podemos verificar 
en las publicaciones especializadas, en comparación con aquellas que son más 
divulgativas, como los libros de texto o los que tienen un carácter más pedagó-
gico. Finalmente, el último de los tipos de actividades científicas corresponde 
a la aplicación de las teorías. La utilización del conocimiento obtenido permi-
te resolver problemas para esclarecer el horizonte heurístico de las diferentes 
disciplinas. Esto hace que la misma ciencia no sea vista como un conjunto es-
tático de conocimientos, porque si bien posee su propia unidad y diversidad, 
no por eso deja de tener cambios constantes y circunstanciales. Después de 



180

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

todo cada problema de carácter científico se presenta siempre dependiente de 
un contexto particular que también debe ser analizado y comprendido inter-
disciplinarmente para que la aplicación resulte más fructífera. 

2.3. Métodos de las ciencias particulares
A partir de aquí podemos retomar nuevamente el tema del método, sólo 

que lo haremos desde el punto de vista de las ciencias particulares y no desde 
el esquema de los fundamentos metodológicos de la ciencia en general que 
ya hemos expuesto. Inicialmente partiremos de las ciencias experimenta-
les, aprovechando la ejemplificación del apartado anterior, pero vinculando 
este abordaje con lo correspondiente a las ciencias formales, y concluiremos 
con la exposición del método de las ciencias humanas. 

Este desarrollo no pretende ser una profundización y mucho menos 
una propuesta taxonómica de los métodos, más bien puede entenderse 
como una descripción de la lógica de la demostración que le es inherente 
a los métodos de las ciencias particulares. Así que para comenzar, recorde-
mos que las ciencias experimentales deben someter las hipótesis formula-
das a un control riguroso, que depende estrictamente de la comprobación 
empírica de su validez. Razón por la que tanto el descubrimiento racional 
(o lógica inventiva) del conocimiento científico como la justificación (o 
lógica demostrativa) de este mismo dependen del control netamente ex-
perimental, ya sea en un proceso ascendente para construir las entidades 
teóricas a partir de las condiciones particulares en las que se da el conoci-
miento sensible, o en un proceso descendente que pretende comprobar 
la validez de las construcciones teóricas, y que conocemos como método 
hipotético-deductivo. Este procedimiento gira en torno a la solución de 
problemas. En este orden de ideas, se plantea una respuesta hipotética que 
debe ser evaluada de forma constante para eliminar los posibles errores que 
se encuentren en la hipótesis o, en su defecto, prescindir de esta misma, 
aprovechando el hecho de que estas entidades teóricas no gozan de nin-
guna garantía. 

Pero el método hipotético-deductivo no es el único en el corpus de las 
ciencias experimentales, recordemos que hay un abanico de posibilidades, 
es decir, formas en las que el científico suele desarrollar la actividad que le 



181

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

compete.  Pero antes de abordar este aspecto de la cuestión es primordial 
entender en qué consiste el hecho de que las diferentes disciplinas, sean 
humanas, experimentales o formales, tengan una serie de principios en los 
que se sustenta todo su proceder. 

¿Qué es entonces un principio y cuáles son sus tipos? Podríamos dete-
nernos extensamente en la exposición de los principios de termodinámica, 
el principio de incertidumbre o el principio de conservación de la materia y 
la energía, pero el esclarecimiento de qué son cada uno de estos principios 
y su relevancia científica no contestaría a la pregunta que hemos planteado. 
Así que comencemos diciendo que un principio es una verdad fundamental 
que no necesita ser demostrada, puesto que es evidente por sí misma. Esta 
puede ser una definición inicial que nos permita encontrar un significado 
común para todo aquello que denominemos “principio” en el contexto 
científico. Pues como sabemos no sólo existen principios en las ciencias for-
males o experimentales, también existen primeros principios en la filosofía, 
y son primeros por el hecho de que toda actividad científica los presupone. 
Por lo mismo, no creo que sea insólito afirmar que la noción de principio 
sea claramente una idea analógica, ya que no se dice de una forma única y 
objetiva, pero tampoco arbitraria y consensuada. Claramente, el significado 
de lo que es un principio se predica de una forma común tanto en la filoso-
fía como en las ciencias particulares, pero su sentido puede diferir según el 
contexto que implique el uso de esta expresión. 

Según esto, un principio sigue siendo una verdad fundamental que es 
evidente por sí misma tanto en el contexto de la filosofía (ciencia sapien-
cial) como en el contexto de las ciencias particulares. Sólo que los princi-
pios metafísicos y lógicos son primeros, y de allí que estén supuestos en los 
principios de las ciencias experimentales. Estos son el principio de identi-
dad, de no contradicción, de tercero excluido y de razón suficiente (del cual 
se desprenden el principio de causalidad y el de finalidad) que son las bases 
ontológicas y lógicas de la actividad científica, y por lo mismo el cimiento 
de las ciencias humanas, formales y experimentales. Es a partir de estas bases 
que las ciencias particulares pueden formular sus propios principios, que a 
la vez, como lo expone Artigas96, tienen sus diferentes niveles. 

96	  Ibid., p. 173.



182

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

Primero un nivel ontológico, en virtud del cual toda actividad científica 
acepta un supuesto de la existencia de la naturaleza y del ser humano. Si no se 
aceptara esto implicaría rechazar de entrada la posibilidad misma de la activi-
dad científica, puesto que no hay objeto de estudio ni fenómeno que pueda 
ser investigado. Esta sería la posición del escepticismo radical que transgrede 
los primeros principios del ser y del pensamiento. En un grado secundario, un 
nivel epistemológico, desde el cual adherimos intelectual y voluntariamente a 
la verdad aceptando que podemos progresar en el conocimiento de las cosas a 
través del razonamiento y la experimentación. El relativismo radical es la po-
sición contraria a esta perspectiva porque hace depender la verdad o el error 
de la apreciación individual de cada sujeto. Y finalmente, un nivel ético, en el 
cual se acepta que los objetivos generales de la ciencia son valores que deben 
ser buscados por el hombre, sin perjudicar o dañar aquello que por el simple 
hecho de existir ya tiene un valor en sí mismo.

Estos niveles característicos de los principios de las ciencias particulares 
se integran con la lógica del método y la lógica de la demostración de las 
diferentes disciplinas. En el caso del método axiomático se plantean teorías, 
como sistemas de enunciados básicos y fundamentales, que es usual en las 
ciencias formales, ya que parten de proposiciones necesarias y evidentes, 
que denominamos axiomas, a partir de los cuales podemos obtener cono-
cimiento por deducción, y que se ha hecho más frecuente en las ciencias 
experimentales después de la modernidad. En lo correspondiente a los mé-
todos inductivos o empíricos, el conocimiento depende directamente de 
los datos sensibles y concretos, es decir, se parte de una observación de los 
hechos que posteriormente nos lleva a determinar las relaciones existentes 
entre los mismos, y es a partir de estas correlaciones que se pueden obtener 
formulaciones más formales, que se plantean en las leyes de la ciencia. 

Todo esto supone que aceptamos en el mundo natural cierta uniformi-
dad de los sucesos y fenómenos, así como la existencia de un orden que el 
entendimiento humano puede conocer y analizar, sin tener que afirmar por 
esta razón que el conocimiento obtenido sea absoluto. En realidad es todo 
lo contrario, el conocimiento experimental debe ser corroborado repetida-
mente, de allí que tampoco sea cierto que las leyes formuladas por la ciencia 
inductiva sean universales. Es verdad que las leyes reúnen las correlaciones 



183

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

entre una serie de fenómenos observados, pero estas siempre son parciales y 
son susceptibles de sufrir modificaciones o pueden ser reemplazadas, siem-
pre y cuando la evidencia lo demuestre. Sin embargo, esto no impide que las 
ciencias experimentales puedan formular teorías, que son una formulación 
sintética del conocimiento obtenido a partir de un grupo de leyes científi-
cas. Así mismo, esto supone una lógica de la demostración que puede deter-
minar la causa a partir de los efectos o una demostración que puede probar 
la existencia del efecto a partir del conocimiento de la causa, denominadas 
clásicamente demostración quia y demostración proter quid respectivamente. 
Formas en las que el científico puede justificar la validez de sus postulados o 
hipótesis, y formular con el tiempo leyes e incluso teorías en las que siempre 
interviene la creatividad y la interpretación.

En lo que compete al método hipotético-deductivo, que ya explicábamos 
anteriormente, se utiliza más bien un procedimiento en el que la validez de 
una hipótesis depende siempre de lo que sea posible comprobar. Esto da lu-
gar al menos a dos grados en los que la hipótesis puede ser formulada, en al-
gunos casos estará más próxima a la experiencia o al nivel observacional, que 
podríamos denominar hipótesis empírica, y en otros casos estará más próxima 
a la teoría o a los sistemas teóricos, razón por la que recibe el nombre de 
hipótesis abstracta. Pero ¿qué tan seguros podemos estar de que la hipótesis 
planteada para la solución de un problema es verdadera, especialmente cuan-
do no hay un experimento crucial que pueda reducir todo a un único hecho 
irrefutable o cuando no podemos simplificar la comprobación de una hipó-
tesis a una estricta demostración lógica en el campo de las entidades teóricas? 
Mariano Artigas considera al respecto que “nunca puede demostrarse estric-
tamente la verdad de las hipótesis mediante el método hipotético-deductivo, 
mientras que, por el contrario, es posible demostrar su falsedad”97. Ciertamente, 
la validez de una hipótesis supone también la validez de las consecuencias 
que de esta se deriven, pero que podamos deducir una consecuencia a partir 
de una serie de premisas no implica que estas mismas sean correctas, aunque 
sí es cierto que si la consecuencia es falsa es porque hay un error en alguna 
de las premisas. Así que el método hipotético-deductivo nos permite refutar 
una hipótesis pero no verificarla, es lo que se conoce como la asimetría lógica 

97	 Ibid., p. 182.



184

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

entre la verificación y la falsación98.  Esto desde luego implica que realizar re-
futaciones válidas es más sencillo, a pesar de las dificultades que supone, que 
obtener verificaciones o demostraciones positivas.

Con lo anterior, no se quiere dar a entender que las demostraciones po-
sitivas, en el marco del método hipotético-deductivo, no sean posibles. En 
efecto, sí que lo son, pero normalmente enfrentamos algunas dificultades. 
Es usual que la dificultad para verificar una hipótesis disminuya cuando está 
más cercana al nivel observacional, mientras que es posible que la dificultad 
aumente cuando la hipótesis es más general o abstracta. No obstante, se 
pueden tener presentes algunos criterios que en la misma práctica científica 
pueden encauzar este proceso de verificación. 

Podemos atender, por un lado, al poder explicativo de la hipótesis, en donde 
es patente la capacidad que esta misma posee para justificar los datos obtenidos, 
o también nos podemos fijar en su poder predictivo. De esta manera, si a partir 
de la hipótesis es posible deducir una consecuencia lógica es porque la primera 
es capaz de explicar y predecir la segunda. Según esto, entendemos que hay tam-
bién en la hipótesis una precisión de las explicaciones y las predicciones, y dicha 
precisión se debe fundamentalmente a la exactitud de las comprobaciones rea-
lizadas. Sin duda, los criterios precedentes pueden ser reforzados por la conver-
gencia de pruebas variadas e independientes, Artigas99 considera que este hecho 
aumenta la fiabilidad en las teorías y, por lo tanto, hay también más confianza 
de parte de la comunidad científica, especialmente cuando la teoría se entrelaza 
con una red de entidades de esta misma naturaleza para formar una red teórica, 
que permite así un apoyo mutuo entre las teorías. Estos criterios son centrales 
para poder realizar verificaciones o demostraciones positivas en el contexto del 
método hipotético-deductivo, que por lo que vemos no se reduce a un simple 
procedimiento de refutación como muchas veces se cree. 

Para cerrar este apartado, concluiremos con algunas alusiones en torno 
al método de las ciencias humanas. Será indispensable para este propósito 
entender que una de las diferencias fundamentales entre las ciencias experi-
mentales y las ciencias humanas es precisamente su objeto de estudio. Esto lo 
queremos advertir en virtud de reafirmar que el estatuto epistemológico de las 
98	 Idem.
99	 Ibid., p. 185.



185

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

disciplinas está entrelazado profundamente con su objeto de estudio, de allí 
que sea esta una diferencia de gran importancia a la hora de poder compren-
der cuál es el criterio del que partimos para establecer la distinción entre las 
ciencias experimentales, cuyo objeto de estudio es la naturaleza, y las ciencias 
humanas, cuyo objeto de estudio es el ser humano en su dimensión espiritual. 

En este punto es igual de significativo aclarar que en cuanto a los fenó-
menos humanos se refiere (entiéndase por fenómenos humanos aquellos que 
están más allá de la materia) es crucial la libertad, puesto que es una de las di-
mensiones específicas de la existencia del hombre. Motivo por el cual no po-
demos pretender extrapolar los métodos de las ciencias experimentales a las 
ciencias humanas donde no existen las condiciones de posibilidad para poder 
aplicarlos, es decir, si el hombre es un ser libre no es posible llevar a cabo expe-
rimentos que sean repetibles o formular leyes constantes y fijas tal y como sí lo 
hacen los científicos naturales con el estado de cosas de la naturaleza.

Dentro de las ciencias humanas también existen diferencias importantes. 
Se suele aceptar que la más próxima a las ciencias naturales es la economía, 
sobre todo cuando estudia fenómenos que se desarrollan en el marco de 
unas condiciones económicas estables; en cambio, cuando se intenta pre-
decir el futuro económico a largo plazo, o en sociedades poco estables, las 
dificultades aumentan notablemente. Otras ciencias humanas, como la an-
tropología cultural, la psicología del comportamiento humano, o las ciencias 
sociales como la sociología o la teoría política, aunque procedan con todo el 
rigor posible y puedan conseguir resultados interesantes, incluyen muchos 
aspectos que no se pueden someter, o sólo en pequeño grado, a tratamiento 
cuantitativo y a experimentación, de donde resulta que, en tales casos, no 
se pueden conseguir leyes generales ni predicciones demasiado fiables. Lo 
mismo cabe decir de la historia100.

Todo esto se debe al hecho de que el ser humano es un ente que no es po-
sible reducir a unas categorías cuantificables o sencillamente verificables. En 
vista de esta característica principal, se plantea usualmente una diferencia, 
no del todo precisa, entre las ciencias experimentales, que se encargan de 
explicar los fenómenos naturales, y las ciencias humanas, que tienen como 
propósito comprender las dimensiones de la condición humana. Razón por 
la que al dar una explicación estamos ante una justificación que emerge a 

100	 Ibid., p. 188.



186

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

partir de unas leyes o enunciados evidentes que le permiten al científico na-
tural exponer una serie de resultados a los que se ha podido llegar a través de 
la inferencia. En cambio cuando comprendemos “algo” la situación cambia 
porque lo comprendido es una vivencia en la que la situación personal está 
mucho más presente, en vista de que el científico de las humanidades está 
involucrado personalmente con la experiencia que le suscita su objeto de 
estudio. Todo esto es cierto en alguna medida, pero como hemos tratado de 
aclararlo, tanto las ciencias naturales como las ciencias humanas participan 
de la tensión entre la explicación y la comprensión. 

Tratemos de imaginar un arco de tiro para representarnos esta situación. 
La cuerda de un arco de tiro representa en este caso la tensión de la razón 
entre la explicación y la comprensión. En este sentido, el arco representa 
la razón, que es el mismo entendimiento solo que en función de pasar de 
unas verdades conocidas a otras que son desconocidas, y las diversas disci-
plinas que existen, sean estas ciencias experimentales o ciencias humanas, 
tienen diversos grados de tensión, unas pueden tensar más la explicación 
que la comprensión como es el caso de las ciencias naturales, y así mismo las 
ciencias humanas pueden tensar más la comprensión que la explicación. Y 
esto a la vez sucede en distintos grados, ya que la tensión no es la misma en 
la economía que en la historia o en la física que en la biología. Pero, como 
lo hemos visto, en cualquier caso hay tensión, es decir, la razón se adecúa al 
objeto de estudio para ir de lo conocido a lo desconocido pero sin que la ra-
zón deba escindirse internamente, esto sería un sinsentido. Así que no debe 
existir una separación tajante entre explicación y comprensión. 

Lo que nos lleva a afirmar que toda actividad científica es realizada desde 
nuestra situación personal, y no puede ser de otra forma, puesto que siempre 
es una persona la que está conociendo y participando de esa experiencia sin 
importar el campo epistémico de la disciplina desde la cual esté abordando 
el fenómeno de estudio. Lo que sí es necesario es determinar esos alcances 
de la tensión que a cada disciplina le competen, por esta razón anunciába-
mos que en realidad no es erróneo del todo decir que la explicación le es 
más inherente a las ciencias experimentales y que las ciencias humanas están 
más cercanas al horizonte de la comprensión. Pero como se ha dicho, es 
mejor pensar en esto como una tensión que hace posible la interpretación y 



187

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

la creatividad en las ciencias naturales y que a la vez le permite a las ciencias 
sociales un espectro de explicabilidad en su justa proporción (ver Tabla 6, 
en la que se da cabida a una lógica de la investigación y la demostración en 
la misma hermenéutica).

El arco de la razón, cuya tensión se da entre la explicación y la compren-
sión, nos puede ayudar al esclarecimiento de muchas de las dificultades que 
se imponen al tema de los métodos de las ciencias humanas. Es cierto que 
en este contexto no se puede garantizar un alto grado de fiabilidad de las 
leyes101, al menos no en las ciencias humanas por lo que interviene la dimen-
sión de la libertad, pero tampoco es verdad que la fiabilidad en las leyes de 
las ciencias naturales sea perfecta, y allí reside la cuestión. Como hemos 
mencionado hace un momento, también en las ciencias naturales el cien-
tífico tiene una experiencia cognoscitiva específica que está impregnada de 
sus propias precomprensiones, es decir, de la circunstancia histórica que le 
compete, por lo que tiene una o varias tradiciones concretas que limitan la 
forma en la que puede dar razón del mundo natural. Algo que sucede muy a 
pesar del rigor propio de su disciplina. Esto sin contar la forma en la que sus 
juicios personales pueden intervenir en la manera en la que obtiene ciertos 
resultados. En conclusión, enfrenta una circunstancia similar pero no igual 
a la de un científico de las humanidades; y esto que ambos individuos enca-
ran es la condición propia de su existencia y todo lo que esto conlleva. 

A la vez hay una imposibilidad de realizar experimentos en las humanida-
des, al menos en el mismo rango de aplicabilidad de las ciencias naturales, 
por el hecho de que no hay regularidad o uniformidad en los fenómenos 
antropológicos. Esto es verdad, los seres humanos no pueden ser homoge-
nizados porque su individualidad es única, necesitaríamos de una ciencia 
especializada en cada mundo interior del hombre, lo que sería no sólo in-
congruente sino poco pragmático. Pero el hecho de que el fuero interno 
del hombre sea insondable no implica directamente que no haya aspectos 
en común entre los mismos seres humanos, sólo el hecho de nuestra propia 
condición ontológica lo demuestra, es algo que compartimos, a pesar de las 
formas tan diversas en las que esa misma condición se despliega en la exis-
tencia de cada sujeto. Y, desde luego, es evidente que tener una naturaleza 

101	  Ibid., p. 189.



188

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

común no es lo mismo que una regularidad, pero nuestras acciones sociales, 
cuya posibilidad de ser ejercidas devienen de esta constitución ontológica, 
pueden ser regulares en cierto sentido y son aspectos que pueden tener al-
guna justificación explicativa, aunque sin ser reducidas a estas mismas, por 
ejemplo ciertas conductas o costumbres que permanecen en el tiempo en 
diferentes comunidades, como prácticas colectivas de índole cultural, y que 
si bien tienen una relación decisiva con otros aspectos en los que las ciencias 
humanas ahondan profusamente, esto no impide que pueda obtenerse a 
partir de allí una serie de explicaciones sobre dicha regularidad práctica en 
la historia de esas comunidades.

Incluso, también se ha dicho que existirían grandes dificultades en lo 
concerniente con la obtención de la comprobación de hipótesis en las ciencias 
humanas. Especialmente porque no hay posibilidad de realizar un experi-
mento controlado de la mayoría de los fenómenos humanos, y esto obstacu-
liza o acaba con la posibilidad de la comprobación. Objeción que también 
es válida si la lógica de la demostración se reduce a los criterios científicos de 
las disciplinas experimentales, es decir, que la refutación o comprobación 
de una hipótesis es posible si o sólo si se cumplen los parámetros que ya 
se han expuesto anteriormente. Pero así como en las ciencias naturales la 
comprobación de las hipótesis puede estar sustentada en las explicaciones 
que se contrastan con los hechos, también es importante recordar que las 
mencionadas comprobaciones siempre tienen que ver con interpretaciones, 
que el científico realiza porque no hay hechos puros en la realidad natural 
y son muchas las construcciones teóricas que dependen del arbitrio de la 
comunidad científica. De esta manera las ciencias humanas, a diferencia de 
las ciencias naturales, pueden formular hipótesis en las que hay una especie 
de identidad entre el sujeto y el objeto de estudio, pero esto no afecta la 
comprobación de las hipótesis como se piensa, puesto que el científico de 
las humanidades necesita una proximidad constante al contexto que trata 
de comprender. Por lo tanto, el individuo que investiga tiene la necesidad 
de participar en el horizonte de su objeto de estudio. Lo que no implica ca-
rencia de objetividad, ya que la comprensión se obtiene a condición de vivir 
la experiencia que se interpreta como en la hermenéutica de los símbolos. 
En estricto sentido no es comprobar sin más la hipótesis, sino comprobar 



189

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

a condición de participar en la hipótesis interpretativa (que es un símbolo) 
con el fin de lograr la comprensión.

Esta es una reflexión que no podría acotarse en tan poco espacio, pero 
una posible forma de intentar una mejor asimilación es partir de este arco 
de la razón, que no es sólo un complemento entre contrarios (explica-
ción y comprensión), sino también una estructura analógica de la misma 
naturaleza del entendimiento, y posiblemente de la realidad. Donde más 
que una relación de opuestos existe una diferencia lógica con respecto a la 
unidad que expresan dicotomías como sujeto-objeto, libertad-necesidad, 
valores-hechos, intencionalidad-experimentación, particularidad-universa-
lidad, etc., que plantean una distinción claramente, pero sobre todo una 
coexistencia de la unidad diferenciada del ser y el conocer.

3. Construcciones científicas: conceptos, enuncia-
dos y teorías

Para hacer un análisis de las construcciones científicas serían pertinentes 
unas precisiones de carácter gnoseológico y psicológico, que nos permitan 
entender de mejor manera el tema a tratar. No entraremos a profundizar 
las distinciones que ya se anunciaban brevemente al comienzo del presente 
capítulo, pero las volvemos a mencionar con el objetivo de que nos brinde 
un panorama adecuado para comprender mejor cómo llegamos a obtener 
ideas y posteriormente juicios sobre las cosas, y de esta forma explicar las 
construcciones propiamente científicas. Comencemos recordando que el 
conocimiento es una representación de la semejanza de un objeto en alguna 
de nuestras facultades cognitivas102. En lo que corresponde a su formación 
podemos hablar de dos momentos, el primero donde los sentidos externos 
e internos, también llamados perceptores y conservadores respectivamente, 
nos permiten tener un conocimiento sensible de la realidad, mientras que 
en el segundo momento, el entendimiento es el encargado de hacer el pro-
ceso de abstracción y generalización, es decir, al ser una facultad inmaterial 
y, por lo tanto, independiente de un órgano concreto, puede representarse 
la naturaleza de las cosas (lo que son) prescindiendo de las características 
accidentales como la figura, el color, el tamaño, etc. 

102	  R. Bulla, Nociones preliminares de Teoría del conocimiento, op. cit., p. 46.



190

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

Es gracias a la abstracción y la generalización que podemos formarnos 
ideas o conceptos de las cosas. Así que la idea (eidos) es, por un lado, el pri-
mer acto del entendimiento y, por otro lado, la representación de lo que las 
cosas son. En este sentido, también es posible establecer comparaciones entre 
nuestros conceptos, y es a partir de esta comparación que se pueden obte-
ner juicios sobre la realidad, ya que estos últimos afirman la conveniencia o 
disconveniencia entre las ideas que lo conforman. En consecuencia, el juicio 
es el segundo acto del entendimiento. Esto es importante, puesto que es en 
virtud de los juicios que se puede obtener el raciocinio que es la consecuencia 
de comparar dos o más verdades conocidas (juicios que llamamos premisas) 
para llegar a una verdad desconocida (conclusión), de allí que el raciocinio 
sea el tercer acto del entendimiento. Finalmente, nos quedaría una aclaración 
más al respecto, es verdad que la idea, el juicio y el raciocinio son actos del 
entendimiento, pero en sentido estricto los primeros dos son actos de la inte-
ligencia y el último es un acto que ejerce directamente la razón, ambas (inte-
ligencia y razón) son funciones del entendimiento humano. 

Recordemos que son cuatro estas funciones, a saber, la consciencia (co-
nocimiento de nuestra propia existencia), la inteligencia (que conoce los pri-
meros principios y se hace cargo de la formación de las ideas y los juicios), 
la razón (que va de las verdades conocidas a las desconocidas) y la memoria 
(que conserva, reproduce y reconoce lo conocido). Esto nos permitirá tener 
un acervo más sólido para sondear con solvencia el tema de las construccio-
nes científicas porque es este el sustrato ineludible para comprender los re-
sultados que emergen de la aplicación del método científico, que son respec-
tivamente los conceptos, los enunciados y las teorías científicas. Para lo cual 
tomaremos nuevamente de ejemplo a las ciencias experimentales, respetan-
do el hilo conductor que hasta este punto ha orientado nuestra exposición, 
y que ha seguido de cerca los aportes del filósofo español Mariano Artigas. 

3.1. Conceptos científicos: clasificatorios, comparativos y cuan-
titativos

Como se ha mencionado inicialmente, los conceptos son representacio-
nes de la naturaleza de las cosas en sentido filosófico, pero en sentido cientí-
fico si bien son representaciones, estas deben ser entendidas como construc-



191

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

ciones lógicas de la realidad observable, ya que los conceptos científicos están 
vinculados directamente con la realidad física de los fenómenos del mundo 
natural o humano. En este orden de ideas, el concepto científico de las cien-
cias experimentales es una construcción de carácter teórico que representa 
un estado de cosas del mundo natural que se revela en la experiencia sensible 
y es susceptible de ser cuantificado. Esta definición nos deja entrever que la 
filosofía y las ciencias particulares tienen distintos grados de abstracción, que 
podemos sintetizar en el hecho de que la filosofía nos dice qué son las cosas, 
mientras las ciencias particulares nos muestran cómo son las cosas. Es cierto 
que esto puede ser percibido como una simplificación del problema pero la 
distinción en sí misma no es errada, así que tomemos esto como un punto de 
partida para entender el planteamiento general de lo subsiguiente.

Con esto en mente podemos exponer una clasificación sencilla de los 
conceptos científicos en el campo de las ciencias experimentales. Según 
esto tenemos los conceptos clasificatorios como lo son los términos “átomo”, 
“célula”, “tejido”, “órgano”, etc., que permiten dividir en conjuntos ciertas 
características o propiedades del mundo natural; también nos encontramos 
con conceptos comparativos que nos permiten determinar criterios para deli-
mitar propiedades generales que identificamos en la naturaleza física como 
son “masa”, “energía”, “peso”, etc., que nos permiten comparar el hecho de 
que un cuerpo sea más pesado que otro en un caso concreto; y así mismo se 
habla de conceptos cuantitativos que establecen unas unidades de magnitud 
que guardan relación con algunas teorías matemáticas que permiten que un 
experimento pueda ser controlado y repetible103. Un ejemplo de magnitud 
específica es la temperatura que puede ser medida de forma escalar, es decir, 
la temperatura de un cuerpo puede aumentar o disminuir en una situación 
concreta y esto lo podemos saber porque existen sistemas de medida en gra-
dos Kelvin, Farenheit o Celcius, que nos permiten medir esa variación, así 
como existen magnitudes que son a la vez escalares y aditivas como la masa, 
ya que es posible sumar la masa de dos cuerpos que se encuentran relaciona-
dos en un mismo sistema. Las magnitudes en realidad son relevantes por-
que le permiten al científico experimental formar un puente entre la teoría 
y la experimentación. 

103	  M. Artigas, Filosofía de la ciencia, op. cit., pp. 195-196. 



192

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

Figura 17.
Clases de conceptos científicos en las ciencias experimentales

Elaboración propia. Basada en Ibid., pp. 195-197.

Podemos partir de una representación (ver Figura 17) que nos ayude a 
comprender la relación interna que existe entre los tres principales concep-
tos de las ciencias experimentales, y la forma en la que las construcciones 
científicas de este tipo se relacionan entre sí (conceptos, enunciados y teo-
rías). Se sabe que en principio los conceptos clasificatorios son extraídos del 
lenguaje ordinario, pero al convertirse en conceptos cuantitativos, luego de 
fijar unidades o escalas de magnitud muy concretas, se perfeccionan y dan 
lugar a un nuevo concepto clasificatorio, sólo que mucho más profundo y 
riguroso. Este aspecto abre espacio a la configuración de conceptos compa-
rativos mucho más pertinentes en lo que se refiere a establecer criterios que 
hacen posible la estandarización de medidas en los sistemas científicos. Así 
que hay una articulación decisiva entre estos mismos conceptos de las cien-



193

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

cias experimentales, que le brindan a estas últimas la posibilidad de formar 
enunciados sobre la realidad.

La especificidad con la que las ciencias naturales suelen definir sus conceptos 
refleja precisamente un continuo escrutinio de las mejores aproximaciones des-
criptivas que se pueden realizar sobre los hechos, pero esta es una labor ingente y 
de constantes replanteamientos. Muchas veces un solo concepto científico pue-
de dar cabida a muchos sentidos, por ejemplo, el concepto de átomo es bastante 
polisémico, desde Gregor Mendel al modelo cuántico hallamos una amplia va-
riación del significado de dicho término. Esto no implica que la ciencia pierda 
de vista el referente de estudio, que es esencialmente un fenómeno concreto, 
sólo se asume que un concepto no es el resultado de una observación de hechos 
puros porque no los hay. Por lo tanto, el científico natural parte de los presu-
puestos conceptuales de su disciplina para definir, en el marco de sus posibili-
dades, lo que la teoría y la experimentación le permiten. Lo que implica asumir 
conceptos básicos e interpretaciones para establecer o cambiar la definición de 
un concepto determinado. Incluso, para decirlo de una forma más simplificada, 
las ciencias experimentales fijan su fundamentación conceptual en un alto índi-
ce de convencionalidad y acuerdo intersubjetivo, que no debe confundirse con 
equivocidad, más bien es una forma en la que se puede entender la objetividad 
en el marco de las ciencias naturales. Esto por un lado, y así como lo conside-
ra Artigas104, en las ciencias experimentales es evidente que la formación de los 
conceptos científicos deviene de la teoría y la experimentación, pero también de 
la interpretación, que no debe ser confundida con arbitrariedad. 

3.2. Enunciados científicos: observacionales, leyes experimen-
tales y principios generales

Remitiéndonos a las aclaraciones precedentes, hemos dicho que los juicios 
o enunciados los obtenemos en virtud de la comparación de ideas o concep-
tos. Siendo así, los enunciados afirman la inherencia de ciertas propiedades 
de los fenómenos naturales, esto claramente en el contexto de las ciencias ex-
perimentales, o también afirman la existencia de los objetos del mundo físico. 
Incluso, pueden tener funciones más bien instrumentales que no están nece-
sariamente vinculadas con la realidad, pero que son relevantes para elaborar 

104	  Ibid., p. 203.



194

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

explicaciones teóricas. Podemos plantear tres clases de enunciados que son 
característicos de las ciencias experimentales (ver Figura 18). El primero es 
el enunciado observacional, que como se da a entender, expresa los datos que 
se obtienen de la experiencia inmediata. Es usual que este tipo de enunciados 
los encontremos asociados con planteamientos de problemas, que desde el 
punto de vista empírico no siempre son explicables, así mismo se utilizan para 
la comprobación de hipótesis, puesto que son enunciados de carácter contex-
tual, y es claro que aquello que expresan no es definitivo ya que lo afirmado 
es provisional, además están particularmente mediados por interpretaciones.

Figura 18.
Clases de enunciados de las ciencias experimentales

Elaboración propia. Basada en Ibid., pp. 208-209.



195

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

El segundo tipo de enunciados de las ciencias naturales son las leyes expe-
rimentales que expresan la relación entre enunciados observacionales. Esto 
quiere decir que representan un conocimiento más seguro, son una especie 
de hipótesis generales que agrupan por lo mismo un gran número de casos 
posibles en el nivel de la ciencia experimental. Esto lo decimos porque no 
se puede comprobar la validez de las leyes experimentales de forma defini-
tiva, pero son esenciales en la actividad científica en vista de que permiten 
a las disciplinas de las ciencias experimentales tener un acervo más estable 
a la hora de construir sistemas teóricos, razón por la que se convierten en 
la base empírica (general) para fundamentar procesos de medición. Y pue-
de que las leyes experimentales sean realmente funcionales para construir 
explicaciones teóricas, pero no son un reflejo exacto del mundo natural, en 
este caso Artigas105 considera que es mejor no utilizar el término ley sino 
ecuación, que es una formulación cuantitativa de carácter simbólico cuya 
aplicación exige aceptar una serie de supuestos teóricos. 

Por estos motivos, y teniendo en cuenta que pueden afinarse progresiva-
mente tanto la simbolización teórica como los instrumentos de medición, 
todas las leyes son aproximadas, provisionales y relativas. El progreso cientí-
fico puede determinar que el grado de aproximación proporcionado por 
una ley resulta insuficiente para las nuevas necesidades de la investigación. 
Sin embargo, ello no impide que una ley sea válida en su contexto propio, 
y que esa validez sea parcialmente independiente de los sistemas teóricos 
explicativos en los que pueda encuadrarse106.

El tercer grupo de enunciados científicos son los principios generales que 
expresan relaciones válidas de modo general, y que están conformados por 
conceptos teóricos que pueden o no aludir al conocimiento experimental. 
Un ejemplo al respecto puede ser el principio de conservación, que no sólo 
se cumple en el campo de la energía cinética, calorífica y eléctrica, sino tam-
bién en los fenómenos subatómicos. En la Figura 18 podemos ver que la 
circunferencia que corresponde a los principios generales está claramente 
delimitada, siendo además la más pequeña de las tres. Esto quiere decir, 
por un lado, que estos mismos enunciados son en realidad muy pocos en 

105	  Ibid., p. 207.
106	  Idem.



196

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

el marco de las ciencias naturales, y, por otro lado, que teóricamente están 
bien definidos y no dependen directamente del conocimiento empírico a 
pesar de que están relacionados con este último. En torno a las leyes experi-
mentales hay que decir que estas constituyen una base empírica general que 
tiende hacia la universalidad de los principios, pero también están vincula-
das al conocimiento sensible del mundo natural, pues son hipótesis gene-
rales cuya validez se restringe al cumplimiento de una serie de condiciones 
contextuales, de allí que la circunferencia no está tan bien definida, aunque 
son realmente importantes en la actividad científica como se mencionaba 
hace un momento. Finalmente, tenemos los enunciados observacionales 
que dependen de la experimentación, están claramente relacionados con el 
conocimiento sensible y conforman la base empírica más específica de las 
ciencias experimentales, y constituyen el espacio lógico en el que se relacio-
nan los conceptos que emergen precisamente del contacto con el mundo 
sensible, por lo que su circunferencia es más amplia y menos definida. Estos 
tres tipos de enunciados se complementan para dar cabida a la formación 
de las teorías científicas.

3.3. Teorías científicas: enfoque fenomenológico y representa-
cional

Las teorías o sistemas teóricos son un conjunto de enunciados que guar-
dan una cohesión interna entre sí, y dicha cohesión depende de la solidez de 
las relaciones lógicas entre los enunciados que constituyen una teoría con-
creta. Así que para que una disciplina pueda formular teorías generales debe 
disponer de un buen número de leyes experimentales que puedan sustentar 
este sistema hipotético-deductivo, porque a pesar de que las ciencias experi-
mentales logran una mejor integración disciplinar al fijar teorías generales, 
esto no quiere decir que dichas construcciones científicas sean definitivas, 
siguen siendo hipotéticas, por lo que no podemos afirmar que tengan una 
validez universal. Siempre es posible realizar ajustes a la formulación de la 
teoría para obtener mejores explicaciones y predicciones. Especialmente en 
este punto hay disparidad entre los epistemólogos, algunos consideran que 
el estar más cercanos a la experiencia sensible de los fenómenos naturales 
hace que las predicciones y las explicaciones puedan ser más seguras, aun-



197

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

que eso sí, menos profundas por el hecho de que se alejan de los modelos 
teóricos. A este enfoque se le conoce como fenomenológico por el hecho de 
que hay mayor proximidad con el mundo natural. En cambio, otros piensan 
que la ciencia logra mayor profundidad al trabajar con modelos hipotéti-
cos que representan estructuras o procesos que son inobservables, y que no 
dependen tanto de la contingencia y la contextualidad que le es propia a la 
observación y a la experimentación, sin embargo, este enfoque representa-
cional no puede garantizar la seguridad que sí brinda el enfoque fenome-
nológico en lo que se refiere a las explicaciones o predicciones, aunque ha 
demostrado ser muy útil en la teoría de la mecánica cuántica y también en 
la teoría general de la relatividad. 

Aquí podemos observar dos enfoques enfrentados que tratan de deter-
minar la forma en la que se puede decir que una teoría sí es válida para la 
resolución de un problema, y como lo vemos ambos enfoques tienen sus 
fortalezas. En la práctica suele suceder que un problema real puede suscitar 
el enfrentamiento ente dos teorías rivales. En principio podríamos decir 
que los criterios de aceptabilidad, que se han señalado durante el desarro-
llo del capítulo, son suficientes para resolver esta inquietud, pero no es del 
todo así. En realidad muchas de las soluciones hipotéticas que se presentan 
para responder a un problema real surgen de teorías diferentes, válidas en 
sus contextos y condiciones, pero que no son comparables o traducibles con 
otras teorías. Esto es precisamente lo que se conoce como el fenómeno de 
teorías incompatibles o inconmensurabilidad, es decir, las teorías contie-
nen conceptos diferentes y formas de experimentación muy opuestas hasta 
el punto de no poder plantear convergencias de ninguna naturaleza. El caso 
más patente lo tenemos en la teoría de la relatividad general y la teoría de la 
mecánica cuántica, que son dos formas de experimentar y explicar el mun-
do natural desde tópicos teóricos realmente distintos. Entonces, ¿cómo 
podemos explicar el progreso científico de la ciencia ante la inconmensura-
bilidad de las teorías?

Intentemos imaginar el progreso científico de forma lineal, pero tam-
bién como algo acumulativo y homogéneo. Al pensar en esta imagen po-
demos confirmar que los inicios de las mismas ciencias experimentales y 
el surgimiento de las diversas disciplinas fueron parcialmente así. Pero al 



198

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

dilatarse el desarrollo del conocimiento disciplinar es un hecho evidente 
que esta uniformidad en alguna medida se ha fragmentado y ha adquirido 
con el tiempo una imagen más heterogénea. Lo que no nos puede llevar 
a una conclusión relativista sobre el progreso científico, negando incluso 
su existencia. Realmente podemos concebir un progreso científico en las 
diversas disciplinas sin que las nuevas teorías o modelos tengan que necesa-
riamente hacerse con las concepciones clásicas o los modelos precedentes. 
Después de todo el criterio máximo que hace que tanto la teoría tradicional 
como la nueva teoría sean válidas (en ciertas condiciones de posibilidad) es 
el objeto de estudio de la disciplina, y es en torno a este mismo que debemos 
pensar el sentido del progreso científico en el nivel más práctico y cercano 
al conocimiento sensible, así como en el nivel más teórico y universal de la 
abstracción propia de las ciencias experimentales.

Conclusión
Este paso por la epistemología o la filosofía de la ciencia ha sido obliga-

torio para analizar la naturaleza del conocimiento científico, sus dimensio-
nes y características, con el objetivo de comprender los fundamentos que 
soportan toda actividad que tenga el mérito de ser llamada científica. La 
integración de las ciencias sapienciales con las ciencias particulares ha sido 
uno de los puntos nucleares de la reflexión presentada, en vista de la caren-
cia de unidad epistémica que tiene cada vez más injerencia en el contexto 
de la investigación contemporánea. Por este motivo hemos acometido esta 
labor explicativa, que desea insistir en la idea de que la filosofía, como cien-
cia sapiencial, es una condición esencial para que sea posible la interdiscipli-
nariedad. Razón por la cual, se han descrito cada una de las dimensiones 
de la ciencia, comenzando con los objetivos de esta misma para recuperar 
la visión teleológica de la actividad científica, tan necesaria en tiempos de 
relativismo consumado. 

Así como una visión del método más amplia que nos permita ver los 
diferentes espectros de la explicación sin que tengan que diferir con los ma-
tices de la comprensión, pues la verdad sin método no tiene dirección, pero 
un método sin la verdad no tiene propósito. Y hemos finalizado con una 
exposición sobre las construcciones científicas para entender más de cerca 



199

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

la estructura bajo la cual es posible la práctica de la ciencia, eso sí desde la 
perspectiva del conocimiento empírico y observacional al que no se pueden 
simplificar las disciplinas restantes, pero lo hemos planteado de esta manera 
para asimilar los resultados que se obtienen a partir del orden natural con 
el que tenemos nuestro primer contacto cognitivo, será una tarea posterior 
hacer lo correspondiente con las demás ciencias particulares. Sólo nos que-
da una cosa más por añadir, no perdamos de vista que los caminos de la 
ciencia podrán ser distintos como las vidas humanas lo son, pero al final, la 
episteme es una, siendo diversa, así como la alétheia es diversa siendo una.





PARTE III

REALISMO FILOSÓFICO, RACIONALIDAD 
ANALÓGICA E INTERDISCIPLINAERIDAD





203

Planteamiento general
Es conveniente rehacer el camino hacia un realismo filosófico desde la 

hermenéutica analógica y la epistemología que hemos trazado en los ca-
pítulos precedentes. Esto nos aproxima a conocer el asidero teórico en el 
que descansa esta perspectiva del conocimiento, que intenta reiterar el giro 
ontológico que se está gestando en nuestra época, ante la crisis de la posmo-
dernidad. Es preciso que por esta razón consideremos de nuevo la relevan-
cia que tiene el hecho de asumir en la ciencia un compromiso ontológico, 
y los aspectos que este cambio imprime en la concepción gnoseológica de 
nuestro tiempo. Sobre todo, cuando es necesario integrar las actividades 
disciplinares en la unidad del saber, anhelo que se pone en evidencia con 
la rápida difusión que en la actualidad tiene una visión interdisciplinar del 
conocimiento científico. Sin embargo, los aspectos epistemológicos y her-
menéuticos son poco comunes al abordar la interdisciplinariedad. Incluso, 
notamos que hay una clara disparidad entre llamar a esta búsqueda de in-
tegración entre disciplinas interdisciplinar o transdisciplinar, y en parte se 
debe a la discusión que subyace a todo intento de entender qué es lo que 
conocemos, si nuestras representaciones de las cosas o las cosas en sí mis-
mas, o ambas.

Con la convicción de que es posible el conocimiento de lo que son las 
cosas, y de que la ciencia en general es un conocimiento objetivo y riguroso 
de la realidad, proponemos un estudio de lo que supone esta perspectiva de 
realismo moderado, que hallaremos en la tradición filosófica de Aristóteles 
y santo Tomás de Aquino. Nos remitiremos por lo tanto a los antecedentes 
de una pugna entre realistas y antirrealistas que no ha cesado, pues sigue 
vigente, como lo hemos mencionado en apartados anteriores. Solo que aho-
ra resurge un nuevo realismo, de la mano de Ferraris, Grondin y Beuchot, 
-con este último nos sentimos identificados-, pero lo complementaremos 
con los aportes de Agazzi, desde el punto de vista de la filosofía de la ciencia. 
Para esto trataremos de trazar las relaciones que existen entre la hermenéu-
tica, la epistemología y la ontología. Estos aspectos nos permitirán analizar 



204

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

lo que compete a un modelo de la razón analógica, propuesto por Mauricio 
Beuchot, y que se ajusta al realismo filosófico que mencionamos, pues con-
juga la comprensión y la explicación tan necesarias en todo tipo de ciencia 
o especialidad, sin que esto implique arbitrariedad y falta de objetividad. 
Es más, descubriremos que dicha objetividad es contextual y por lo mismo 
intersubjetiva, por lo que depende de los factores que son inherentes a la 
tradición histórica, institucional o comunitaria. Lo que nos permitirá ser 
más conscientes de los rasgos hermenéuticos que permean a todos los cam-
pos científicos.

A la vez realizaremos una reflexión sobre la interdisciplinariedad con el 
propósito de esclarecer lo que compete a la práctica disciplinar, y sus diver-
gencias con otros modelos que plantean algunos reduccionismos. Lo que 
dará cabida a un análisis más amplio de lo que implica la integración entre 
disciplinas, y distinguiremos entre multidisciplinariedad y transdisciplina-
riedad, que son conceptos asociados a formas de buscar que las actividades 
científicas de las distintas ramas del conocimiento puedan conjugarse, pero 
que se alejan de aquello que desean alcanzar por sus trasfondos teóricos y 
supuestos filosóficos. En cambio, nos decidiremos por un modelo de in-
tegración analógico o interdisciplinar, que pueda mantener la diversidad 
de las disciplinas, pero sin perder de vista la unidad que presuponen. Esto 
nos permitirá sustentar los tipos de interdisciplinariedad, que plantearemos 
a partir de una concepción analógica, y expondremos algunos niveles de 
importancia para aplicar la interdisciplinariedad. También se enunciarán 
algunas pautas e instrucciones generales para orientar a los investigadores 
en el desarrollo de proyectos interdisciplinares.

En este sentido, consolidaremos un discurso que concatena la posición 
de un realismo moderado, que intenta resaltar los rasgos ontológicos, her-
menéuticos y epistemológicos de la objetividad científica, y que fundamen-
tan una visión del conocimiento, que siendo en parte diferente también 
es en parte idéntica. Esta dialéctica entre lo diverso y lo uno nos llevará a 
relacionar esta perspectiva del realismo filosófico con la racionalidad ana-
lógica, que media entre lo universal de la comprensión y lo particular de la 
explicación, y con la interdisciplinariedad, pues la integración del conoci-
miento va de la mano con una visión que acepta que la realidad es más de 



205

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

lo que se representa nuestro entendimiento, y que busca dar respuesta a la 
causa de las cosas, sin esperar responder de forma absoluta a la cuestión, 
porque acepta que la razón humana es procesual y perfectible, pero que esto 
en ningún momento niega que sea posible conocer las cosas en sí mismas, 
o lo que es igual, decantar lo que de inteligible hay en la realidad. Pues una 
perspectiva que conoce de alcances y límites, puede también trazarlos para 
que cada disciplina pueda conocer e identificar sus posibilidades y limita-
ciones, que ciertamente son reflejo de nuestras propias carencias y riquezas, 
reguladas por el eterno juego de la finitud infinita y de la infinita finitud.



Figura 19.
¿Qué es real?: Zeusis y Parrasio

Adaptado de Zeusis y Parrasio, de J. J. von Sandrart, 1683, disponible en https://
mycurioseaty.com/tag/naturalis-historia/ 

https://mycurioseaty.com/tag/naturalis-historia/
https://mycurioseaty.com/tag/naturalis-historia/


207

Capítulo V
Realismo, racionalidad y analogía

(…) tener el sentido de las cosas es también, según una vieja sabiduría 
 estoica y budista, saber distinguir lo que podemos cambiar de lo que no 

 puede ser cambiado. Si el sentido de las cosas me descubre un horizonte de 
 iniciativa, también comprende un elemento de aceptación, de 

 consentimiento y de reconciliación con la necesidad. «Las cosas son así», 
 suspira uno cuando se da cuenta de que no se puede cambiar nada del curso 

 de los acontecimientos, de una enfermedad o de una situación desastrosa. 
Tener aquí el sentido de las cosas es saber aceptarlas, con filosofía. 

Jean Grondin

La inenmendabilidad nos señala, en efecto, la existencia de un mundo 
 externo no respecto a nuestro cuerpo (que es parte del mundo 
 externo), sino respecto de nuestra mente, y más exactamente, 

 respecto de los esquemas conceptuales con los que tratamos de 
 explicar e interpretar al mundo. 

Maurizio Ferraris

Introducción
Se dice que Zeuxis de Heraclea y Parrasio de Éfeso (ver Figura 19), ilus-

tres pintores del siglo V a. C., se dieron cita para determinar cuál de los dos 
era el mejor artista de su tiempo. Durante el encuentro, Zeuxis impresionó 
a Parrasio al correr la cortina y dejar al descubierto una ejecución artística 
de gran maestría. La obra era un cuadro que representaba unas uvas tan 
exquisitas y agradables a la vista que el público presente no podía más que 
asombrarse. En verdad, era tal el realismo que emanaba de la pintura que 
incluso los pájaros bajaron a picotear las uvas, lo que avivó el desconcierto 
entre los asistentes, quienes ya auguraban al posible ganador. En su turno, 
Parrasio invitó a su elogiado oponente a que contemplara aquella obra que 



208

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

se ocultaba tras una abultada cortina, Zeuxis, confiado por su reciente ha-
zaña, se acercó para descorrer la cortina ante el público expectante. Por un 
breve lapso el silencio se hizo protagonista del certamen, y sólo se veía a 
Zeuxis tanteando con cierta incredulidad lo que sus ojos habían dado por 
hecho hacía tan solo un instante. No había duda, lo que la cortina oculta-
ba era su propia irrealidad, pues esta misma estaba tan bien representada 
que de forma inadvertida pasó como real, hecho que la convertía en una 
magnífica obra. Así que entre atónito y confundido Zeuxis no pudo hacer 
más que ceder la victoria a Parrasio, definitivo vencedor del enfrentamien-
to. Esta anécdota que nos narra Plinio el Viejo, puede decantar fácilmente 
el tema central que pretendemos comentar en lo sucesivo. El realismo no 
es sólo una posición filosófica que afirma que podemos acceder al conoci-
miento acerca de la realidad y que se distingue o se opone al idealismo. Esto 
está bien si lo que pretendemos considerar es el tema del conocimiento y 
su trascendencia, pero el realismo, en sentido gnoseológico, es una actitud 
natural inherente a nuestra existencia, de la cual es imposible deshacernos 
sin que esto implique negar nuestro propio modo de ser en el mundo.  

Al adquirir consciencia de la apariencia y la simulación, como en el caso 
de Zeuxis y Parrasio, nos enfrentamos a una situación en la que nosotros 
mismos nos captamos en un estado de inadecuación con la realidad, que 
el intelecto repugna de inmediato. La habilidad del artista que conoce con 
suma pericia su oficio nos sorprende por el hecho de que es capaz de encon-
trar la forma de recrear las similitudes que pueden burlar nuestros sentidos, 
en cuanto dependientes de la naturaleza misma de los órganos que hacen 
posible el conocimiento sensible, pero la simulación no pasa desapercibida 
al intelecto, en vista de que reconoce que la representación no es lo mismo 
que lo representado. La cortina y las uvas que inspiran a Parrasio y a Zeuxis 
son claramente distintas de la cortina y las uvas representadas en las obras. 
Todas son cosas reales solo que unas son las cosas representadas y las otras 
son las representaciones como obras de arte. Existen por lo mismo fuera de 
nuestro entendimiento como seres independientes de nuestra existencia, 
incluso las mismas obras lo son. Así que no es posible simplificar el estatuto 
ontológico de los mencionados objetos a una construcción cultural o indi-
vidual que nos formamos única y exclusivamente en nuestro entendimien-



209

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

to, dando a entender que el mundo es nuestra representación, que sería una 
afirmación realmente inadecuada. 

En consecuencia, desarrollaremos una reflexión inicial en torno al rea-
lismo filosófico, de la mano del filósofo italiano Evandro Agazzi en con-
traste con los aportes también significativos de Maurizio Ferraris, que hace 
alusión al concepto de nuevo realismo, en evidente oposición a los movi-
mientos culturales de la posmodernidad, y que será de gran utilidad para 
complementar lo que tan solo quiere ser una revisión sencilla del realismo 
filosófico y su naturaleza analógica, mostrando los vínculos que tiene esta 
perspectiva con algunos antecedentes de la historia del pensamiento. Esto 
lo hacemos con el fin de mostrar la relación que posee el realismo filosófico 
con el realismo científico, basándonos claro está en lo que ya hemos indica-
do previamente sobre la naturaleza de la ciencia y sus dimensiones (capítulo 
IV). Con esto daremos un paso definitivo, pues el hilo conductor de este 
discurso sobre el realismo científico nos permitirá explorar el hecho de que 
el sentido de las cosas, que capta nuestro entendimiento, está fuertemente 
vinculado con la comprensión y la explicación. 

Como hemos podido entrever a lo largo del texto, la comprensión y la 
explicación son dos formas en las que la razón humana se despliega, puesto 
que están presentes en todo esfuerzo demostrativo de la verdad, por lo que 
cualquier disciplina científica los posee, solo que en un grado concreto se-
gún el caso. Esto nos hace suponer que la acción propia de la razón se ejerce 
en grados determinados y que tiene sus propios matices. Fenómeno que 
podemos llamar racionalidad analógica, y que desarrollaremos con el fin de 
esclarecer cómo la explicación y la interpretación se relacionan entre sí con 
una gradualidad proporcional en cada una de las disciplinas. Para lograrlo 
seguiremos el camino trazado por Jean Grondin para acercarnos al sentido 
de las cosas mismas, y la perspectiva de Mauricio Beuchot, a quien ya hemos 
dedicado un apartado para explicar su modelo de hermenéutica analógica 
(capítulo II), que será crucial para lograr lo que nos proponemos. Todo este 
planteamiento es central, pues constituye la base para reflexionar posterior-
mente sobre la interdisciplinariedad analógica y la forma en la que impacta 
el quehacer investigativo. 



210

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

1. En torno al realismo filosófico
En la historia de la filosofía, según Evandro Agazzi107, hay dos grandes 

tradiciones que han disputado en torno al realismo. La primera la encon-
tramos en la Edad Media con el problema de los universales, y la segunda en 
la modernidad, época que se caracteriza por un dualismo epistemológico. Se-
gún esta disposición, iniciaremos explicando el primer gran disenso que dio 
lugar a diversas formas de entender el realismo filosófico en el pensamiento 
medieval, y procederemos en lo subsiguiente a realizar algunas aclaraciones 
generales con respecto al giro gnoseológico, que abarca el periodo del Re-
nacimiento, la Ilustración y el Romanticismo, para entender las razones que 
llevaron a la cultura hacia un idealismo filosófico exacerbado. No hace par-
te de nuestro objetivo ser exhaustivos en este sucinto análisis, pretendemos 
mostrar la forma en la que el realismo tuvo cabida en las dos tradiciones 
mencionadas para entender el marco general en el que se sitúa la preocupa-
ción actual de restituir una visión realista para las ciencias en sus distintos 
grados (sapienciales y particulares). 

1.1. El problema de los universales 
Empecemos por comprender que el éxito de los estudios de gramática, 

dialéctica (lógica) y retórica era en verdad relevante durante el siglo XII, 
y justamente surge allí el problema de los universales, pues se buscaba de-
terminar si los géneros y las especies (categoremas principales de la lógica 
aristotélica) tenían un estatuto ontológico propio o si eran exclusivamente 
conceptos, es decir, entia rationis. En este sentido, es disiente el pasaje clási-
co que dio lugar a esta significativa controversia durante la Escolástica, que 
se encuentra en la obra Isagoge de Porfirio:

Por lo que respecta, para empezar, a los géneros y las especies excusaré decir 
si existen realmente o sólo son meros conceptos y, si existen realmente, si 
son corpóreos o incorpóreos y, finalmente, si existen aparte o en los objetos 
de los sentidos y son dependientes de ellos, pues estas cuestiones son cier-
tamente muy profundas y exigen un estudio de mayores dimensiones108.

107	 E. Agazzi, La objetividad científica y sus contextos, México D. F., Fondo de Cultura Económica, 2019, pp. 
265-268. 

108	 Aristóteles & Porfirio, Categorías, De interpretatione, Isagoge, trads. A, García Suárez, L. Valdés Villanue-
va, & J. Velarde Lombraña, Madrid, Tecnos, 1999, p. 30. 



211

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

A pesar de que Porfirio no tenía la intención de desarrollar un estudio 
detenido en torno al problema propuesto, tal y como él mismo lo mani-
fiesta, su cuestionamiento sí dio lugar a pronunciados disensos filosóficos. 
Una de las primeras posiciones al respecto la encontramos en una de las au-
toridades de las escuelas parisinas del siglo XII, Guillermo de Champeaux, 
quien consideraba que las ideas universales existían en sí mismas, mientras 
que los seres naturales eran tan solo un vestigio verosímil del orden ideal. A 
esta perspectiva se le denominó realismo exagerado, y en la que se inscribe 
parte de la tradición platónica de las escuelas urbanas durante la Escolásti-
ca. Desde otro punto de vista, el conceptualismo, que tuvo una buena acogi-
da en algunos partidarios del idealismo, no estaban en total desacuerdo con 
el planteamiento de que había una relación entre las palabras y las cosas. 
Estimaban a propósito que las entidades abstractas existían en el entendi-
miento representando un status communis de los seres reales, o, en otros 
términos, consideraban que las ideas universales eran entes de razón que 
significaban un modo de ser común en el que coincidían un conjunto de in-
dividuos. Por lo que diferían del realismo exagerado en el hecho de que no 
afirmaban que las ideas existían en sí mismas, sino que existían en la mente, 
y guardaban una relación indirecta con las cosas a las que se referían.

Según lo mencionado, el realismo exagerado plantea una concepción 
unívoca de la idea universal, al considerar que esta misma, como por ejem-
plo la idea de “hombre”, es lo real y no el ente específico al que representa, 
que para el caso podría ser cualquier hombre de carne y hueso como Pedro o 
Juan. Mientras que el conceptualismo afirmaría que la idea misma de “hom-
bre” existe como un ente de carácter formal y hace referencia a un aspecto 
que tienen en común todos los seres humanos, es decir, su especie. Uno de 
los filósofos medievales que más se encuentra cercano a esta última pers-
pectiva es Pedro Abelardo, aunque su pensamiento también plantea una 
proximidad con el realismo moderado. En pocas palabras, el conceptua-
lismo tiende a una concepción unívoca, pero en parte también analógica, 
porque las ideas universales representan lo que de similar hay en las cosas, 
y según eso se reconoce que el entendimiento trasciende los dominios del 
lenguaje en algún sentido. En este punto estaríamos hablando de un grado 
diferente de univocidad que se da de forma más pronunciada en el realismo 



212

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

exagerado, con la afirmación de que las ideas constituyen la realidad y no 
las cosas, que en el conceptualismo, pues a diferencia del primero, se afirma 
que la idea es un ente de razón que subsiste con cierta independencia de la 
cosa particular a la que hace referencia, pero sin negar que la cosa exista.

A esta posición se contraponía Rocelino de Compiègne, maestro de 
Abelardo, quien afirmaba que los universales eran flatus vocis, es decir, pa-
labras que no representaban o remitían a nada extramental, puesto que lo 
único que se podía afirmar como existente era lo meramente individual. 
Esta noción tan opuesta al realismo exagerado se reafirmó de manera más 
contundente a comienzos del siglo XIV con Guillermo de Ockham, quien 
consideró que el conocimiento solo podía consistir en la experiencia sensi-
ble de lo singular, por lo que era inoperante concebir la existencia de ideas 
universales que multiplicaran aún más el problema de la complejidad del 
mundo natural y su explicación. Esto en concordancia con su propio mé-
todo crítico, conocido como la “navaja de Ockham” (entia non sunt multi-
plicanda praeter necessitatem), que pretendía desvincularse de las esencias 
platónicas, y por lo mismo de la tradición unívoca del ser. El acento empi-
rista de su filosofía lo llevó a concebir los universales como instrumentos 
de la razón para abreviar y reunir bajo un único nombre un conjunto de 
individuos que guardaran algún tipo de semejanza entre sí, perspectiva que 
se ha conocido posteriormente como nominalismo. Así que el empirismo 
clásico, el positivismo y la filosofía analítica tienen en Ockham a uno de sus 
más relevantes antecesores, y sin duda la ciencia moderna, especialmente 
en el contexto de la comunidad oxoniense, es un fiel reflejo de la aplicación 
de su filosofía. En cuanto a su reflexión sobre el estatuto ontológico de los 
universales es claro que favorecer de manera exacerbada el conocimiento 
de lo singular, lo llevó no solamente a convertirse en el contrario natural de 
la perspectiva platónica sobre el problema de los universales, sino en uno 
de los enfoques más inclinado al equivocismo de la tradición filosófica de 
la Edad Media. Sin duda, esta fue la continuación de un movimiento anti-
platónico que se asentó con mayor firmeza en las figuras de Francis Bacon 
y George Berkeley. 

En cambio, la forma en la que santo Tomás de Aquino aborda el problema 
de los universales plantea una concepción analógica de la relación entre el 



213

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

ser y el lenguaje, que renueva la tradición antigua. Resuelve poner de mani-
fiesto que las ideas universales pueden entenderse como entes subsistentes y 
arquetípicos, pero sólo en la mente divina. Lo que lo lleva a conciliarse con la 
tradición platónica o el sentido unívoco que expresaba el realismo exagerado. 
Asimismo, asevera que algunas ideas universales existen en los entes reales, 
pues tal y como lo pensaba Aristóteles, si las cosas son sustancias o entes sub-
sistentes, cuya unidad ontológica está conformada de materia (hyle) y forma 
(morphé o eidos), siendo esta última el principio esencial de los seres, entonces 
el entendimiento sí puede abstraer lo universal de las cosas mismas porque la 
forma o esencia está antes en el ente real que en nuestras facultades cognitivas. 
Es por esto que el concepto es la representación simple de la naturaleza de un 
objeto en nuestro entendimiento109, recordemos que la simplicidad del con-
cepto deviene de la abstracción que lleva a cabo el entendimiento, que es una 
acción inteligible en la que separamos lo esencial de los accidentes materiales 
de las cosas, y por la que obtenemos la comprensión de lo real. Así que santo 
Tomás de Aquino reconoce que la idea universal en parte existe en la cosa, 
puesto que la idea es la misma forma (eidos) que es co-principio ontológico de 
toda sustancia real, pero también en parte se presenta al entendimiento como 
concepto (o idea), es decir, como ente lógico que captura lo que las cosas son 
en sí mismas. De allí que la solución tomista al problema de los universales sea 
analógica, ya que la idea universal está en la mente de Dios, que ha participa-
do el ser a sus creaturas; está también en la cosa, puesto que la forma es la es-
tructura ontológica de todo ente; y está en el entendimiento como concepto, 
que es la esencia de los objetos en cuanto signo de los mismos. A esta postura 
se le conoce como realismo moderado, pero podríamos llamarle sin problema 
realismo analógico. 

El esquema anterior (Tabla 9) nos puede orientar de mejor manera para 
comprender claramente el tema desarrollado hasta el momento. Inicialmen-
te, no podemos perder de vista que las diferentes perspectivas comparten 
algo en común, pues como se puede ver, cada posición frente al problema de 
los universales tiene un carácter ontológico definido. Es evidente que algu-
nas son más cercanas y otras más lejanas a esta pretensión, pero lo fundamen-
tal es lo ontológico y no lo epistemológico. Para el pensamiento medieval no 

109	 R. Bulla, Nociones preliminares de Lógica, op. cit., p. 58.



214

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

hay duda de que lo que se estudia es la realidad, como se refleja desde el pun-
to de vista del realismo exagerado, que enfatiza la tesis platónica de que son 
las ideas la realidad (ante rem); así como la perspectiva del conceptualismo 
que matiza el idealismo y afirma que las ideas universales son entes de razón 
(post rem). En cambio, el realismo moderado no sólo da cabida al orden ideal 
en la mente divina (ante rem) y en la mente humana (post rem), sino también 
al orden real de las cosas (in re); mientras que el nominalismo niega tanto el 
estatuto ontológico de la idea como el hecho de que esta misma se refiera a 
algo en particular (flatus vocis). Sin embargo, lo que sí debemos considerar 
es que el conocimiento para los nominalistas se concentra en lo individual 
y concreto, por lo que no niegan la realidad, aunque solo vean en las ideas 
instrumentos de abreviación. Así que lo que varía es la posición ontológica 
que se toma al respecto, y por esta razón no hay aquí ninguna perspectiva 
antirrealista, y tampoco una reducción epistemológica para abordar el pro-
blema, a excepción tal vez del giro incipiente hacia un empirismo que ya 
propone la filosofía ockhamista y que se convierte en la antesala de la moder-
nidad. Aunque esto merecería una revisión más puntual y minuciosa, pero 
es cierto que la hoja de ruta de la modernidad ya estaba considerada por 
algunos autores premodernos como Duns Scoto y Guillermo de Ockham. 

Tabla 9.
Síntesis del problema de los universales

Tipos de realismo 
filosófico 

(Edad Media)

Posición frente al problema de los 
universales Perspectiva 

ontológica
Ante rem Post rem In re Flatus vocis

Realismo exagerado x       Unívoca

Conceptualismo   x    
Unívoco-
analógica

Realismo moderado x x x   Analógica

Nominalismo       x Equívoca

Elaboración propia. Basada en G. Reale & D. Antiseri, Historia de la filosofía II: Pa-
trística y Escolástica, 5ta Ed., trad. J. Gómez, Bogotá D. C., San Pablo y Universidad 

Pedagógica Nacional, 2018, pp. 256-263.



215

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

1.2. El dualismo epistemológico
La segunda tradición plantea una forma particular de concebir el realis-

mo que es el dualismo epistemológico de la modernidad110, que venía anun-
ciándose en la Escolástica tardía. El dualismo al que nos referimos no es en 
realidad criteriológico como se cree, es decir, no se reduce a formular una 
distinción entre el conocimiento que compete a los sentidos y el que corres-
ponde a la mente, ya que hay una implicación más profunda, el dualismo del 
que hablamos, según Agazzi, supone que sólo podemos conocer lo que es la 
realidad de manera indirecta, es decir, de forma ideal. Y es a partir de este 
supuesto que tenemos una posición “realista” que considera que sí pode-
mos conocer la realidad, pero sólo a través de nuestras ideas (conocimiento 
indirecto), y otra posición idealista que se restringe al mundo formal de 
nuestras representaciones por lo que sólo es posible conocer nuestros pen-
samientos. En este mismo sentido, entendemos que la primera posición, 
que hemos denominado “realista”, lo es sólo en un sentido epistemológico, 
porque acepta de forma tácita que el mundo real tiene una existencia in-
dependiente a nuestra mente, pero que sólo es posible conocerlo de forma 
indirecta. Podríamos afirmar entonces que este dualismo epistemológico 
(realista e idealista) implica a la vez un dualismo ontológico (superficie y 
núcleo de la realidad).

Con el ánimo de aclarar lo anterior pensemos en una imagen que nos 
ayude a entenderlo de una manera más gráfica, imaginemos dos indicadores 
analógicos de corriente eléctrica, uno al lado del otro (Figura 20). El prime-
ro llevará el rótulo “ontología” y el segundo “epistemología”, o al contrario 
según el caso. También imaginemos que las escalas del indicador presentan 
dos polos opuestos, uno fuerte (F) y otro débil (D). Esta será la imagen 
que nos ayude a comprender la concepción filosófica de la realidad desde la 
perspectiva clásica y moderna. Observando la Figura 20, podemos ver que 
hay un orden consecutivo en el primer recuadro (ontología-1 y epistemo-
logía-2), que nos indica el acento que cada perspectiva le da a la teoría del 
ser o a la teoría del conocimiento, y que desde luego se correlacionan como 
lo hemos venido aclarando. Lo planteamos así debido al hecho de que el 
problema de los universales no ponía en tela de juicio la realidad, sino el 

110	 E. Agazzi, La objetividad científica y sus contextos, op. cit., pp. 266-268.



216

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

estatuto ontológico del género y la especie (como ya lo hemos indicado), así 
que el problema durante la Escolástica, como lo dice Agazzi, se reservaba al 
rol que tenía la intuición intelectual en correspondencia con la realidad y 
no al contrario. Por eso se sitúa primero la ontología y después la epistemo-
logía, pero el orden cambiará cuando veamos la concepción moderna (o el 
dualismo epistemológico). Cabe aclarar que este es un ejemplo de carácter 
explicativo y no quiere reflejar con exactitud una posición determinada que 
ocupe una u otra tradición en la historia de las ideas. 

Figura 20.
Realismo clásico y dualismo epistemológico, ilustración gráfica de los indicadores

Elaboración propia. Basada en Ibid., pp. 264-268.

Con esto dicho, podemos iniciar la explicación: como vemos la corriente 
es fuerte en ambos indicadores del primer recuadro, esto equivale, en térmi-
nos filosóficos, a afirmar que la realidad es independiente al entendimiento 
(ontología fuerte) y que es esta la fuente del conocimiento y no nuestras 
facultades cognoscitivas (epistemología fuerte). Esto es precisamente lo que 



217

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

tienen en común las formas de realismo que citábamos hace un momento, 
sólo que en distinto grado (ver nuevamente Tabla 9). En cambio, la reflexión 
filosófica sobre el conocimiento en la modernidad nos deja ante dos posibi-
lidades. Una en la que el realismo aún está presente como ontología débil, 
porque aún es posible conocer la realidad, sólo que dicho conocimiento no 
reside en las cosas, sino en las ideas; y la otra posibilidad prescinde de la reali-
dad y declara que lo único que podemos conocer son nuestras propias repre-
sentaciones, sin poder trascenderlas. Aquí claramente hay una prioridad de 
la pregunta epistemológica sobre la ontológica (de allí que el orden nominal 
haya cambiado en el segundo recuadro, o desaparecido en el tercero en el 
caso de la ontología). En nuestro ejemplo, el segundo recuadro presenta una 
escala de intensidad decreciente tanto en el indicador epistemológico como 
en el ontológico si lo comparamos con el primero, mientras que en el ter-
cer recuadro ya no veríamos el indicador ontológico, pues ha desaparecido 
y sólo el epistemológico impera, pero en una intensidad aún más débil que 
el anterior. Esto en parte representa el estado al que llega en su momento el 
idealismo absoluto hegeliano con la identificación entre ser y pensamiento. 

A finales del siglo XVIII, sólo Berkeley, entre los filósofos más conocidos, 
expresó explícitamente la posición total y radical según la cual las cosas de-
penden de manera ontológica de nuestras ideas: Esse este percipi («ser es ser 
percibido»). En el siglo XIX, el «idealismo trascendental» de Fichte, de 
Schelling y, sobre todo de Hegel llegó a la conclusión extrema de que la rea-
lidad y el pensamiento eran ontológicamente idénticos en el sentido de que la 
realidad se «reduce» al pensamiento111. 

Como lo ha resaltado Agazzi, es Galileo en quien se puede hallar el me-
jor referente para explicar cómo el dualismo epistemológico se sustenta en 
un dualismo ontológico. Esto sin duda nos vuelve a remitir a la Escolástica 
tardía, donde encontramos ya un giro incipiente de un realismo moderado 
(como el tomista) al empirismo y nominalismo de Guillermo de Ockham, 
que va a tener un gran impacto en el desarrollo de los estudios del mundo 
físico, como lo confirma el hecho de que Juan Buridán o Nicolás de Ores-
me adelantaran observaciones o comprobaciones de fenómenos como la 
rotación de la Tierra bajo el influjo del pensamiento ockhamista, y que para 

111	  Ibid., p. 267.



218

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

entonces aún se les asignaba el nombre de filosofía de la naturaleza. Pero 
para no extendernos, tengamos presente que es Galileo quien sigue esta vía 
ya trazada por una tradición histórica que se alejaba de la comprensión clá-
sica del ser, y más particularmente de la esencia de las cosas. Precisamente, el 
dualismo ontológico, del que habla Agazzi, se origina a partir de una com-
prensión errada de la misma esencia o del to ti en einai (lo que es siendo) 
aristotélico. 

Para el pensamiento tomista, la esencia (quod est) se puede definir como lo 
que es una cosa, solo que lo que es no se dice en un único sentido como se ha 
venido aclarando, santo Tomás de Aquino sigue en esto a Aristóteles, quien 
afirmaba que lo que es se predica en parte igual, pero en parte diferente, es 
decir, el quod est se dice de manera analógica. Según esto, el quod est puede 
ser en acto y ser en potencia, es decir, la esencia de la cosa finita es una unidad 
compuesta de forma (morphé), que es el principio actual de las cosas o lo que 
las estructura ontológicamente, y la materia (hylé), que es el principio de pasi-
vidad o de potencialidad que recibe a la forma. Esto es lo que se conoce como 
hilemorfismo, que hace alusión a la sustancia o ente subsistente, cuya esencia 
es el compuesto de materia y forma. Por ejemplo, la Venus de Milo (Figura 
21), obra de Alejandro de Antioquía, es una escultura que representa a la dio-
sa Venus, esta es la forma en términos ontológicos, mientras que la materia en 
este caso particular es el mármol. Pero es la unidad de su ser compuesto hile-
mórficamente (escultura que representa a la diosa Venus hecha de mármol) 
lo que manifiesta su presencia en el mundo, y que a la vez la hace distinta del 
Discóbolo de Mirón o del David de Miguel Ángel. 

Esto da lugar a otra importante distinción lógica de las formas en las 
que se predica sobre el quod est. En primer lugar, se hace referencia a la sus-
tancia, que es el ente en cuanto que es en sí mismo, y en segundo lugar a 
los accidentes, que, como su nombre lo indica, son aquellos entes que al no 
ser en sí mismos, son en otro. Son nueve los accidentes: cantidad, cualidad, 
relación, acción, pasión, lugar, tiempo, modo y hábito. Volviendo con nuestro 
ejemplo, la escultura de Venus es la sustancia, puesto que en cuanto obra 
de arte esta misma no necesita de otro para ser lo que es, incluso ha subsis-
tido a su creador. En cambio, sus accidentes, que desde luego dependen de 
la sustancia para ser, pueden variar. En este sentido, podemos decir que la 



219

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

escultura de Venus tiene una medida de 211 cm de alto (cantidad), que el 
mármol del que está hecha es de color blanco (cualidad), que es una obra de 
Alejandro de Antioquía (relación), que se corrompe (acción) con el paso de 
los años, que es admirada (pasión) por diversos espectadores, además, que 
fue creada entre el 130 a. C. y el 100 a. C. (tiempo), que se encuentra ac-
tualmente en el Museo del Louvre (lugar), que se halla en posición pedestre 
(modo), y finalmente, que figura el cuerpo de una mujer (hábito). Todos 
estos detalles pueden cambiar, pero lo que no muta es la sustancia, es decir, 
lo que la cosa es en cuanto tal. Vemos entonces que aquello que es una cosa 
se puede predicar en parte diferente (sustancia y accidentes), pero también 
en parte igual (quod est). Sin duda, se habrá notado que esta analogía es de 
atribución, por lo que se predica de manera esencial de la sustancia como 
aquello que es, y de manera secundaria de los accidentes, por lo que estos 
son en otro.

Pero el sentido que ha dado la filosofía moderna a la cuestión de la esen-
cia (quod est) se escinde en dos aspectos, que se supone serían realidades dis-
tintas. Aquí es donde Galileo es una figura crucial para entender el dualis-
mo ontológico que subyace al dualismo epistemológico de la modernidad. 
Galileo proponía estudiar las afecciones (o accidentes) de los seres, ya que 
eran estas las manifestaciones observables del mundo natural. Así que el es-
tudio que planteaba Galileo resultaba concentrándose en los accidentes de 
la sustancia, y no en esta última. Claramente, esta visión de la realidad venía 
precedida por un desencanto de la metafísica que, como se advirtió, puede 
rastrearse un poco antes del siglo XIV, en el que se concibe a la sustancia 
como una realidad a la que es imposible acceder desde una perspectiva que 
concibe que el conocimiento se reduce a las percepciones sensibles. Razón 
por la que la realidad queda dividida en aquello profundo de la cosa que 
se oculta al entendimiento, es decir, la esencia, y aquello superficial que sí 
podemos conocer, puesto que lo podemos intuir de manera sensible, los 
accidentes (o afecciones). Esta percepción ronda gran parte de los alcances 
de las ciencias experimentales en su fase genealógica, y especialmente tie-
ne un impacto decisivo en la física newtoniana, que denomina fenómeno 
(del griego phainómenon, aparición) a las afecciones propuestas por Galileo 
como nuevo objeto de estudio de la ciencia en general. 



220

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

Figura 21.
Venus de Milo de Alejandro de Antioquía

Adaptado de Venus de Milo, de Alejandro de Antioquía, 130 a. C.-100 a. C., dispo-
nible en Livioandronico2013 - Trabajo propio, CC BY-SA 4.0, https://commons.

wikimedia.org/w/index.php?curid=54858474

https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=54858474
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=54858474


221

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Esta actitud fenomenista terminaba reduciendo la realidad de las cosas 
a una construcción ideal, que daba orden al caos del mundo sensible. Pero 
mientras que Kant se resistía a dejar atrás el sustrato “velado” de las afeccio-
nes, que él mismo llama noumeno (cosa en sí), el criticismo poskantiano de 
Fichte y Schelling diluyen definitivamente toda posibilidad de ontología 
(fuerte o débil), y este vacío lo viene a llenar la metafísica del Yo puro fich-
teano o la filosofía de la identidad schellingeana, que recuerda, sin duda, a 
la piedra angular de la lógica trascendental kantiana, el yo pienso. Pero la 
empresa del idealismo no queda cerrada allí, la síntesis expresada por Hegel 
recae en el Espíritu, ya no es el quod est el centro de la meditación occiden-
tal, más bien es el Pensamiento o el Sujeto en su devenir y reencuentro con-
sigo mismo. En pocas palabras, lo fundamental es el despliegue de la Idea 
o del Absoluto que atraviesa las instancias tríadicas para autocontemplarse, 
y cuya estructura dialéctica está presente en todo suceso y manifestación. 

El que lo verdadero solo es real como sistema o el que la sustancia es esencial-
mente sujeto se expresa en la representación que enuncia, lo absoluto como 
espíritu, el concepto más elevado de todos y que pertenece a la época moder-
na y a su religión. Sólo lo espiritual es lo real; es la esencia o el ser en sí, lo que 
se mantiene y lo determinado –el ser otro y el ser para sí-, y lo que permanece 
en sí mismo en esta determinabilidad o en su ser fuera de sí o es en y para sí112.

El idealismo alemán llegaba a su máxima expresión, o lo que es lo mismo, 
el dualismo ontológico (superficie y núcleo de la realidad), por el que había 
propugnado Galileo, desaparecía completamente, así como el “realismo” o 
la ontología débil propia del dualismo epistemológico, que aún tenía cabida 
en el noumeno del pensamiento kantiano, pasa a ser emplazado por la iden-
tificación del pensamiento y el ser, o la mismidad entre lógica y ontología 
hegeliana, que no deja de tener ecos claramente eleáticos (pensar y ser son lo 
mismo) y scotistas (el ente unívoco). No era el orden de las afecciones, ni el 
orden fenoménico lo central en el idealismo absoluto, era el orden especulati-
vo lo que expresaba el alcance de una autorrealización dialéctica en la misma 
síntesis, pues esta es negación, pero también conservación de la tesis y la an-
títesis, y por lo mismo superación (aufhebung, vocablo alemán que significa a 
la vez negación y conservación), que eleva la razón al Absoluto. Para Hegel la 

112	 F. Hegel, Fenomenología del espíritu, trad. W. Roces, México D. F., Fondo de Cultura Económica, 1971, p. 19. 



222

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

realidad es el despliegue de la Idea, y la Idea (en su automovimiento) es toda 
la realidad. Desde luego, no había manera de escapar al idealismo si se estaba 
en el idealismo; escapar de Hegel en la inmanencia del mundo hegeliano era 
hacer las veces de Sísifo. Así que el retorno a las cosas mismas no vendría de la 
mano del idealismo puro o de sus contradictores, sino del realismo clásico y 
sus promotores, y de manera especial, del aristotélico Franz Brentano.  

“Todo fenómeno psíquico”, escribe Brentano, “se caracteriza por lo que los esco-
lásticos medievales denominaron inexistencia intencional (o mental) de un ob-
jeto, y que nosotros definiremos, con expresiones no del todo carentes de ambi-
güedad, como referencia a un contenido, dirección hacia un objeto (que no debe 
entenderse aquí como una cosa) o bien objetividad inmanente. En la represen-
tación (Vorstellung) algo es representado, en el juicio algo es afirmado o negado, 
en el amor amado, en el odio odiado, en el deseo deseado y así sucesivamente”113. 

Como lo aclara MacIntyre114, la injerencia aristotélica en Brentano se de-
bía a su formación como sacerdote católico, ya que en su época de estudios 
había tenido la oportunidad de acercarse al Estagirita bajo la instrucción de 
Adolf Trendelenburg, quien influyó decisivamente en las obras que Bren-
tano dedicó a Aristóteles. Uno de sus textos más conocidos es la Psicología 
desde el punto de vista empírico (1984), donde Brentano afirmará la inten-
cionalidad de la conciencia, es decir, asevera que estamos siempre avocados 
a lo otro, tenemos conciencia de algo. Lo que sin lugar a duda tiene que ver 
con el mismo término intentio, conocida expresión medieval para referirse 
al concepto, que, como sabemos, es la representación de lo que una cosa es. 
Por lo que la afirmación de que la conciencia es intencional exigía entonces, 
de manera significativa, un replanteamiento de la psicología descriptiva y a 
la vez un punto de partida para realizar una crítica sólida al psicologismo. 
Esto es lo que llamó profundamente la atención del matemático austriaco, 
y posteriormente padre de la fenomenología, Edmund Husserl. 

El atractivo de esta sencilla pero importante sentencia de Brentano abrió 
un resquicio a Husserl para volver a las cosas mismas. Es más, apoyándose 
en algunas aclaraciones tópicas que realiza Casimir Twardowski, filósofo 

113	 F. Brentano citado en A. MacIntyre, Edith Stein. Un prólogo filosófico, 1913-1922, trad. F. Merino Esca-
lera, Granada, Nuevo inicio, 2008, p. 51.

114	 Ibid., p. 52.



223

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

polaco y discípulo de Brentano, Husserl no sólo pudo dar cabida a una vía 
expedita que conducía a la filosofía a recuperar su estatuto científico, sino 
que también propició la restitución de la diferencia que existe entre el acto 
mental (o idea), el contenido de ese acto mental (que puede ser un signo 
particular) y el objeto al que este mismo contenido se refiere. Aspecto sobre 
el cual había llamado la atención Brentano y Twardowski en algunas de sus 
obras115, aunque el segundo Husserl disentiría más adelante de esta posición 
que había defendido en Investigaciones lógicas.

La fenomenología cambia directamente de sentido en este punto, ya 
no estamos hablando de la Idea que se autorrealiza en y para sí misma, al 
contrario, con esta expresión se hace referencia a la ciencia de los fenóme-
nos, o más específicamente, a la ciencia que estudia la esencia de los datos 
empíricos. Por lo que en el horizonte husserliano se promueve una actitud 
fenomenológica, que nos lleve más allá de la actitud natural en la que nos 
solemos encontrar en la cotidianidad, e incluso en las mediciones y observa-
ciones que hacen las ciencias experimentales. Puesto que la cuestión central 
para el fenomenólogo no es cómo se da una cosa particular, como puede ser 
un árbol concreto e individual, sino cuál es la esencia del árbol o los modos 
típicos en los que este quid se da a la conciencia. No olvidemos que a la con-
ciencia siempre se le manifiesta algo, somos una conciencia dirigida a algo. 

Claro que esto no nos debe confundir en una cuestión que es importante 
pero no resuelta incluso por el mismo Brentano, al menos no explícitamente, y 
tiene que ver con la intencionalidad de la conciencia. A esta última desde luego 
se le presenta lo universal de los fenómenos prescindiendo de los aspectos de la 
experiencia, pero por esto se debe entender que la fenomenología es una forma 
de realismo filosófico. En realidad, la fenomenología husserliana es un método 
que nos permite describir lo que se manifiesta a la conciencia, y su propuesta 
parece acotarse a los límites de los modos en los que las cosas se aparecen a esta 
misma, pero lo anterior no es lo mismo que afirmar que la esencia reside en la 
cosa (in re) antes que en el entendimiento. Incluso, nos arriesgaríamos a decir 
que la fenomenología tal y como la considera Husserl se aproxima bastante al 
conceptualismo medieval, y por esta razón dista de ser un realismo moderado. 
No obstante, la tradición husserliana fue asimilada y profundizada por sus dis-

115	 Ibid., p. 53.



224

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

cípulos, entre los que se pueden nombrar a Adolf Reinach, Edith Stein, Max 
Scheler y Dietrich von Hildebrand, que son algunos de los representantes de 
la corriente fenomenológica realista, y cuyas propuestas se acercan de manera 
más pertinente al realismo analógico de Aristóteles y santo Tomás de Aquino.

1.3. La inenmendabilidad de lo real y el antirrealismo posmoderno
Después de Hegel, la falta de compromiso ontológico, que denuncia Agazzi, 

es más férrea y evidente, y no se reincorpora con los materialismos o positivismos 
del siglo XX, tan solo se ha dilatado la brecha entre una posición antirrealista, 
que denuncia todo intento de legitimidad ontológica (fuerte o débil) como un 
proyecto ingenuo, y los realistas exagerados que dan por sentada la sede platóni-
ca de lo ideal. Esto deja a nuestra época en el umbral de una orfandad que con-
lleva resignación y aceptación acrítica ante el advenimiento del escepticismo y 
la desorientación social e individual. La ausencia de esfuerzos por rescatar la on-
tología no es sólo un daño pasajero que subsane la ironía y la sardónica sonrisa 
de los tiempos posmodernos. Esto tiene repercusiones directas en el sentido de 
la misma identidad personal y cultural de nuestro presente. Por lo que esta febril 
desobjetivación va más allá de ser una moda pasajera, y no tomarse con seriedad 
y sinceridad este asunto es aceptar con sumisión el simulacro de lo real, y hacer 
las veces de un narciso posmoderno que habita esas metrópolis deconstruidas 
de los genios rizomáticos de la différence. No podemos vivir en el aplazamiento 
ad infinitum de nuestra responsabilidad con la verdad y la realidad. Justamente, 
aquello que el concepto de nuevo realismo, propuesto por Maurizio Ferraris, 
pretende considerar y llevar a la praxis es una transformación que responda al 
problema que tenemos entre manos, que es sin más esa condición ontológica 
que ha sido diluida por el antirrealismo del ambiente posmoderno. 

En esto ha derivado el dualismo ontológico y epistemológico de la época 
moderna, en la erosión de la filosofía y el éxito de los constructivismos “cul-
turales”. Lo que trae consigo el descrédito de la objetividad y la teleología. 
Como afirma Ferraris116, el origen de la posmodernidad descansa allí donde 
se confunde lo que hay con lo que sabemos de lo que hay. Para algunos puede 
ser que esto sea explícito, pero no podemos afirmar que para la mayoría sea 
así, lamentablemente es posible que esto solo lo reafirme una pequeña mi-

116	  M. Ferraris, Manifiesto del nuevo realismo, trad. J. Jiménez, Santiago, Ariadna Ediciones, 2012. 



225

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

noría, y esperamos que esto cambie con el tiempo. Tal vez sea el sentido co-
mún de la experiencia lo que puede legitimar la objetividad y la verdad en el 
porvenir. Lo ponemos en estos términos porque indefectiblemente se sigue 
propagando el antirrealismo, y afecta de forma directa el quehacer científico 
en todos sus grados. Sirvámonos del siguiente caso para comprobarlo: 

De ahí afirmaciones que, siguiendo la falacia del ser-saber, confieren un poder 
exorbitante a la ciencia, como la que hizo el sociólogo del conocimiento Bruno 
Latour, cuando sostuvo que Ramsés II no había podido morir de tuberculosis 
porque los bacilos responsables del mal habían sido descubiertos sólo en 1882. 
En la que se omite considerar que, si de veras el nacimiento de la enfermedad 
coincidiera con el descubrimiento de la enfermedad, se deberían suspender in-
mediatamente todas las investigaciones médicas, porque, en efecto, enfermeda-
des tenemos más que suficientes y la verdadera causa de los males del mundo los 
revelaría Esculapio y no, como se pensaba a menudo, Pandora117. 

La genealogía de estas afirmaciones, que no son pocas, emerge en la pos-
modernidad constructivista que hace de un castillo de naipes un lugar habi-
table. A esto es lo que Ferraris118 denomina la falacia ser-saber que es la forma 
en la que él mismo plantea la confusión entre ontología y epistemología que 
se ha gestado en la modernidad. El surgimiento de esta falacia se halla en 
gran parte de las obras claves de la filosofía moderna. Sabemos que el cono-
cimiento sensible y la inducción no eran fuentes confiables de conocimiento 
para Descartes, razón por la que no podían ser la base de un sistema filosófi-
co que pretendiera asentarse en las bases inconmovibles de un primer princi-
pio que resistiera la duda cartesiana. Como ha aclarado el mismo Ricoeur, la 
vulnerabilidad del cogito es también una evidencia, y es la base menos incon-
movible que podemos hallar en el orden temporal. No obstante, la creencia 
cartesiana, como lo hemos adelantado, llevó a Kant a la suposición de que 
los principios matemáticos no sólo eran más seguros que la experiencia, sino 
que estos mismos debían determinar todo conocimiento particular. Esta hi-
pótesis ahora se encarna en las construcciones modélicas de la ciencia con-
temporánea, muchas veces más preocupadas por los esquemas conceptuales 
que por la correspondencia de estos mismos con los hechos. Y en esto tiene 
que ver bastante el constructivismo y el antirrealismo que le es inherente.
117	 Ibid., p. 45.
118	 Ibid., pp. 33-40.



226

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

En respuesta al constructivismo y a su hipótesis de que nuestras cate-
gorías conceptuales modifican o le dan forma a la realidad, Ferraris plan-
tea una propiedad (entendida como característica principal) de lo real, la 
inenmendabilidad. Lo que significa en pocas palabras que lo que existe no 
puede ser corregido o enmendado por nuestras representaciones, por más 
que lo queramos. Nuestros esquemas conceptuales pueden tomar formas 
tan variadas y creativas que pueden construir metáforas amplísimas, que 
despliegan y extienden el sentido de las cosas, pero las referencias meta-
fóricas no son las mismas que las referencias objetivas (y esto no significa 
que neguemos la relación que puede existir entre ambas, solo se pretende 
plantear que sí hay diferencia entre una y otra). Por ejemplo, el Sócrates de 
los Diálogos platónicos no es el mismo que el Sócrates, maestro de Platón. 
Uno es el personaje (referencia metafórica) y otro el hombre de carne y 
hueso (referencia objetiva), el primero es fruto de la convención, el segundo 
es el referente objetivo que hace posible la convención misma. La referencia 
metafórica es enmendable, podemos quitar y añadir esquemas conceptua-
les pero estas modificaciones siempre harán parte del mundo de nuestras 
representaciones. Así que esto no puede alterar la realidad del hombre que 
fue Sócrates, es decir, su realidad personal no puede ser construida por la 
historia o la interpretación de Jenofonte, Platón o Aristófanes. Sócrates en 
cuanto referente objetivo es inenmendable, y en cuanto referente metafó-
rico es totalmente enmendable. Lo que el constructivismo propone es un 
Sócrates como resultado de la acumulación histórica y cultural de los es-
quemas conceptuales que hemos compilado hasta nuestros días, y esto no 
le iría mal a un holograma llamado Sócrates, que a viva voz nos hablara de 
todo lo que la humanidad ha imaginado qué puede ser y no ser Sócrates, 
pero el hecho patente es que la reconstrucción holográfica es una entidad 
digital que no es el Sócrates de carne hueso que existió entre el siglo V y IV 
a. C. El holograma es enmendable, pero el estatuto ontológico de un ser 
humano no lo es.

Esto no significa que el referente metafórico no pueda tener algún gra-
do de similitud con el referente objetivo, esto es muy posible y no sólo 
de una única manera, hay diversos grados de similitud entre el Sócrates, 
como personaje de los Diálogos, y el Sócrates de carne y hueso. En este 



227

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

punto, pueden diferir mucho las representaciones que, por ejemplo, Pla-
tón tuvo de su maestro, y la representación que Aristófanes hizo de Só-
crates en su obra Las nubes. Eso sí, no entraremos a dirimir la cuestión de 
cuál de estas representaciones es la más verosímil, pero lo que no dudamos 
es el hecho de que en ambas representaciones encontraremos correspon-
dencias de diversa naturaleza que nos aproximan al verdadero Sócrates. 
En síntesis, este intento de ejemplificar la idea de que las cosas son, y que 
esa condición no es posible modificarla con las categorías de la razón es 
lo esencial. Es más, el lector podría estarse planteando la siguiente obje-
ción: si esto es así como se enuncia, entonces ¿esto implicaría negar las 
transformaciones a las que están supeditados los entes e incluso nuestras 
mismas imágenes del mundo? La respuesta a esta posible objeción desde 
luego es no. 

Advirtamos que en el ejemplo estamos hablando de lo que hace ser a una 
cosa lo que es, y esto no lo podemos cambiar con nuestras representaciones. 
Es diferente al hecho de que en el mundo externo a nuestro entendimien-
to (porque nosotros hacemos parte de ese mundo como seres físicos) hay 
cambios y transformaciones de muchos tipos, algunos naturales y otros cul-
turales. Especialmente estos últimos dependen del ser humano y aquí sí que 
tienen que ver mucho nuestras representaciones de la realidad, o las que 
nos formamos convencionalmente. Después de todo, un acto consciente 
ejercido ética, política o tecnológicamente tiene repercusiones en el pre-
sente inmediato y en el porvenir; acciones o actividades de las que se debe 
hacer cargo el individuo o los individuos que las ejecutan. Razón por la 
que somos responsables de lo humano, lo no humano y lo que hace posible 
nuestra coexistencia. Así que es aquí, en la praxis, en donde es más noto-
rio el daño que puede causar el constructivismo, porque si el mundo es mi 
representación y a partir de este postulado actuamos en correspondencia, 
tendremos que enfrentar y aceptar los efectos fructíferos o adversos que se 
llegaran a desencadenar. Y las consecuencias, nuevamente, serán reales e in-
dependientes de nuestras representaciones. Así que lo que hacemos, y no lo 
que somos (en sentido ontológico), está relacionado con lo que nos repre-
sentamos, y es esa relación la que nos debe mantener vigilantes y a la que no 
se debe rehuir ni ser indiferente.



228

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

Insistimos por esto en la injerencia que tiene el antirrealismo de la pos-
modernidad, que en parte se opone al pensamiento metafísico y que se re-
vela a las masas como un movimiento cultural que abandera la koiné de la 
posverdad. El nuevo realismo es la forma de anunciar que el giro ontológico 
se ha gestado en la misma carencia de sentido de las cosas y en la falta de 
orientación en la existencia de nuestra época. Ha sido el antirrealismo iró-
nicamente el gestor de este advenimiento del giro ontológico, y su repudio 
a la objetividad, a la finalidad y a la verdad sólo será el ruido decadente de 
una modernidad racionalista, dominadora y antropocéntrica que en su oca-
so dejará que lo ausente pueda dar cabida a lo presente, a esa inmanencia 
que acepta trascendencia, y que sin reparo muestra en el silencio lo que el 
decir ocultó y el pensamiento ignoró. Así que demos un paso más, e inten-
temos entender cómo la hermenéutica y la epistemología han dado apertu-
ra a un giro ontológico desde su simiente y cómo la analogía ha sido el hilo 
conductor de esta transformación de la racionalidad.

2. La racionalidad, entre comprensión y explicación
Para analizar lo anunciado anteriormente, nos serviremos de algunas 

de las aclaraciones ya dadas en el contexto de los apartados precedentes. 
Lo que nos permitirá trazar una lógica común que surja primero en la di-
mensión del sentido de las cosas, donde confirmaremos que la compren-
sión es la cumbre de la hermenéutica y la metafísica. En consecuencia, nos 
valdremos de las contribuciones de Mauricio Beuchot y Jean Grondin 
para aclarar lo pertinente al respecto. Luego, entrelazaremos el horizonte 
de la metafísica con el de las demás ciencias, fijándonos en la relación in-
trínseca de las ontologías regionales de las ciencias particulares y la onto-
logía general de la metafísica como ciencia sapiencial para entender cómo 
la explicación posee matices profundamente analógicos. Razón por la que 
nos detendremos en los aportes de Mariano Artigas y Evandro Agazzi. 
Y terminaremos señalando la convergencia entre comprensión y explica-
ción para entender el fundamento analógico que subyace a la razón, y que 
nos brinda la posibilidad de entender la idea de un realismo analógico 
que articule a las diferentes disciplinas, con solidez y flexibilidad, en la 
actividad científica.



229

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

2.1. El sentido de las cosas y su analogicidad
«Todo depende del comienzo». Esta es una frase que Ovidio pone en 

boca del dios Jano, sin duda, con un eco perdurable en la cultura occiden-
tal. La resonancia de esta afirmación se debe no sólo a su significado sino 
especialmente a que es Jano quien la dice, es la deidad del buen comienzo la 
que asegura que no hay nada que no esté traspasado por el origen. Su figura 
bifronte está conformada por dos rostros que miran en dirección opuesta, 
uno de semblante imberbe, que manifiesta juventud y vitalidad, el otro cuyo 
aspecto irradia madurez, tan propia de la vejez y la experiencia. Representan 
así el nacimiento y el ocaso, dos rostros de la condición finita, tan queridos 
como incomprendidos. En este orden de ideas, los seres humanos siempre 
estamos a medio camino, más allá del comienzo, pero más acá del fin. Ad-
quirimos con el tiempo una certeza de lo intermediario, que es lo mismo 
que estar conscientes de que no somos ni el principio ni el término de lo 
que existe. Es en esa situación intermediaria -muy analógica por cierto- que 
buscamos orientarnos, el hombre, como náufrago que es, busca el oriens 
(participio del verbo oriri que significa salir, nacer o empezar), siempre tra-
ta de hallar el sol naciente. De allí que aquel que está desubicado, tenga la 
necesidad de ser orientado, de ser conducido a su lugar de pertenencia, a su 
origen. Somos una especie desubicada, y tenemos necesidad de orientación 
(de estar ubicados), por eso «todo depende del comienzo».

En su naufragio el hombre es posibilidad, apertura y trascendencia de sí 
mismo. No es un ser hermético, su naturaleza inmanente no es extrema ni 
total, al contrario, es inmanencia con capacidad de trascendencia. Pero ir más 
allá de sí mismo exige presentir la orientación, que es a la vez percibir el fin 
que encauza la fuerza de la acción, por eso decidir involucra todo nuestro 
ser personal, porque implica consentir intelectual y volitivamente. Es lo que 
normalmente denominamos sentido común en la vida práctica, porque sólo 
allí el juicio prudente está a la altura de las circunstancias y corresponde con 
el sentido de las cosas. En consecuencia, las cosas son orientadoras porque 
nos conducen a su sentido, y sólo estamos a la altura de las mismas cuando 
entendemos su razón de ser o su genealogía. Lo importante aquí es no perder 
de vista el hecho de que el sentido descansa en las cosas, y que no es algo que 
nuestras facultades cognitivas impongan a los seres. Por eso el comienzo de 



230

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

toda acción especulativa inicia en el sentido del ser, y termina allí donde lo 
originario se plantea para la vida humana como el fin que da lugar al acaba-
miento de nuestra existencia. Incluso, podríamos decir que en este punto se 
entrelazan dos acepciones de la expresión sentido de las cosas: la primera como 
sensus, en cuanto que las cosas orientan y poseen su propio sentido, por lo 
que no puede imponerlo nuestro entendimiento, y la segunda como sentire (o 
darse cuenta) de las cosas, que es lo mismo que comprender, porque el intelec-
to se da cuenta (sentire) de lo aprehendido. Razón por la que sentire no se re-
duce a ser una percepción sensible, puesto que también sentimos (vemos) con 
el intelecto, consentimos con la voluntad y asentimos con todo nuestro ser.   

Sentir es entonces una captación perceptivo-reflexiva que nos constituye 
profundamente, hasta tal punto que nos convierte en la especie animal que so-
mos, homo sapiens, el hombre que sabe porque es aquel que saborea (del verbo 
latino sapere), es el que siente el sentido de las cosas. Sólo así el hombre sabe si las 
cosas que siente son agradables o desagradables, o si en realidad son adecuadas 
o inadecuadas. Por eso la verdad es la adecuación entre la capacidad (sentire) de 
captar el sentido (la comprensión) y el sentido (sensus) de las cosas.

Esa capacidad de sentir encarna una capacidad de paladear las cosas, en el 
sentido en que se las deja actuar sobre nosotros y en que uno llega a sostener 
un juicio sobre ellas. Mastico con ganas una naranja que no está madura y 
de inmediato siento que es insensato seguir haciéndolo. El sentido designa 
aquí una capacidad de apreciación de las cosas que coincide con su apre-
hensión, porque nuestros sentidos son inteligentes: ellos «inteligen», la 
mayoría de las veces correctamente, lo que es119.

Por esta razón, el sentido de las cosas se dice de muchas maneras. Lo 
hemos podido comprobar, pues se puede decir como sensus, pero también 
como sentire, con sus grados y diferencias, aunque especialmente con si-
militudes porque en el fondo siempre hay algo común. Esto nos deja ante 
una conclusión evidente, el sentido de las cosas es analógico en sí mismo. 
Piénsese en el hecho de las distinciones que desde antaño se realizan en tor-
no a la forma en la que conocemos el mundo, y nos fijaremos que siempre 
es central el tema de la sensación (aisthesis), ya Aristóteles insistía en el he-
cho de que conocemos a través de nuestros sentidos, somos capaces de abrir 

119	 J. Grondin, Del sentido de las cosas. La idea de la metafísica, trad. V. Goldstein, Barcelona, Herder, 2018, p. 49.



231

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

nuestra propia intimidad a todo aquello que nos trasciende a condición 
de entrar en contacto con lo que es susceptible de ser percibido o sentido. 
Esto gracias a que nuestra naturaleza biológica está dotada de facultades 
estéticas, es decir, nuestra especie es capaz de reconocer el sentido de las 
cosas en virtud de su naturaleza sensible, de allí que no hay nada que esté en 
el entendimiento que no haya pasado por los sentidos (sean estos externos 
o internos), como lo afirma el Estagirita. Otro de los aspectos significativos 
en esta misma dirección es el hecho de estar en la capacidad de sentir, ya que 
nuestros sentidos reciben la sensación, por lo que estar actualizado por la 
cosa sensible es, según Aristóteles, sentir en acto, y, por lo tanto, asimilar el 
sentido de la cosa, no sólo porque se asimila la cosa sensible, sino porque 
nos hacemos semejantes (en cierto sentido) a las cosas percibidas.

No podemos dejar de mencionar que esta misma capacidad de sentir está 
vinculada con nuestra capacidad de movimiento que se relaciona de forma 
explícita con el deseo. Este es uno de los aspectos que compartimos con el 
orden de la vida animal, porque nuestra facultad apetitiva nos permite desear, 
y el movimiento se deriva del deseo que nos capacita para perseguir el bien 
deseado, y donde claramente la sensación tiene un rol fundamental. De esta 
manera, tanto el apetito como el movimiento están traspasados por nuestra 
condición sensible. No podemos negar que el sentido nos constituye en ver-
dad de múltiples maneras. Incluso, poseemos la facultad de estar conscientes 
de nuestras sensaciones, es decir, de percibir que percibimos, algo que en la 
tradición de la filosofía aristotélica se conoce como sentido común, expresión 
que, como ya lo apuntábamos, es utilizada de forma cotidiana para referirnos 
a la correcta disposición frente a la vida práctica. Nadie pondrá en duda que 
“hacer el bien y evitar el mal es cuestión de sentido común”, pues el buen jui-
cio sobre el sentido de las cosas no dista de la correcta orientación de la vida 
humana que se llama por esta razón sentido de la vida.

Comprendida y vivida como trama, la existencia se encuentra llevada por, pero 
también hacia una inteligibilidad de sí misma. Una filosofía del sentido de la 
vida no busca imponer un sentido, más bien pretende trasegarlo de la vida mis-
ma, en el sentido en que es ella la que nos conduce; es decir, que es la vida misma 
la que tiene un sentido, y es ese sentido el que busca articularse en tal filosofía120.

120	  J. Grondin, Del sentido de la vida. Un ensayo filosófico, trad. J. Dávila, Barcelona, Herder, 2005, p. 67.



232

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

En esta misma dirección, no deja de ser significativo que sean muchas las 
metáforas que nos narran el sentido de la vida. Sí, nos referimos a esos relatos 
que van de las andanzas más quijotescas, pasando por judíos errantes de cami-
nos que no cesan de ser caminados, hasta alegorías poéticas de carruajes par-
menídeos y platónicos que nos llevan por senderos difíciles y tortuosos en su 
recorrido, en los que aurigas, tan mortales como inmortales son sus guías, son 
conducidos a las puertas del sentido, a esos umbrales en los que la oscuridad 
de las cavernas que habitamos parece disiparse. Sentimos que los paraísos per-
didos nos esperan, y con afán vamos a esos definitivos encuentros, encuentros 
que siempre son desencuentros, porque lo único cierto es el hecho de que los 
itinerarios no terminan, que a perpetuidad buscamos para orientar nuestra 
posibilidad presente, que se debate en diversos porvenires, pero que nos afe-
rra a una ilusión humanizadora, esa que siempre ha sido y será la posibilidad 
de hallar sentido, que es a la vez la posibilidad de hallar razones. Al final esto 
hace parte de comprender, pues acarrea la responsabilidad de tomar parte en 
la posibilidad de las posibilidades. Es el esfuerzo por mantenernos fieles a una 
búsqueda incesante del logos, de la ratio, del arjé, de nuestro comienzo que es 
a la vez nuestro fin, una búsqueda que no puede dejar de ser metafísica, y que 
no puede ser evadida por más que intentemos rehuir por los entresijos de on-
tologías débiles y relativismos consumados. No perdamos de vista aquello que 
Jano nos recuerda, «todo depende del comienzo», y de alguna manera, nos 
invita a un retorno bienaventurado porque nos conduce a la pregunta común 
de la filosofía presocrática, que tiene por objeto central el primer principio 
de las cosas. Aspecto que influye decisivamente en nuestra época, pues que 
más metafísico que la expresión de una búsqueda antimetafísica, que sale al 
encuentro de lo diferente –con espíritu heraclíteo- con desazón de la unidad, 
pero conmovida interiormente por el logos que es ineludible.

En consecuencia, no es sorprendente que la filosofía o la metafísica haya sido 
una amiga de la razón. Su propósito, se nos perdonará repetirlo, es compren-
der el sentido, por lo tanto la razón de las cosas. Si por ventura le ocurre a una 
filosofía llamarse más irracionalista es porque habrá renunciado a compren-
der el sentido de las cosas o se habrá persuadido, pero por buenas razones, de 
que no había nada semejante. Esta filosofía de lo irracional, o de lo absurdo, 
descansa evidentemente en una expectativa de sentido decepcionada121.

121	  J. Grondin, Del sentido de las cosas. La idea de la metafísica, op. cit., p. 51.



233

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Alejados de una perspectiva “desencantada” del sentido de las cosas, o 
constructivista si se quiere, estamos dispuestos a mantenernos en cercanía 
con el sentido originario, con el objetivo de evitar reduccionismos e irracio-
nalismos, que irónicamente suponen sentidos al reafirmar su dirección o la 
orientación que siguen, como aquellas que creen constreñir lo real al tibio 
contacto fenoménico del mundo o a sus narcisistas representaciones, que 
sólo son una vana reducción del sentido del sentido de las cosas, como lo 
afirma Jean Grondin. De este tipo de concepciones tomaremos distancia en 
cuanto a sus limitaciones e inoperancias se refiere, aunque aprovecharemos 
lo que de estas mismas podamos aprender. Porque uno de esos elementos 
de los cuales sí que podemos sustraer una especie de moraleja es el hecho 
de que las perspectivas omnímodas sobre la realidad, que afirman de entra-
da un acabamiento y perfeccionamiento en su visión de las cosas, no son 
más nobles por su pretensión utópica e inconmensurable. Pues allí descansa 
otro error en lo que concierne a la captación del sentido de las cosas, ya que 
lo que hallamos aquí es una perspectiva que no abre ningún espectro de 
posibilidad para captar el sentido, en realidad no hay sentido, sino la emer-
gencia de un ídolo que se admira concéntricamente a sí mismo y busca ser 
admirado por otros. Por eso hacemos hincapié en la idea de que el sentido 
de las cosas, no sólo como noción sino como realidad, se capta y es de natu-
raleza analógica. Las cosas y su sentido se dicen, se piensan y son de muchas 
maneras, pero siempre en esa unidad de lo que es, de lo que se piensa y de lo 
que se dice como ya lo advertía Parménides en su famoso poema.

La alusión al filósofo de Elea no es baladí, en realidad queremos resaltar 
el acto fundacional de la metafísica, de la pregunta por el primer principio, 
de la cuestión originaria por la causa última de las cosas que ha gestado 
una historia subrepticia en la época de la koiné de la filosofía. Pues efecti-
vamente, es la hermenéutica, como nicho del sentido, la gestora de su pro-
pia transformación, que es a la vez configuración de su propio sentido o 
de su propio camino, en pocas palabras, es un redireccionamiento hacia su 
finalidad, que es la metafísica. Proceso que está en permanente cambio, y 
que podemos rastrear en algunos de los representantes de la koiné filosófica 
como Heidegger, Gadamer, Ricoeur, Grondin y Beuchot. Expectantes nos 
hallamos entonces en lo que respecta al porvenir de este giro metafísico de 



234

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

la hermenéutica, que es un giro redundante si consideramos que el sentido 
de las cosas vuelve al sentido de las cosas. Pero notaremos que no hay cabida 
a ninguna contradicción y mucho menos a una redundancia, si nos dete-
nemos a escuchar la tensión dialéctica que se nos propone en esta aparente 
tautología entre el logos y el ser. Seguro tenemos que seguir aprendiendo de 
este silencio metafísico-hermenéutico que pocos, pero disciplinados discí-
pulos del sentido de las cosas han comprendido a condición de vivir la vida 
silente. 

Lo óptimo sería un estado realmente silente para la ocasión, pero es de-
ber nuestro irrumpir con el ruido propio del logos que se concreta en el jui-
cio de la razón, porque si bien el logos interior emerge en el silencio expec-
tante, sólo el logos exterior y exhortativo puede implicarnos en el sentido de 
la vida silente, que calla cuando es necesario callar y dice lo que es necesario 
decir. Veamos aquí la poderosa fuerza que tiene la imagen del individuo 
prudente que espera con paciencia el momento oportuno para actuar, y la 
relación que tiene esta imagen con la figura silente de aquel que reflexiona 
intensivamente. Tan cercanos son el silencio y la prudencia como el decir 
y el actuar. Sabio es el silente y el prudente que presiente la moderación de 
su lengua como la de su voluntad, porque conoce los principios del enten-
dimiento y los principios de la acción que se profundizan en el sentido de 
las cosas y en el sentido de la vida, que se acotan en una misma expresión, 
prima philosophia (metafísica). Dos vías se abren para el hombre silente y 
prudente, a pesar de que son una y la misma. Una que se dirige hacia a las 
cosas, reconociendo en estas su fundamento y radicalidad, cuyo sentido nos 
conduce a una metafísica general o teoría del ente en cuanto ente (onto-
logía), y otra que nos guía hacia la vida contemplativa, cuyo sentido es la 
finalidad del ser humano, que se presiente en la vida práctica, campo del 
conocimiento al que denominamos metafísica especial (teología natural), 
que se caracteriza por ser un estudio de carácter racional sobre Dios, que es 
el origen y el término del ser.

Toda la trama de la hermenéutica de las cosas y de la vida se simplifica en 
aquella cuestión definitiva de lo que son las cosas y la vida, en la pregunta 
por la esencia de las mismas, y esto es lo que implica existir. La existencia, o 
mejor aún, nuestra existencia particular es un constante hallarse interpela-



235

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

do por esta pregunta (que son dos), que será siempre definitiva. Y si desci-
frar la trama de las cosas es tarea inacabada, ¡qué será de la labor que intenta 
sustraer de la vida misma ese sentido que la envuelve y la trasciende! Por 
eso, sabio es aquel que pre-siente (saborea) el sentido de las cosas y el sentido 
de la vida, no porque posea el sentido, sino porque sabe que el sentido lo 
posee a él; la no posesión del sentido es lo que lo convierte en amante de 
ese sapere, lo convierte en filósofo, y a la vez la filosofía lo convierte, porque 
lo gana para el horizonte del sentido. Y es precisamente en ese horizonte 
donde la hermenéutica y la metafísica conviven, la primera porque muestra 
el camino y la última porque aclara su destino. Resulta entonces bastante 
significativo que el metafísico arriesgue en la experiencia del hermeneuta, 
y que a la vez este último pueda ceder para ser orientado por el metafísico. 
No quiere decir esto que la hermenéutica se conciba como primera filosofía 
o viceversa, en realidad es algo distinto, sencillamente concentrémonos en 
la analogía del sentido (de las cosas y de la vida), en donde tiene parte la 
metafísica de forma principal, y en donde la hermenéutica también tiene 
parte, pero de forma secundaria, en donde se propone un giro hermenéutico 
de la metafísica y un giro metafísico de la hermenéutica.

Nada de lo que hemos dicho hasta este punto es en sí mismo novedoso, 
así que con miras a esclarecer el sentido de lo que se ha mencionado debe-
mos comprender que el doble giro que se anuncia se ha ido realizando en 
cierta medida desde el realismo filosófico. Pero sin detenernos a profundi-
zar en este punto, sencillamente consideremos que el giro hermenéutico de 
la metafísica se debe entender en dos sentidos: 
a)	 El giro hermenéutico de la metafísica general que es un retorno al con-

cepto de comprensión como sentido (sensus) de las cosas, es decir, 
como sentido que le pertenece a las cosas en primer grado122.

b)	 El giro hermenéutico de la metafísica especial que recupera el concepto 
de comprensión como sentido de lo sagrado (desarrollado amplia-
mente en la empírica y la poética de la voluntad de Paul Ricoeur, que 
también se complementan con algunos ensayos de la obra El conflicto 

122	 Véase M. Beuchot, Tratado de hermenéutica analógica. Hacia un nuevo modelo de interpretación, 5ta Ed., 
México D. F., UNAM, 2015; y también J. Grondin, Del sentido de las cosas. La idea de la metafísica, trad. 
V. Goldstein, Barcelona, Herder, 2018.



236

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

de las interpretaciones. Ensayos de hermenéutica123 dedicados al tema 
de la hermenéutica y su relación con la simbólica del mal). 

Así mismo, el giro metafísico de la hermenéutica posee dos sentidos muy 
concretos bajo los cuales podría plantearse. Esto lo decimos con ánimo de 
sugerir una serie de vías amplías que se abren para la doctrina del sentido 
desde el punto de vista de la teoría del ser: 
a)	 El giro ontológico de la hermenéutica que se ha rescatado a partir de la 

fenomenología al volver a las cosas mismas, reconociendo nuestra in-
tencionalidad (el estar dirigido a), que aquí hemos señalado como el 
sentido (sentire) de las cosas en cuanto capacidad inteligente de per-
cibir el sensus que estas mismas poseen (que ya había sido adelantado 
por Gadamer y Ricoeur, pero profundizado por Grondin y Beuchot 
desde perspectivas distintas).

b)	 El giro teológico (teología natural) de la hermenéutica que renueva el 
tema de la trascendencia como realidad efectiva de la realización del 
sentido de la vida que es constituyente para una filosofía práctica, 
pensada como vida activa (praxis) hacia la vida contemplativa (tam-
bién presente en autores como Ricoeur, Grondin y Beuchot, pero en 
grados distintos como se entenderá).

Como vemos, estos giros internos surgen a partir de un encuentro de ho-
rizontes entre la ontología y la hermenéutica, lo que exige una comprensión 
del ser y, a la vez, una profundización en el ser de la comprensión, que implica 
claramente una serie de grados y matices, tanto en las diversas formas en las 
que el sentido de las cosas se manifiesta al entendimiento, como en las diversas 
maneras en las que interpretamos ese sentido (sensus) para comprender. Por lo 
que podemos hablar de una comprensión que supone una interpretación ana-
lógica, pero también un ser que se predica en muchos sentidos o, lo que sería lo 
mismo, una teoría analógica del ser. Razón por la que su abordaje y aplicación 
no debe restringirse únicamente a la filosofía o a las ciencias humanas, pues-
to que esta perspectiva logra engranarse perfectamente con el fenómeno de la 
explicación, que hasta hace poco permanecía restringido al espacio epistemo-
lógico de las ciencias empíricas o naturales. Esclarecer este punto significativo 
123	 P. Ricoeur, El conflicto de las interpretaciones. Ensayos de hermenéutica, 2da. Ed., trad. A. Falcón, México 

D. F., Fondo de Cultura Económica, 2015.



237

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

nos llevará a retomar la relación entre ciencias particulares y metafísica con el 
propósito de entender que la comprensión y la explicación no son opuestas, y 
mucho menos contradictorias, sino complementarias y convergentes.

2.2. Ontología y ciencia: sobre la verdad de las cosas.
Se dice que Epiménides, filósofo y profeta del siglo VI a. C., aseveró 

que «todos los cretenses son unos mentirosos», siendo él mismo cretense. 
Un planteamiento similar fue propuesto por Eubulides de Mileto quien 
aseveró lo siguiente: «Un hombre afirma que está mintiendo. ¿Lo que 
dice es verdadero o falso?». Estos enunciados nos exhortan a reflexionar 
en torno a sus implicaciones lógicas, así que intentemos proponer algunas 
soluciones a ambas paradojas, comenzando por la última. Si partimos del 
supuesto de que la afirmación es verdadera, tendremos que admitir que lo 
que dice la proposición no puede no ser verdadero, y si aceptamos el valor 
de verdad del enunciado «un hombre afirma que está mintiendo», surge 
una contradicción patente porque el hombre que lo asevera miente. Ahora, 
si partimos de la suposición contraria, es decir, de que el enunciado es falso, 
admitimos entonces que lo que se dice es lo opuesto a la verdad, pero si es 
así estaríamos volviendo a caer en una contradicción puesto que el hombre 
no estaría mintiendo y, por lo tanto, sería verdadero lo que afirma. Según 
esto, no hemos podido proponer una solución satisfactoria a esta paradoja, 
entonces veamos lo que nos depara el caso de Epiménides. 

Si aceptamos la premisa de que «todos los cretenses son unos mentiro-
sos», partiendo del hecho de que es Epiménides (uno de los cretenses) quien 
lo afirma, tendremos una situación muy similar a la anterior. Pero el error 
precisamente reside en el momento en el que aceptamos la premisa «todos 
los cretenses son unos mentirosos» como un hecho, cuando no podemos 
estar seguros de que esto sea válido en todos los casos, ya que es posible que 
al menos uno de los cretenses no sea mentiroso. En consecuencia, esto nos 
llevaría a probar que la paradoja es en realidad una falacia, porque se pue-
de determinar la falsedad de la premisa universal que se hace pasar como 
verdadera. También existe una imprecisión en el planteamiento al afirmar 
de un sujeto, en este caso de todos los cretenses, una característica que tan 
solo es ocasional, como ser mentirosos, cuando no es esta una propiedad 



238

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

que sea inherente a un sujeto en cuanto tal. Muy diferente de afirmar que 
“todos los cretenses son seres vivos”, en donde lo aseverado sí le es propio a 
todos los individuos puesto que se enuncia algo que les compete de manera 
universal. Así mismo, se podría cuestionar lo que se quiere dar a entender 
con la expresión “mentiroso”, que puede significar que alguien nunca dice la 
verdad, o también puede suceder que se quiera decir que alguien no dice la 
verdad ocasionalmente. La formulación da paso a una ambigüedad, así que 
esta y las otras objeciones hacen que sea imposible plantear la situación de 
una verdadera paradoja.

Siempre resulta atractiva la paradoja (del prefijo para, contra, y el sufijo 
doxa, opinión) porque presenta al entendimiento una configuración labe-
ríntica e insoluble, pero sobre todo contrapuesta al sentido común de las 
cosas. Muy vinculada con la palabra antinomia (del vocablo griego anti, 
en contra, y nomos, ley o norma) que presenta también una forma de pen-
samiento antitético que refuerza la contrariedad entre dos principios. Sin 
hacer un amplio análisis al respecto, cabe señalar únicamente que paradoxos 
no es en realidad una negación del sentido, es más bien una ampliación del 
mismo como negatividad, que si bien se plantea de forma extraña no por 
esto deja de ser inesperado y extraordinario. La extrañeza reside en el hecho 
de que lo paradójico se plantea de forma antilógica –recordando a Protágo-
ras- pero no por esto carente de sentido, puesto que el sentido de la negati-
vidad supone un contradecir lo dicho con el fin de elevar la comprensión. 
Es más, es por esta razón que paradoxos es transgresión lógica del sentido de 
las cosas con motivo problematizante (en lo que la palabra problema impli-
ca etimológicamente, es decir, un arrojar algo hacia delante, sólo que más 
allá del sentido ordinario en lo que respecta a la paradoja), por eso parado-
xos se traduce también como lo extra-ordinario. Es un sentido que implica 
arrojar(se) a lo singular e increíble, y que por lo mismo supone trascender 
la concepción ordinaria de las cosas, a partir de una transgresión del sentido 
aceptado como norma o costumbre. 

No es vana la paradoja si es aprovechada como extensión del sentido, 
pero también puede derivar en engaño o falacia por su equívoco proceder, 
por lo que es necesario ser prudente al intentar pensar paradójicamente, no 
es aconsejable malograr el sentido de las cosas cuando lo que se debe preten-



239

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

der sin más es un sincero apego a la verdad de las mismas. Esto lo ejempli-
fica bien la paradoja de Epiménides, cuya formulación intenta contraponer 
un sentido autorreferencial, pero planteando a la vez una premisa que no 
cumple con las reglas del razonamiento lógico, por lo que termina convir-
tiéndose en una paradoja falsídica, mientras que la paradoja del mentiroso 
si bien se autocontradice no está por esto incurriendo en algún problema 
lógico al desarrollar el razonamiento. Esto no deja de ser llamativo en el 
marco de lo que es verdadero y falso, puesto que nos seguimos cuestionan-
do si la antilogía que nos propone la paradoja cumple o no con aquello 
que la convierte en eso que concebimos contrapuesto al sentido común. Es 
irónico que sea así, cuando la paradoja es precisamente una superación de 
la dicotomía verdad-falsedad para mostrar que la realidad en su concreción 
es más compleja de lo que creemos. Por eso, la realidad de la paradoja no 
parece ser paradójica, pero esto lo proponemos en un sentido hipotético ya 
que no ampliaremos nuestra reflexión por este cauce. Sencillamente hemos 
querido plantear la paradoja como un fenómeno que particularmente nos 
plantea la circunstancia en la que se encuentra cualquier intento de supera-
ción de la metafísica, que es en sí mismo paradójico.

Los esfuerzos en esta dirección son múltiples, y no es nuestro cometido 
reseñar los alcances que han tenido las diversas propuestas de superación 
de la metafísica, sólo intentamos sustentar el hecho de que todos estos es-
fuerzos son una búsqueda de sentido, que se anuncia con pretensión de le-
gitimidad y, por lo tanto, reclaman algún grado de verdad, a pesar de que 
ciertas posturas no coincidan con nosotros en este punto. Aunque, si de 
evidencias habláramos, esta posición de negación o de aceptación débil de 
la verdad es ya una forma de intentar encontrar un suelo firme para unos 
pasos trémulos e inciertos. Pero de forma inadvertida, la metafísica se con-
vierte en el comienzo y el fin de toda huida hacia lo interesante o atracti-
vo del pensamiento posmetafísico, que da lugar al imperio del no-ser, del 
no-pensar y del no-decir, en vínculo paradójico con un sentido del ser, del 
pensar y del decir que relativiza para universalizar, que separa para unificar 
y que deconstruye para construir. Tal y como lo afirma el famoso dilema 
del Protréptico de Aristóteles124: «Si se debe filosofar, hay que filosofar, y 

124	 Véase Aristóteles, “Protréptico” (2d), Fragmentos, trad. A. Vallejo Campos, Madrid, Gredos, 2005, pp. 138-141. 



240

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

si no se debe filosofar, hay que filosofar: luego, en cualquier caso, hay que 
filosofar». Cambiemos un poco el enunciado aristotélico y digamos: «O 
hay que hacer metafísica; o no hay que hacer metafísica; si hay que hacer 
metafísica es porque hay que hacer metafísica; si no hay que hacer metafí-
sica, también hay que hacer metafísica para saber por qué no hay que hacer 
metafísica; luego siempre hay que hacer metafísica»125. Gran parte de la 
historia del pensamiento occidental, especialmente después del siglo XVII, 
se ha inscrito en esta tradición paradójica que hace metafísica para superar 
la metafísica, y desde luego este es un logro que no siempre está desenca-
minado, puesto que así como toda paradoja amplía el sentido de las cosas a 
partir de su insolubilidad, también el pensamiento posmetafísico extiende 
los horizontes del sentido aceptando su propia contradicción, y ya en el 
límite de lo insoluble se percata de su fundamento metafísico.

Es reveladora la imagen del fénix, con la que Mauricio Beuchot com-
para el resurgimiento de la metafísica (general y especial), aspecto que no 
deja de ser llamativo por su significado simbólico. Justamente, el vocablo 
griego phoinix se adjudicaba a la mitológica ave egipcia, que al morir volvía 
a renacer, pero también hacía referencia a los fenicios o púnicos, pueblo 
que descendía de los cananeos y que se dedicaba a comerciar una tela carac-
terística por su color, al cual denominaban phoinios, que quiere decir “de 
color rojo obscuro” o “púrpura”. Tanto el fénix como los fenicios tienen 
en común el hecho de que expresan de manera simbólica una renovación 
o transición decisiva, el fénix porque se inmola en el fuego para renacer y 
volver de las cenizas completamente hecho, y los fenicios porque eran una 
cultura marítima bastante adaptada a los cambios, puesto que mantenían 
redes de comercio en varios puntos geográficos del Mediterráneo por lo 
que no sólo llevaban su cultura a otros lugares, sino que podían también 
integrar los valores de otras sociedades y cultivarlos ellos mismos. Tal vez el 
suceso que mejor lo ilustre es el perfeccionamiento y divulgación del alfa-
beto por parte de los fenicios, y que mejoró sin duda la escritura jeroglífica 
y cuneiforme. Esto se debe a que la gran mayoría de las culturas marítimas 

125	  Me he tomado la licencia de hacer una modificación en el dilema aristotélico, se ha reemplazado la 
expresión “filosofar” por “hacer metafísica”, nociones que pueden ser sinónimas desde la perspectiva 
aristotélica por lo que no plantearía inconvenientes.



241

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

siempre son pueblos que guardan una profunda cercanía con la renovación 
o transformación de sus tradiciones, por lo cambiantes que son los ambien-
tes naturales y sociales a los que se enfrentan. Lo que nos lleva a reconocer 
procesos profundamente analógicos en la renovación y la transición, por-
que aquello que deviene diferente es en el fondo permanente, así como lo 
idéntico, siendo lo mismo, cambia continuamente. 

De la misma forma que el fénix se renueva y que los fenicios cambiaron 
e hicieron cambiar a otros pueblos, la metafísica, o más bien la práctica de la 
filosofía primera, siempre ha asumido la renovación del pensar como tarea 
subrepticia pero esencial en el marco de la cultura, y por supuesto, siempre 
esta última renace para ser distinta, aunque lo esencial nunca se diluya. Esto 
es así porque la metafísica nos permite encauzar nuestros esfuerzos inte-
lectuales hacia la verdad, y así como toda intención antimetafísica es en el 
fondo metafísica; también todo intento de renovar la pregunta por el ser, 
por el pensar o por la autenticidad de la vida supone una concepción que se 
considera verdadera o salvífica. Siempre retornamos al origen, lo que quie-
re decir en este contexto que siempre volvemos a la filosofía primera, casi 
como si este fuera el sino de la teoría del ser y del pensar. La misma posmo-
dernidad nos ha mostrado la paradoja de la renovación metafísica, porque 
se oculta lo sustancial en virtud de la destrucción posmoderna, que socava 
el sentido de las cosas, pero finalmente se desvela dicho sentido, y retorna de 
forma diferente. Como lo hemos aclarado, la metafísica se renueva y renace 
de forma hermenéutica, pero también se transforma y reaparece de forma 
epistemológica, cambia entonces la racionalidad porque se torna compren-
siva y explicativa, emerge más analógica porque delimita los alcances y los 
límites, que solo pueden ser indicados por la verdad de las cosas.

Pero, en estricto sentido, ¿a qué nos referimos cuando hablamos sobre la 
verdad de las cosas?, y, sobre todo, ¿hay una única forma de concebir la ver-
dad en sí misma? Para adelantar una respuesta, que no espera ser de ningu-
na manera la última palabra al respecto, pensemos en un adagio quijotesco 
bastante ilustrativo: «La verdad adelgaza, mas no quiebra su hilaza»126. En 
efecto, la verdad, que Cervantes compara con aquello que se estira sin rom-
perse, resalta el hecho de que la verdad es una y la misma, a la que no sobra 

126	 M. de Cervantes, Don Quijote de la Mancha, Madrid, Punto de lectura, 2014, p. 614.



242

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

ni le falta nada, porque está completa. No obstante, se adelgaza y no se quie-
bra, es decir, se deshilvana para ser más fina y a pesar de que se estira mantie-
ne la tensión. Sin importar que tan delgado sea su hilo, la verdad es siempre 
lo que es, aunque eso que es pueda mantener en tensión diversas formas de 
concebir su significado. Y desde luego, la verdad como concepto se puede 
decir en varios sentidos (es analógica). En este punto estamos de acuerdo 
con Grondin cuando afirma que hay niveles que nos permiten hablar de la 
verdad en formas y grados distintos, pero esto no altera de ninguna manera 
lo que es. Dice Grondin que la Verdad con V mayúscula puede entenderse 
como una doctrina o revelación que nos ofrece una Sabiduría última, que 
ningún ser humano posee, pero cuya conquista se pretende, así que mueve 
a nuestro entendimiento y voluntad. También podemos hablar de la verdad 
en cuanto la referimos sobre las cosas mismas, y a la que llama sin más, la 
«verdad de las cosas». Con esta expresión se quiere dar a entender que lo 
real es verdadero, no es una construcción mental de quien se representa un 
estado de cosas, todo lo contrario, es lo que es (quid est) o el ser-verdadero 
de las cosas. Finalmente, se puede entender la verdad en sentido lógico, es 
decir, como algo que se predica de una proposición en cuanto esta misma se 
adecúa con lo que las cosas son127. 

Santo Tomás de Aquino, en quien se inspira Grondin para hacer la men-
cionada distinción, consideraba que la verdad no es algo añadido acciden-
talmente al ente, más bien es un atributo o propiedad del ente, o como se 
denomina de forma técnica un trascendental, específicamente el trascen-
dental verum. Al respecto santo Tomás aclara lo siguiente:

…con el nombre verdadero se expresa la conveniencia del ente con el en-
tendimiento. Pues todo conocimiento se cumple por asimilación del cog-
noscente a la cosa conocida, de tal suerte que esta asimilación se le llama 
causa del conocimiento, así como la vista conoce el color por el hecho de 
ser informada por la especie del color128. 

En lo que nos gustaría insistir de este pasaje de la Cuestión disputada 
sobre la verdad es justamente en el término asimilación, que deriva del voca-
blo latino ad-similatio que traduce literalmente hacia (ad) lo similar o pare-

127	 J. Grondin, Del sentido de las cosas. La idea de la metafísica, op. cit., pp. 62-63.
128	 T. Aquino, De Verit., q.1, a. 1, c.



243

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

cido (similatio), indicando que hay conocimiento cuando el entendimiento 
se aproxima a la cosa, y esto lo logra a partir del concepto que es semejante 
(similis) a la esencia o lo que el ente es. De allí que la asimilación sea la causa 
del conocimiento, porque dicha correspondencia torna al entendimiento 
semejante a la cosa, no igual a la cosa, sino próxima a la igualdad que es 
precisamente lo que quiere decir adecuación (ad-aequatio, hacia lo igual), 
es decir, que reconoce en el entendimiento una dirección (ad, hacia) que 
se orienta a la búsqueda de la igualdad (aequalitas) con la cosa, aunque en 
estricto sentido no se logra una igualación (aequatio) plena, sino una seme-
janza (expresión que en latín se dice similitudo, que también quiere decir 
analogía). 

En este punto, no podemos olvidar que el ente como verum antecede 
a la razón de verdad, es decir, el ser-verdadero de las cosas es anterior a la 
adecuación. Por lo que hay una distinción entre la verdad ontológica, que 
es el trascendental verum como atributo del ente, y por el cual las cosas se 
dicen verdaderas pero con relación al entendimiento divino (recordemos 
que las cosas del orden natural son verdaderas en cuanto se adecúan a la idea 
concebida en el entendimiento de quien las creó), y la verdad como adecua-
ción, que es la asimilación del entendimiento a la cosa, y que se presenta a 
la mente como concepto. Pero solo en el momento en el que se afirma la 
adecuación, a través del juicio, es cuando conocemos realmente, y esto es lo 
que se denomina verdad lógica. Para expresarlo de una mejor manera pode-
mos decir que aquello que Grondin llamaba la Verdad, con V mayúscula, 
corresponde a la verdad del entendimiento divino que es el fundamento y 
el origen de todas las otras formas de verdad. Así que las cosas verdaderas 
comprenden un primer nivel de adecuación que llamamos verdad ontoló-
gica, que se da entre los entes y el entendimiento divino. Esta última a la vez 
es condición de posibilidad para que exista un segundo nivel que denomi-
namos verdad como adecuación que se da entre el ser verdadero de las cosas 
y el entendimiento humano. Y finalmente, obtenido el concepto, resta un 
tercer nivel de adecuación que se da entre la razón de verdad o correspon-
dencia y la capacidad de juzgar que establece la conveniencia o disconve-
niencia entre dos o más conceptos, y que nos permite conocer. 



244

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

Tabla 10.
La adecuación y las formas de la verdad

Criterios de la 
adecuación

Relaciones de adecuación Forma en la que se da la 
verdadMide Es medido por

Entendimiento divino Todo - Propia y primariamente

Cosas
Cosa natural Entendimiento

 humano
Entendimiento 

divino
Impropia y secundariamente

Cosa artificial - Entendimiento 
humano

Entendimiento humano Cosas 
artificiales Cosas naturales Propia y secundariamente

Elaboración propia. Basada en L. Irizar, Nociones fundamentales de metafísica aris-
totélico-tomista, 2da Ed., Bogotá D. C., San Pablo, 2013, pp. 147-148.

Las distinciones sobre las cuales hemos querido llamar la atención nos van 
indicando que la adecuación o correspondencia como concepto se predica 
de manera analógica, porque hay una semejanza (similitudo) solo que se ex-
presa en un grado distinto según el criterio desde el cual lo apreciemos. Para 
guiarnos podemos dirigirnos a la Tabla 10 que señala estas relaciones entre 
los elementos que intervienen en la adecuación. Además, esto nos servirá 
para integrar lo que hemos mencionado anteriormente con el fin de brindar 
al lector una explicación más uniforme. Ya sabemos que la Verdad (con V 
mayúscula) es solo una, y todas las demás formas de verdad la presuponen, 
de allí que el entendimiento divino mida todo, y no sea medido por nada. Es 
por lo tanto la verdad en sentido propio y primario, o lo que también vendría 
a denominarse analogado principal de la adecuación. En cambio, la verdad 
ontológica alude al hecho de que las cosas naturales miden el entendimiento 
humano y son medidas por el entendimiento divino. Esto se debe a que las 
cosas son verdaderas antes de ser conocidas por el hombre. En efecto, su 
adecuación no depende del entendimiento humano, sino del entendimiento 
divino, es decir, las cosas guardan correspondencia con la idea o arquetipo 
que de estas tiene su creador. Así que en las cosas se da una forma de verdad 
impropia, porque el sustrato de su adecuación se dice en relación con el en-
tendimiento divino, y es secundaria porque la Verdad es el criterio del cual se 



245

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

derivan las otras formas de verdad. Algo similar pasa con las cosas artificiales, 
solo que la adecuación de estas mismas se dice en relación con el entendi-
miento humano, que es causa de la presencia de la cosa artificial, porque solo 
allí, en la mente del artífice, se halla la idea a la que se adecúa el artefacto. 

En el caso de la verdad como adecuación y la verdad lógica nos encon-
tramos que estas mismas se relacionan con el entendimiento humano. Este 
mide las cosas artificiales, puesto que la idea del artífice es el fundamento 
de su adecuación, pero es medido por las cosas naturales porque su funda-
mento reside en el entendimiento divino; así es como el ser-verdadero de las 
cosas puede hacer manifiesta la verdad como correspondencia de la cosa y 
el entendimiento. Recordemos que gracias a la verdad como adecuación es 
posible abstraer del ente su esencia, y concebirla en el entendimiento como 
concepto, que será la condición sine qua non de la formación de los juicios, 
que presentan la verdad lógica, a partir de la cual se afirma la conveniencia o 
disconveniencia entre los conceptos. De allí que la falsedad esté en el enten-
dimiento que divide y compone, y no en las cosas. Por lo dicho, es posible 
comprender la razón de que esta forma de verdad (de la cual se plantea una 
distinción lógica entre verdad como adecuación y verdad lógica) se da de 
manera propia, puesto que se dice en relación con el entendimiento hu-
mano en el que se cumple a cabalidad la adecuación cuando es conocida, 
es decir, cuando es afirmada en el juicio; pero esta forma de verdad se da de 
manera secundaria en virtud de que presupone la Verdad, y es con respecto 
a esta última que también es un analogado secundario de la adecuación. 

Esta reflexión se convierte entonces en nuestro punto de partida para 
explicar cómo se presenta la verdad y la objetividad en los diferentes gra-
dos de la ciencia. Llevaremos a cabo una presentación general del tema, 
que está lejos de ser exhaustiva. Pero antes de llevar a cabo esta exposición 
es pertinente realizar algunas aclaraciones frente al tema de los grados de 
abstracción formal que se vinculan directamente con los niveles del cono-
cimiento científico. Empecemos por preguntarnos ¿qué es la abstracción? 
Dicho término viene de la expresión latina abstrahere que quiere decir sus-
traer, y efectivamente abstraer es separar o sacar (trahere) una cosa de (abs) 
otra, normalmente asociada al orden físico, como cuando oímos decir “voy 
a sacar todo de mi morral”, sin embargo, el sentido que pretendemos ana-



246

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

lizar concierne al orden psicológico, en el que la abstracción es concebida 
como una “acción psíquica o inmanente que consiste en conocer una cosa 
sin conocer otra con la que se encuentra unida, o bien, en conocer que una 
cosa no es otra…”129. Para entenderlo mejor, observamos que ya en el mismo 
conocimiento sensible hay una manera de percatarnos de una separación 
tácita entre lo percibido por la vista y por el tacto como sucede al darnos 
cuenta del color de un sillón, aunque ignoremos cuál es su textura. 

Pero en el conocimiento intelectual la separación se lleva a cabo de 
manera más perfecta. No nos extenderemos más de lo debido, por lo que 
plantearé a grandes rasgos los tipos de abstracción intelectual, concentrán-
dome especialmente en la abstracción formal. Podemos hablar primero de 
la abstracción del intelecto agente, que es la facultad del entendimiento que 
separa lo inteligible de los contenidos sensibles de las cosas. En segunda 
medida, nos encontramos con la abstracción del intelecto posible, que pue-
de entenderse de dos formas: como simple aprehensión, que no supone una 
separación real entre lo abstraído y aquello de lo cual se abstrae, y como 
abstracción por modo de división, que supone que aquello que se separa está 
efectivamente dado así en la realidad. 

Con esto en mente, hablemos ahora del fundamento de la abstracción 
del intelecto posible que enmarca por un lado la abstracción total y formal, 
y por otro, la abstracción real y lógica. A esta última ya se ha hecho algu-
na alusión implícita en el abordaje del problema de los universales, así que 
me detendré en la primera. La abstracción total consiste en sustraer el todo 
universal de su particular como lo vemos cuando de una planta o animal 
podemos extraer el universal viviente, mientras que la abstracción formal 
separa lo que está dado en la composición entre forma y materia o también 
entre acto y potencia130, como se revela en el ejemplo aristotélico del escudo 
de bronce, el escudo en cuanto eidos es la forma y el bronce es la materia 
de la que se compone; así que el entendimiento tiene presente no solo la 
forma (escudo como eidos) sino también que existe vinculada a la materia 
(el bronce).

129	 J. García-López, “La abstracción según santo Tomás”, Anuario filosófico, 8, 205-221, Pamplona, Uni-
versidad de Navarra, 1975, p. 207.

130	 Ibid., p. 213.



247

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

En este tipo de abstracción es en la que nos queremos concentrar en 
adelante, y específicamente en los tres grados de abstracción formal que han 
sido planteados por santo Tomás de Aquino, pero que sin duda fueron sis-
tematizados y ampliados por su más preclaro comentador, Tomás de Vio 
Cayetano. 

Tabla 11.
 Los tres grados de abstracción formal y el grado de universalidad de las ciencias

Tipo de ciencia

Abstracción formal
Grado de 

abstracción y 
universalidad

Objeto de estudio 
(Lo que retiene de 

la abstracción)

Lo que excluye de 
la abstracción

Ciencias naturales
Materia sensible

(Materia común)
Singularidad de la materia

(Ens sinsibile)
Primer grado

Ciencias matemáticas
Materia inteligible

(Ens quantum o la can-
tidad)

Materia sensible Segundo grado

Ciencias especulativas Concepto Materia inteligible Tercer grado

Elaboración propia. Basada en Ibid., pp. 215-219.

Partamos del hecho de que en todas las ciencias hay grados de universa-
lidad, y esto según un nivel de abstracción que corresponde con el objeto 
de estudio de cada disciplina. Como se observa en la Tabla 11, las ciencias 
naturales se ubican en el primer grado de abstracción porque su objeto de 
estudio prescinde de la singularidad de la materia, y conserva del proceso 
de separación la materia común. Un ejemplo lo puede ilustrar mejor, ima-
ginemos un canario silvestre. Como se entenderá, la ornitología, que es una 
rama de la zoología, estudia las aves como especie, así que el ornitólogo 
estará capacitado para estudiar la subespecie mencionada, pero su estudio 
no se funda en la observación de un canario concreto o particular, sino en 
todos los canarios. Por lo que el ornitólogo no solo se detiene en la singu-
laridad de la materia de un solo canario, algo así como en la morfología de 
una única ave, sino en la materia común, es decir, en lo que comparte este 
individuo con los de su misma especie, y por lo mismo, en la morfología del 
canario en general. 



248

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

Pero es diferente cuando abordamos la realidad desde el punto de vista 
de las ciencias matemáticas, porque lo que se retiene en este segundo nivel 
de abstracción es la llamada materia inteligible o el accidente de cantidad, 
que a la vez viene asociado a sus determinaciones como el tamaño, la figura 
y el número, así que de lo que está prescindiendo es de la materia común. 
Retomemos nuestro ejemplo, si desde las ciencias matemáticas se realiza un 
estudio de la especie de los canarios silvestres será para determinar cuántos 
canarios encontramos en las Islas Azores en comparación con los que pode-
mos hallar en otros lugares del mundo, sin duda, el matemático tendrá que 
prescindir de hacer una investigación de la morfología de esta especie, tra-
bajo que le compete al ornitólogo, así que ya no toma en cuenta la materia 
común, sino la materia inteligible o el ens quantum. 

Y finalmente, llegamos al tercer nivel de abstracción de las ciencias es-
peculativas, en el que encontramos a la metafísica y a la lógica formal. Aquí 
prescindiremos de la materia inteligible, y conservaremos la representación 
simple de la esencia de un ente o lo que conocemos como concepto. Por lo 
que el científico especulativo ya no acude a hacer una descripción de la mor-
fología de la subespecie del canario silvestre y tampoco realiza un estudio 
comparativo del número de canarios que habitan en determinadas regiones 
del mundo, puesto que no le compete, ya que el metafísico, que posible-
mente será un estudioso de la lógica, separa toda la condición material de 
los seres y se queda con lo esencial, así que responde a la pregunta ¿qué es?, 
y no a la cuestión de ¿cómo es?, por lo que contestará: el canario silvestre 
es un animal irracional, y si es un animal entonces es un viviente sensitivo, 
y si es un viviente entonces es un cuerpo orgánico, y si es un cuerpo es una 
sustancia material, y si es una sustancia es evidente que tiene sus propios 
accidentes (de cantidad, cualidad, relación, acción, pasión, lugar, tiempo, 
modo y hábito), así como sus causas (material, formal, eficiente y final).

Según esto, la abstracción también expresa una analogía de atribución que 
nos permite vislumbrar los niveles del conocimiento científico, que ya han sido 
abordados en lo precedente (capítulo IV, figura 15). Así que las construcciones 
de la ciencia (conceptos, enunciados y teorías), en cada una de las disciplinas, 
tienen algún grado de abstracción al que se ordenan en virtud de su objeto 
de estudio. Razón por la cual existe una gradualidad en la verdad que dichas 



249

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

construcciones ponen de manifiesto, pues estas mismas se presentan al enten-
dimiento refiriendo un ente real o ideal (puede ser la cosa misma, uno de sus 
atributos, alguna de sus características accidentales, o incluso un ente formal), 
y que delimitan la manera en la que opera cada campo de estudio. Y efectiva-
mente, cada ámbito del conocimiento científico posee su propio y particular 
referente, sea este directo o indirecto pero lo posee. No perdamos de vista que 
las cosas se vuelven a hacer presentes para el entendimiento como signo, pues, 
como lo decíamos anteriormente (capítulo II, 4), la función del signo es preci-
samente representar o hacer las veces del ente significado. Piénsese en el clásico 
ejemplo de Frege131, es decir, en los enunciados “el lucero matutino” y “el lucero 
vespertino”, ambos son distintos sentidos que apuntan a un mismo referente, 
que es el planeta Venus. Según esto, se evidencia que el signo (Venus como 
nombre) posee dos dimensiones estructurales, a saber, el sentido que es la for-
ma en la que se da el signo a nuestra facultad cognoscitiva (ya sea como “lucero 
matutino” o como “lucero vespertino”), y el referente que es el ente significado 
por el mismo signo (el planeta Venus como realidad extralingüística). 

Tanto el sentido como la referencia, en cuanto dimensiones estructurales 
del signo, nos recuerdan la distinción aristotélica entre el logos apofantikós, que 
hace alusión a la proposición que afirma o niega un predicado de un sujeto, y 
cuya conveniencia o disconveniencia establecen si el enunciado es verdadero o 
falso (ejemplo, “todo mamífero es un ser vivo”); y el logos semantikós, que se con-
centra en las oraciones no enunciativas, es decir, en aquellas que no establecen 
juicios sino que expresan estados emocionales (ejemplo, “abre la puerta”). 

Lo mismo en el medioevo, los lógicos escolásticos distinguieron entre sig-
nificatio y suppositio, que corresponden –respectivamente- al sentido y a la 
referencia. Y esta distinción es decisiva porque con base en ella se puede 
elaborar la lógica prescindiendo del elemento retórico de las expresiones, 
apelando solo a la referencia, esto es, al valor de verdad132.

Recordamos todo esto porque nos interesa volver sobre un aspecto del que 
no podemos prescindir para entender en qué consiste el orden de significación 
(o la relación entre pensamiento, lenguaje y mundo) y cuál es su vínculo con 
los niveles de abstracción que se han expuesto para entender la manera en la 

131	 G. Frege, “Sobre sentido y referencia”, en V. Villanueva, La búsqueda del significado, op. cit., p. 30.
132	 M. Beuchot, Semiótica, 4ta. Ed., México D. F., Paidós, 2014, pp. 40-41. 



250

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

que cada ciencia elabora sus conceptos, enunciados y teorías según su objeto 
de estudio. Por lo que nos detendremos en el tema de la presencia intencional 
del signo para comprender cuál es el orden de significación. Lo que nos llevará 
a retomar la división del signo que se presentó previamente (Tabla 7), con-
centrándonos explícitamente en la diferencia que existe entre el signo formal 
y el signo material (o instrumental). Consideremos el siguiente ejemplo, un 
sujeto, que se encuentra visitando el Lago Wanaka de Nueva Zelanda, pone 
su atención en el famoso sauce solitario que se encuentra allí mismo en el lago 
rodeado de agua. Reconoce que dicho objeto es un sauce, pero cómo es posi-
ble que pueda hacer tal cosa, es decir, reconocer que dicho objeto sea un sauce 
y no un roble. Posiblemente podemos pensar que llamamos a este ser con la 
palabra “sauce” porque así lo hemos aprendido de otros, por lo que preexistiría 
a nosotros un acuerdo intersubjetivo que ha convenido en llamar a este objeto 
con el término “sauce”, y dicha denominación sería fruto de una convención 
social. No obstante, también podríamos considerar que es todo lo contrario, 
más bien es la misma cosa la que nos manifiesta su ser como sauce, y no como 
otro tipo de objeto. A la primera de estas opciones la llamaremos versión con-
vencionalista del lenguaje, y a la segunda versión naturalista del lenguaje.

Como lo hemos confirmado en diversas ocasiones, la respuesta no pare-
ce encontrarse en las antípodas del discurso, sino en una visión que plantee 
una especie de convergencia (moderada) que concilie la oposición entre 
contrarios y nos permita analogizar el sentido de la cuestión propuesta. Em-
pecemos por hacer una que otra distinción entre los elementos que cons-
tituyen el ejemplo anterior. Primero tenemos el sauce como un ente real e 
independiente del sujeto que lo conoce; segundo, hallamos a un sujeto que 
tiene la capacidad de representarse a la cosa; y tercero, nos encontramos con 
la palabra “sauce” que representa a la cosa en cuanto conocida. Una distin-
ción similar propone santo Tomás de Aquino, que al respecto dice:

Según el Filósofo, las palabras (voces) son signos de los conceptos, y los 
conceptos representaciones de las cosas. Por donde se ve que las palabras 
se refieren a las cosas de que son signos por intermedio de los conceptos 
intelectuales, y por tanto, en la medida en que podamos conocer una cosa, 
en la misma podemos imponerle nombre133.

133	  T. Aquino, Summa Theol., I, q. 13, a. 1.



251

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Figura 22. 
Orden de significación: relación tríadica entre cosa, concepto y palabra

Elaboración propia. Basada en F. Conesa & J. Nubiola, Filosofía del lenguaje, 
Barcelona, Herder, 1999, p. 68. Imagen del sauce adaptada de Lago Wanaka, Nueva 
Zelanda [Fotografía], por Rowley, A. de National Geographic, 2021. Disponible en 
https://www.nationalgeographicla.com/photography/2019/06/arboles-emblematicos-del-mundo 

Esto quiere decir que tenemos una relación entre la cosa (mundo), el con-
cepto (pensamiento) y la palabra (lenguaje), y que denominaremos orden de 
significación (ver Figura 22). Con esto previsto, aprovechemos para profundi-
zar en algunos aspectos de esta relación tríadica. Sobre la verdad de las cosas 
ya hemos hablado lo pertinente por lo que no repetiremos lo ya mencionado. 
Más bien, dirijamos nuestra atención al concepto. Sabemos que este signo es 

https://www.nationalgeographicla.com/photography/2019/06/arboles-emblematicos-del-mundo


252

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

una representación simple de la esencia de un ente real, definición que ya nos es 
familiar, pero es importante que entendamos a qué se refiere la expresión “re-
presentación simple”. Por esta razón, pedíamos volver sobre la clasificación de 
los signos. Allí aludíamos al concepto, también conocido como signo formal, 
que fue una denominación técnica que le asignaron los filósofos escolásticos, y 
a la que la filosofía tomista se refería con el término verbum (que en el contex-
to de la filosofía del lenguaje del realismo aquí expuesto, quiere decir palabra 
significativa). Se acogió esta denominación porque santo Tomás de Aquino, 
influenciado por Aristóteles y san Agustín, hallaba en la noción de verbum un 
sentido analógico, es decir, no sólo se hacía referencia al concepto como verbo 
interior, que tiene una naturaleza inmanente o inherente al pensamiento, sino 
a la palabra como verbo exterior, que, como su nombre lo indica, es la manifes-
tación del concepto de forma sensible, y por lo tanto externa al pensamiento. 

Como lo podemos apreciar en la Figura 22, ambos son signos de dife-
rente naturaleza: el verbo interior es un signo formal en el que se conoce 
la cosa significada, puesto que se necesita de un solo acto para conocer la 
representación y lo representado; en cambio, el verbo exterior es un signo 
material a partir del cual se conoce a la cosa, es decir, el pensamiento dis-
curre de la palabra al concepto, y de este a la cosa. Lo que implica más de 
un acto porque se conoce primero el signo material (palabra), que hace las 
veces del signo formal (concepto), para que conocido este último por el 
entendimiento pueda así, en un segundo acto, ser remitido a la realidad 
significada. A esto se debe la afirmación de que el lenguaje representa a la 
cosa en cuanto conocida (claro tomándonos una pequeña licencia al limitar 
el sentido del lenguaje al de verbo material), pues la palabra se refiere en un 
primer momento al concepto, que es la esencia del ente manifestada en el 
entendimiento, y en un segundo momento a la cosa representada. 

No obstante, hay también otra acepción del verbum en santo Tomás 
de Aquino, que no deja de ser llamativa, ya que media entre el verbo in-
terior y el verbo exterior, y que se denomina verbo que tiene la imagen de 
la voz, puesto que es la mención que el pensamiento pronuncia interior-
mente, como si fuera una palabra pensada en sílabas, decía san Agustín, 
denominando así al concepto, y convirtiéndose a la vez en el fundamento 
del fonema que se emite en las sílabas, que componen al término, y que son 



253

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

expresadas por un interlocutor. Esta locución, que obviamente adquiere las 
formas propias de la lengua del hablante, está delimitada por las mismas cir-
cunstancias socio-culturales que le son inherentes al sujeto que emite la ex-
presión lingüística. Con esta última indicación, tenemos entonces el marco 
general de lo que se conoce como la teoría del verbum, y que complementa 
muy bien la relación tríadica que supone el orden de la significación.  

Sintetizando lo dicho, volvamos a los elementos que habíamos distin-
guido, basándonos en el ejemplo del sauce del Lago de Wanaka. El orden 
de significación había quedado dispuesto como la relación entre la cosa, el 
concepto y la palabra. Entonces tenemos aquí que el sauce, que se encuentra 
en aquel lago, es conocido por un sujeto en cuyo entendimiento se presenta 
la esencia del ente referido, y que está concatenada al verbo que tiene la ima-
gen de la voz “sauce”. Así, tanto el concepto como el verbo pensado en síla-
bas confluyen en la denominación que el pensamiento pronuncia de forma 
inmanente, y que se identifica con el objeto extramental. Lo que le brinda al 
sujeto la posibilidad de referir, a través del término “sauce”, primero el signo 
formal (o la representación simple de la esencia del ente significado), cuya 
existencia es intencional o mental, y en virtud de este último, hacer referen-
cia a lo segundo que es el sauce como realidad extralingüística. 

Con esto presente, será más sencillo explicar por qué razón el signo en 
general es un ser intencional, pues como hemos indicado el signo implica 
relación con la cosa representada y con la facultad cognoscitiva a la que se 
presenta, a esto alude la expresión “presencia intencional del signo” que utili-
zábamos hace un momento. Parece que ahora es más evidente que los signos 
son seres, pero no reales como las cosas a las que representan, sino intencio-
nales o de carácter mental. Como bien explica Beuchot134, en el caso del sig-
no formal su presencia intencional es actual porque, como lo advertíamos, 
el concepto es una representación en la cual conocemos la cosa significada, 
mientas que el signo material tiene una presencia intencional pasiva, debido 
a que es una representación a partir de la cual se conoce a la cosa referida, y 
dicha potencialidad es gradual en los distintos signos materiales, es decir, en 
los signos naturales es próxima, mientras que en los signos artificiales (que 
incluye a los convencionales y consuetudinarios) es remota o lejana. 

134	 M. Beuchot, Semiótica, op. cit., p. 248. 



254

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

Tabla 12.
Relación entre la teoría semiótico-analógica y las operaciones del intelecto

Tipo de 
signo

Signo formal o concepto
(Presencia intencional actual)

Signo material o palabra 
(Presencia intencional po-

tencial)

Tipo de 
verbo

Verbo interior 
Denominaciones latinas:

Verbum mentis
 Verbum cordis

Verbo que tiene la ima-
gen de la voz 

Otras denominaciones:
Verbo enunciado en el 

corazón (Juan Damasceno)
Verbo pensado en sílabas 

(San Agustín)

Verbo exterior 
Denominaciones latinas:

Verbum oris
Verbum vocis

Tipo de 
operación 
intelectual

Abstracción 
(se obtiene el elemento material del concepto)

Generalización
(se obtiene el elemento formal del concepto) 

Denominación
(se obtiene la voz del concepto)

Expresión
(se obtiene la mani-

festación del verbo inte-
rior)

Elaboración propia. Basada en M. Beuchot, La semiótica. Teoría del signo y el len-
guaje en la historia, México D. F., Fondo de Cultura Económica, 2004, pp. 34-60.

Si observamos el contenido de la Tabla 12, entenderemos de qué manera 
están correlacionados los tipos de signos con los tipos de verbo que hemos 
distinguido antes. Se notará asimismo que hemos incluido una precisión 
más, que concierne al tipo de operación intelectual que interviene en la 
formación del concepto (desde el punto de vista de nuestra facultad inte-
ligible), así como la ulterior expresión del concepto a través del término. 
La abstracción, como hemos indicado previamente, nos permite separar 
de forma gradual los aspectos propios de la individuación de los seres para 
conducirnos a la obtención del verbo mental o lo que también se llama el 
elemento material del concepto, que es la comprensión (Carnap la llamaba 
intensión). Sin embargo, a la abstracción se encuentran encadenadas otras 
dos operaciones más, a saber, la generalización y la denominación. En este 
sentido, mientras que la abstracción separa lo material de los entes para al-
canzar lo formal de estos mismos, la generalización nos permite universa-
lizar el concepto para poder aplicarlo no sólo al referente significado que 
hemos conocido en una situación determinada, sino a las demás cosas que 
pertenecen a este mismo género o especie. Es más, en el mismo concepto 



255

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

esto queda revelado en su elemento formal, es decir, en su extensión, a partir 
de la cual el mismo concepto puede ser atribuido a varias entidades particu-
lares en vista de la generalización de la que es depositario. 

Por esta razón se dice que a mayor comprensión corresponde menor ex-
tensión, y que a menor comprensión corresponde mayor extensión135. Por 
ejemplo, el concepto de sauce (elemento material o comprensión), que el 
pensamiento abstrae del árbol ubicado en el Lago Wanaka de Nueva Ze-
landa (ver Figura 22), no sólo se aplica a este árbol en particular, sino que 
se asigna a todo ente que pertenece a esta misma especie, y por lo tanto a 
todos los sauces (elemento formal o extensión). De allí que la comprensión 
sea mayor cuando se habla del sauce que se encuentra en el Lago Wanaka, 
porque este es un ente particular, así que su extensión es menor. En cambio, 
cuando se habla del sauce, como especie, hay menor comprensión puesto 
que el concepto se aplica a todos los árboles que pertenecen a este conjunto 
de entes, y esto se debe a que dicho concepto es más universal y por lo mismo 
cuenta con una mayor extensión que el famoso sauce de Nueva Zelanda. En 
resumen, tanto la comprensión como la extensión son elementos propios del 
concepto, e intervienen en la definición de lo que las cosas son, puesto que 
la definición se relaciona con la esencia representada por el verbo mental, y 
en la división o clasificación, ya que si el concepto no tuviera extensión sería 
imposible diferenciar las distintas partes que conforman un todo. 

Nótese que la comprensión (o intensión), como elemento material del con-
cepto, es distinta de la intención (intentio), que pone de manifiesto el estatuto 
ontológico del mismo concepto. Pues como hemos resaltado, el concepto en 
cuanto signo formal es una realidad intencional, que es lo mismo que decir que 
posee una presencia intencional actual como lo hemos supuesto. Después de 
todo la intencionalidad del concepto demuestra una vez más que este se dirige 
a algo diferente de sí mismo, es decir, al ente significado. Así también lo hace la 
palabra, tiene su propia presencia intencional pasiva en cuanto dirige al enten-
dimiento al concepto, y lo hace discurrir de este último al referente. Incluso, en 
la operación que lleva a cabo el pensamiento cuando el concepto, bajo la tutela 
de una voz no expresada, recibe la denominación, está dando lugar a la presen-
cia intencional del signo formal como el primer acto del pensamiento, que a la 

135	 R. Bulla, Nociones preliminares de Lógica, op. cit., pp. 64-67.



256

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

vez abre un espectro para expresar el verbo interior en la palabra, y legar así al 
acto comunicativo, como si de una carrera de relevos se tratara, el testimonio o 
testigo del sentido y la referencia, que es lo que en definitiva nos  hace tener algo 
en común. Por eso somos seres que nos comunicamos.

De hecho, en la comprensión como tal reposa el acto comunicativo por-
que comprendiendo podemos explicar, o plegar de adentro hacia afuera el 
sentido de las cosas, acción que realizamos al proferir nuestros juicios sobre 
un estado de cosas particular. El lector podrá darse cuenta de que tomamos 
esta expresión de Wittgenstein136, quien alude con este término al conjunto 
de relaciones que se dan entre las cosas, y al que él llama hecho en la propo-
sición 2 de su Tractatus. La hemos utilizado y la utilizaremos con una con-
notación similar (sin que esto implique estar de acuerdo con su teoría iso-
mórfica del mundo y el pensamiento), pero a la vez distinta, para referirnos 
explícitamente a la correlación ontológica o vínculo de interdependencia 
entre los entes, ya sean estos de naturaleza empírica o abstracta. Lo que en el 
fondo implica que tanto los entes como la correlación entre los mismos son 
reales (claramente desde la concepción del realismo analógico que hemos 
venido desarrollando), y por lo tanto tienen su propio estatuto ontológico. 
Esto abre un espectro de posibilidad para poder hablar de ontologías regio-
nales asociadas a una lógica del juicio que le es inherente a cada disciplina o 
ciencia, porque es en la proposición, como espacio lógico, donde confluye 
un determinado nivel de abstracción, la conveniencia o disconveniencia en-
tre los conceptos, y la manifestación del enunciado que afirma la adecuación 
entre pensamiento y realidad (o lo que hemos denominado verdad lógica).

Veamos esto detenidamente paso a paso y a través de ejemplificaciones 
que nos ayuden a entender lo que esto supone para la ciencia en general. Ya 
sabemos que todo discurso científico erige sus demostraciones basándose en 
enunciados o proposiciones, que constituyen complejas ramificaciones infe-
renciales. Este es un fenómeno que muchas veces plantea diferencias, en apa-
riencia, abismales entre distintos ámbitos disciplinares, pero lo que en ocasio-
nes nos cuesta observar es lo que tienen en común los diversos campos de la 
ciencia. Tal vez este aspecto podría identificarse exclusivamente con la lógica 
teórica y aplicada, pero el lenguaje apodíctico no es el único elemento, ya que 

136	 L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosphicus, trads. J. Muñoz & I Reguera, Madrid, Alianza, 2016.



257

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

es necesario que exista también un lenguaje simbólico que pueda enrique-
cer el formalismo silogístico. Pero como ya hemos explorado la vía simbólica, 
complementaremos esta perspectiva con lo que compete a la formulación de 
los enunciados, desde el análisis que hemos llevado a cabo en torno al verbo 
interior, un camino que en nada contradice a la vía de un lenguaje simbólico, 
o más exactamente de una hermenéutica analógico-icónica, y que al contrario 
complementa perfectamente esta sucinta impresión de una filosofía del len-
guaje en consonancia con el realismo analógico antes propuesto. 

No podemos perder de vista que el verbo interior no sólo es el concepto, 
ya que también toma la forma de juicio, razón por la que tendríamos un verbo 
interior simple y un verbo interior complejo respectivamente137. Según esto, el 
juicio, como verbo interior complejo, es la afirmación de la conveniencia o 
disconveniencia entre dos conceptos, por lo que tiene un elemento material 
que precisamente comprende las ideas comparadas y que llamamos sujeto y 
predicado del enunciado, y un elemento formal que es la afirmación o la cópula 
“es” que une al sujeto y al predicado138. Con esto en mente, podemos conside-
rar de forma más clara las operaciones básicas que lleva a cabo el pensamiento 
para formar un juicio sobre la realidad. Para esto es esencial tener la visión de 
los dos conceptos que conforman el elemento material del juicio, ejemplo, 
“Cicerón”, que sería el sujeto, y “filósofo”, que sería el predicado. Posterior-
mente se analizan los conceptos mencionados de forma individual para en-
tender las características que estas mismas nociones suponen, en este sentido, 
“Cicerón” es un sustantivo propio que se refiere a un individuo específico, en 
este caso a Marco Tulio (apodado Cicerón), mientras que el adjetivo “filóso-
fo” alude más concretamente a una acción (filosofar) que ha sido ejercida por 
un agente (Cicerón). Luego el entendimiento compara las ideas, por lo que 
va de una a otra examinando si guardan o no alguna conveniencia, y como lo 
podemos ver “Cicerón” y “filósofo” son ideas que coinciden perfectamente, 
tal vez no de forma esencial pero sí de forma accidental, pues si suponemos 
que “Cicerón” se refiere a un hombre real y concreto, que existió entre el siglo 
II y I a. C., y que entre sus muchas actividades se dedicó a la filosofía de una 
manera notable, entonces el entendimiento plantea una síntesis en la que se 

137	 M. Beuchot, La Semiótica. Teoría del signo y el lenguaje en la historia, op. cit., p. 46.
138	 R. Bulla, Nociones preliminares de Lógica, op. cit., pp. 107-110.



258

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

indica la identidad que guardan ambos conceptos, con lo que finalmente se 
puede afirmar “Cicerón es filósofo”. 

De esta forma se consolida el juicio, que es el verbo interior complejo pro-
nunciado íntimamente en nuestro entendimiento y que, por lo mismo, es el 
segundo acto del pensamiento, siendo el primero el concepto. En el momento 
en el que se afirma interiormente el juicio es posible manifestarlo como una 
proposición, que es el contenido del enunciado lingüístico que expresa la ade-
cuación del entendimiento con la cosa, afirmando o negando un predicado de 
un sujeto. Desde luego, se suele utilizar el término oración para indicar que la 
proposición es una expresión lingüística que se despliega según las normas gra-
maticales que rigen en una lengua. Pero no toda oración es en estricto sentido 
una proposición, ya que la única de los diferentes tipos de oraciones existentes 
que expresa un juicio, y por lo tanto, la verdad o la falsedad que este mismo con-
lleva es la oración enunciativa139. De esta manera, es posible la construcción de 
todo posible discurso argumentativo, porque si el juicio es el segundo acto del 
pensamiento, el tercero es el raciocinio. El raciocinio es justamente la compara-
ción de dos o más juicios que son verdaderos, y que nos permite descubrir una 
conclusión, que ajustándose a las reglas lógicas del silogismo, nos brinda una 
verdad que era hasta entonces desconocida. Como se entenderá, si la exteriori-
zación del concepto es el término, y la del juicio es la proposición, entonces la 
del raciocinio es el argumento o silogismo (ver Figura 23). 

Existen dos formas en las que el entendimiento va de lo conocido a lo des-
conocido, razón por la cual el raciocinio deductivo parte de una verdad uni-
versal y llega a verdades particulares, o el raciocinio inductivo que procede de 
las verdades particulares y obtiene una verdad universal140. De forma tal que 
si se enuncia que “Todo sabio es filósofo”, y se compara con la premisa “Cice-
rón es sabio”, entonces se infiere que “Cicerón es filósofo”, por lo que proce-
do bajo un raciocinio deductivo que se expresa en un argumento también de 
tipo deductivo. Sin embargo, cabe la posibilidad de un factor intermedio que 
complemente el cauce deductivo e inductivo de la argumentación, que tal y 
como se ha anunciado previamente (capítulo II, 1), consiste en un raciocinio 
abductivo o retroductivo, que adquiere la forma de silogismo hipotético con 

139	  Ibid., p. 117.
140	 Ibid., p. 158.



259

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

la finalidad de comprobar si las consecuencias que se derivan de la hipótesis 
pueden ser comprobadas o no141. En consecuencia, pretende cierta universa-
lidad porque busca que el enunciado hipotético no sólo sea verdadero para 
un caso sino que este mismo pueda ampliar su espectro de validez, pero solo 
lo logra parcialmente, pues el argumento abductivo está más cercano a la in-
ducción que a la deducción, precisamente porque se debe comprobar que la 
condición de la hipótesis se cumple, según las exigencias del problema y el 
contexto para el cual se haya formulado; y si bien se puede llegar a determinar 
que la hipótesis es verdadera y que por esto se adecúa a la realidad del caso, 
no es razón suficiente para que se puede aplicar a todos los casos, por lo que 
es tan solo probable. Pero esto no implica que la hipótesis no sea verdadera o 
que no haya adecuación, porque la probabilidad se refiere a la seguridad que el 
investigador tiene sobre la hipótesis propuesta, y es claro que no puede tener 
una certeza absoluta, pero sí parcial en cuanto esta misma es verdadera dentro 
del marco del caso en el que haya probado serlo.

Figura 23.
Relación entre los actos del pensamiento y sus expresiones 

Elaboración propia. Basada en Ibid., pp. 46-48.

Esto supone marcar cierta distancia del falsacionismo popperiano, por-
que la hipótesis a pesar de ser falseada por ciertos casos, no implica que sea 

141	 M. Beuchot, Charles Sanders Peirce: Semiótica, iconicidad y analogía, México D. F., Herder, 2014, pp. 39-41.



260

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar
Ta

bl
a 

13
. 

La
s c

ie
nc

ia
s, 

su
s g

ra
do

s d
e a

bs
tr

ac
ció

n 
y l

a 
ob

je
tiv

id
ad

 d
e s

us
 co

ns
tr

uc
cio

ne
s

Ti
po

s 
de

 c
ie

nc
ia

C
am

po
s 

ci
en

tí
fi

co
s

G
ra

do
s 

de
 a

bs
tr

ac
ci

ón
O

bj
et

iv
id

ad
 d

e 
la

s 
co

ns
tr

uc
ci

on
es

 c
ie

nt
íf

ic
as

Pr
im

er
 

gr
ad

o
Se

gu
nd

o 
gr

ad
o

Te
rc

er
 

gr
ad

o

Pa
rt

ic
ul

ar
U

ni
ve

rs
al

B
aj

o
M

ed
io

A
lt

o
B

aj
o 

M
ed

io
 

A
lt

o

C
ie

nc
ia

s n
at

ur
al

es
C

ien
cia

s f
ísi

ca
s

x
 

 
 

 
x

x
 

 

C
ien

cia
s b

io
ló

gic
as

x
 

 
 

 
x

x
 

 

C
ie

nc
ia

s h
um

an
as

C
ien

cia
s r

ea
les

x
 

 
 

 
x

 
x

 

C
ien

cia
s i

de
ale

s
x

 
 

x
 

 
x

 

C
ien

cia
s m

at
em

át
ica

s
C

ien
cia

s p
ur

as
 

x
 

x
 

 
 

x
 

C
ien

cia
s m

ixt
as

x
x

 
 

x
 

 
x

 

C
ie

nc
ia

s fi
lo

só
fic

as

C
ien

cia
s d

e l
a n

at
ur

ale
za

 
 

x
x

 
 

 
 

x

C
ien

cia
s d

el 
ho

m
br

e
 

 
x

x
 

 
 

 
x

C
ien

cia
s d

el 
se

r
 

 
x

 
 

 
 

 
x

C
ien

cia
s d

e D
io

s
 

 
x

 
 

 
 

 
x

C
ie

nc
ia

s t
eo

ló
gi

ca
s

C
ien

cia
s e

sp
ec

ul
at

iva
s

Po
r r

ev
el

ac
ió

n
 

 
 

 
 

x

C
ien

cia
s p

rá
ct

ica
s

Po
r r

ev
el

ac
ió

n
 

x
 

 
 

x

El
ab

or
ac

ió
n 

pr
op

ia
. B

as
ad

a 
en

 R
. B

ul
la

, N
oc

io
ne

s p
re

lim
in

ar
es

 d
e T

eo
rí

a 
de

l c
on

oc
im

ie
nt

o,
 o

p.
 c

it
., 

pp
. 1

44
-1

63
.



261

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

errónea del todo, puesto que pude seguir siendo adecuada en el contexto de 
otro tipo de situaciones. En este mismo sentido, empezamos a entender que 
el raciocinio abductivo reafirma la posición analógica que hemos considera-
do sobre la verdad de las cosas, porque sí que existe una gradualidad en tor-
no al hecho de cómo las disciplinas construyen sus propias proposiciones y 
argumentos sobre sus objetos de estudio sin ir más allá del límite de su nivel 
de abstracción, y diciendo correctamente lo que sus métodos le permitan. 
Así que el hecho de que no podamos encontrar modelos o teorías absolutas 
que expliquen toda la realidad, no implica que los conceptos, enunciados 
y teorías que siguen vigentes no sean verdaderos, pues como se ha podido 
ver a través de las anteriores aclaraciones, explicar requiere considerar un 
orden de la significación que es analógico en cada una de las construcciones 
de la ciencia, y de allí que exista correspondencia entre el pensamiento y la 
realidad, pero según la proporción debida a cada disciplina. No hay duda de 
que este es un factor que depende de la naturaleza epistémica de la ciencia 
que consideremos, pues entre más inclinado esté un ámbito científico al 
conocimiento experimental, más proclive será a una objetividad parcial por 
su cercanía a lo particular de las cosas, que aquellas disciplinas que tienden 
hacia lo especulativo, pues su objetividad está anclada en los principios y 
causas de las cosas, por lo que acceden a un grado más universal del saber. 

Seguiremos la Tabla 13 para profundizar esto que se ha mencionado, y 
aprovechar asimismo para esclarecer otros aspectos que no se han terminado 
de fundamentar. Hacíamos alusión hace unos instantes a las ontologías re-
gionales, que se refieren específicamente a los límites de la realidad que cada 
ciencia asume al delimitar su objeto de estudio (material y formal). De ma-
nera tal, que un solo ente puede ser estudiado por diversas ciencias porque 
estas disciplinas convergen en el objeto material, pero será abordado por las 
mismas de una forma gradualmente distinta debido a que el objeto formal 
es diferente en cada ámbito científico. Aclaramos esto, porque como vemos 
en la Tabla 13, cada tipo de ciencia explica la realidad basándose en un nivel 
de abstracción, que enmarca su proceder epistémico, y que hace posible que 
se dé una objetividad (particular o universal) en las construcciones (con-
ceptos, enunciados y teorías) de cada disciplina de una manera analógica. 
En general, ya hemos entendido cómo es posible la formación de los actos 



262

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

del pensamiento y la forma como se relacionan con una teoría de los signos 
(semiótica) y con una teoría del significado (semántica), que complementa-
remos con una teoría de la aplicación (pragmática) en lo concerniente a la 
forma en la que los campos de la ciencia construyen sus propias explicaciones 
de las cosas. Con el fin de fundamentar posteriormente la forma en la que la 
interdisciplinariedad es posible de manera práctica en diversos grados. Ade-
más, esto nos ayudará a entender de forma más efectiva el sentido en el que 
la metodología de la hermenéutica analógico-icónica de Mauricio Beuchot 
(ver Tabla 1), que consiste en la sutileza, actúa en coincidencia armónica con 
una filosofía de la ciencia, que también es de naturaleza analógica.

Consideremos entonces las ciencias experimentales para poder comen-
zar. Los tipos de ciencias que encontramos allí, como ya lo sabemos, son las 
ciencias naturales y las ciencias humanas, cuyo grado de abstracción es el 
primero porque son disciplinas que entran en contacto con el mundo físico, 
los seres humanos o la sociedad, así como con cada una de sus características 
y propiedades singulares. Esto es justamente lo que tienen en común los 
campos científicos que se ordenan a los respectivos tipos de ciencias que se 
han mencionado, pero si observamos la forma en la que se da la objetividad 
de las construcciones de estos ámbitos, nos percatamos que tienden a ser 
distintos entre sí, por ejemplo, vemos que las ciencias biológicas (como la 
Botánica o la Zoología) y las ciencias físicas (como la Química o la Geolo-
gía), se inclinan hacia una objetividad que pone el acento en lo particular, 
con un nivel alto, sin dejar de tener cierta universalidad, solo que en un 
nivel bajo. Esto se debe a que sus teorías encierran una serie de observa-
ciones empíricas, recogidas en sus conceptos y enunciados, que dependen 
de la verificación experimental. Hecho que revela el índice de objetividad 
particular que es bastante alto en este caso.

Una situación distinta encontramos en las ciencias humanas, pues como 
lo podemos comprobar, en las ciencias reales (como la Antropología cultu-
ral o la Historia), si bien el grado de objetividad particular es alto, nos en-
contramos que su grado de universalidad es medio, porque son disciplinas 
que tienden a basar sus estudios en el testimonio, que ofrece la tradición o 
los mismos hechos históricos, e incluso en los testigos de los acontecimien-
tos o fenómenos sociales, por lo que se acepta una universalidad que devie-



263

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

ne de la autoridad de estas mismas fuentes, y que no dependen, al menos no 
todas, de una verificación empírica que sea similar a la de la ciencias físicas o 
biológicas, puesto que sus objetos de estudio son evidentemente diferentes, 
es decir, conforman una ontología regional específica, y por lo tanto, no 
puede ser investigada con los mismos métodos con los que se suele proceder 
en las ciencias naturales. Es más, podemos ver diferencias entre las mismas 
ciencias reales y las ciencias ideales en la esfera de las humanidades, pues el 
grado de objetividad particular en estas últimas (como la Gramática o el 
Derecho) es de nivel medio, pues sus objetos de estudio ya no están conec-
tados enteramente con la forma en la que se dan las cosas, sino cómo deben 
ser en el mundo del hombre, aunque no se desligan totalmente del contexto 
en el que se desenvuelven los seres humanos, por lo mismo su universalidad 
también es media pues dispone regulaciones para orientar la vida práctica. 

Otro es el panorama si analizamos las ciencias matemáticas, en el que 
tanto las ciencias puras como las ciencias mixtas comparten el segundo 
grado de abstracción, con la diferencia de que las ciencias mixtas también 
trabajan en el primer grado de abstracción. Pero vemos que hay diferen-
cias evidentes en la forma en la que cada una expresa su grado de objetivi-
dad particular, ya que coinciden en el grado medio de universalidad. Las 
ciencias puras (como la Aritmética o el Álgebra) tienen un nivel bajo en la 
objetividad particular porque son disciplinas que pueden tener alguna apli-
cación en el mundo empírico, pero su objeto de estudio es el accidente de 
cantidad (continua o discreta), por lo que no dependen de las verificaciones 
de carácter experimental, ya que son entes abstractos. Pero su universalidad 
sigue siendo media, porque no se apartan enteramente de la materia inteli-
gible (o el ens quantum). Y como se mencionaba hace un momento, en esto 
último concuerdan las ciencias puras con las ciencias mixtas (como la As-
tronomía o el Cálculo), pero estas en concreto difieren de las anteriores en 
el grado medio al que tienden en la objetividad particular, pues sus concep-
tos, enunciados y teorías se hallan próximos a la verificación empírica, que 
se complementan con los elementos abstractos que pertenecen en general a 
la esfera de las ciencias matemáticas.

También es una situación singular la que se da en las ciencias filosófi-
cas, pues como lo podemos confirmar los cuatro campos científicos de este 



264

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

ámbito tienen un grado alto en lo que concierne a la objetividad universal, 
que se debe a la naturaleza misma de la filosofía (en general) por buscar el 
principio primero de las cosas, del mundo y del hombre, además de concen-
trar toda su atención en el estudio de la ciencia en cuanto tal, sin intereses 
ajenos al único hecho de contemplar lo que el conocimiento es en sí mismo. 
No obstante, las ciencias del mundo y del hombre ponen su acento, de for-
ma similar, en una objetividad particular de nivel bajo porque son cercanas 
claramente a sus objetos de estudio, es decir, al mundo físico en el caso de 
la Cosmología o la Cosmografía, o en su defecto, al hombre como lo pode-
mos evidenciar en la Antropología filosófica o en la Filosofía moral, y dicha 
cercanía no quiere decir que necesitan de las evidencias o constataciones de 
la experiencia, sino que examinan el horizonte de las verdades particulares 
que descubren las ciencias experimentales para explorar matices bajo los 
cuales se puede enriquecer la unidad del saber, pero siempre bajo los prin-
cipios primeros que inspiran a todas las ciencias filosóficas. En cambio, en 
las ciencias del ser (como la Ontología) y en las ciencias de Dios (como la 
Teología natural) se presenta únicamente el grado alto de universalidad, 
porque su especulación no requiere de una relación directa o indirecta con 
la realidad puesto que su objeto estudio comprende el ser en sí mismo y su 
causa primera.

Debemos recordar en este punto que todas las ciencias filosóficas com-
prenden la frontera límite del ejercicio de la razón, puesto que las ciencias 
teológicas si bien poseen sus construcciones de orden racional, no son 
estas las centrales, ya que el núcleo de toda su universalidad reside en la 
fe, es decir, reside en la confianza que los seres humanos depositan en la 
autoridad de Dios y su revelación. En este sentido, las verdades reveladas 
orientan el carácter racional de la objetividad de las construcciones en las 
ciencias teológicas para que estas mismas puedan así descubrir otras verda-
des desconocidas. Sin embargo, encontramos algunas diferencias entre las 
ciencias especulativas (como la Teología bíblica y la Teología patrística) y 
las ciencias prácticas (como la Teología moral o la Teología litúrgica), por-
que estas últimas son saberes directivos, en cuanto ordenan los comporta-
mientos humanos y la vida misma a la felicidad como el sumo bien, que se 
identifica con Dios, de allí que posean un grado bajo de particularidad en 



265

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

sus construcciones científicas, pues estas mismas orientan la voluntad y el 
entendimiento de los individuos, pero sin dejar atrás el grado universalidad 
que deviene de la fe y la revelación. Algo similar sucede en el caso de las 
ciencias especulativas, sólo que estas poseen únicamente un grado alto de la 
universalidad en la objetividad de sus construcciones porque su objeto de 
estudio es directamente Dios, claro que esto se da analógicamente según la 
disciplina de la que hablemos.

Estas observaciones generales que se han realizado al respecto de los 
niveles de abstracción y de la objetividad de las construcciones de los dis-
tintos campos científicos tiene como finalidad identificar tendencias que 
las diferentes disciplinas suelen tener al explicar la realidad a través de sus 
conceptos, enunciados y teorías, sin que esto implique al respecto un reflejo 
exacto de la situación particular de cada ciencia. Sólo es un esquema que en 
parte puede ilustrar que los entes pueden ser estudiados por diversas ramas 
del conocimiento sin que esto suponga, por un lado, perder de vista el ser 
verdadero de las cosas, y por otro, descuidar la unidad y la relación que exis-
te entre las ciencias, ya que esto nos permite entender que cada perspectiva 
científica aporta, en algún grado, al conocimiento de cómo son y qué son 
las cosas. Esto en consonancia con la analogicidad de la adecuación que he-
mos considerado más arriba, así como los grados de abstracción que están 
implicados en cada campo disciplinar, y que se disponen según el orden de 
significación bajo el cual el ser humano conoce lo que son las cosas, por lo 
que ha sido necesario analizar las operaciones del intelecto, su formación y 
la forma en la que estas mismas se convierten en las construcciones de las 
diferentes ciencias, y que nos permiten explicar o fundamentar las verdades 
desconocidas a partir de las verdades que ya conocemos. Por eso decidimos 
integrar una concepción sintáctica, semántica y pragmática vinculada a la 
filosofía de la ciencia, además, de insistir en el hecho de que el realismo 
analógico es la visión del conocimiento más ponderada para revindicar el 
compromiso ontológico de la ciencia, y entender que esta gradualidad ana-
lógica bajo la cual el conocimiento científico se despliega, hace a todas los 
campos de la ciencia objetivos (en cuanto fijan su atención en su objeto de 
estudio) y en continuo progreso, de la mano de una racionalidad analógica 
que conjuga la comprensión y la explicación de forma que ni las demostra-



266

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

ciones apodícticas se desliguen del sentido de las cosas, ni el sentido de las 
cosas deje de indicar que hay un estatuto ontológico propio en cada uno de 
los entes que puede ser investigado, conocido y demostrado por las ciencias, 
ya que es independiente de las representaciones del entendimiento. 

En resumen, podemos sintetizar algunos aspectos que han ido emer-
giendo a través del desarrollo de este apartado, basándonos en el giro onto-
lógico que se ha gestado en la epistemología, como tratado filosófico, y en la 
objetividad de las ciencias. 
1.	 El giro ontológico de la epistemología o filosofía de la ciencia se da con 

el retorno del realismo clásico (en perspectiva analógica) a la filosofía 
con el objetivo de superar el dualismo epistemológico y el relativismo 
posmoderno a través de la teoría analógica del ser y la teoría de la 
verdad como adecuación.  

2.	 El giro ontológico de las ciencias se presenta con la restitución de las on-
tologías regionales que vienen delimitadas por los objetos de estudio de 
cada disciplina, según el orden de la significación del conocimiento hu-
mano y los grados de abstracción, que le son inherentes a cada ciencia.

Claramente, este nuevo cambio de perspectiva en la filosofía de la 
ciencia y en los diferentes tipos de ciencias, ya sean estas experimentales, 
formales o sapienciales nos permite ver la integración entre el sentido y 
la referencia, y la forma en la que la sintaxis, la semántica y la pragmática 
atraviesan el horizonte de la explicación científica, a la vez que delimitan 
los alcances mismos de la razón para darle cabida a las ciencias de la fe. La 
racionalidad analógica, que une la comprensión con la explicación, acerca 
lo universal a lo particular, permitiéndole al entendimiento transcurrir de 
lo conocido a lo desconocido, de la verdad de los principios, que no nece-
sitan de la demostración, a las verdades de las cosas, de sus propiedades y 
de sus características, que demandan una fundamentación dialéctica pero 
también retórica.

2.3. ¿Qué es la racionalidad analógica?
Corría el siglo XVII cuando el pintor Jacob Peeter Gowy tuvo la opor-

tunidad de participar como colaborador en la ejecución pictórica de la 
Metamorfosis de Ovidio, un proyecto que le había sido encargado a Ru-



267

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

bens por Felipe IV. Entre las ilustraciones más recordadas de Gowy, per-
tenecientes a esta colección, se halla La caída de Ícaro (ver Figura 24), que 
retrata el momento en el que Dédalo, el gran inventor de la antigüedad, 
observa el inminente destino de su hijo Ícaro, víctima de su imprudente 
desobediencia. La versión más conocida del mito comenta que Dédalo 
fue sentenciado a permanecer confinado en el laberinto de Creta, por 
mandato expreso del rey Minos. El laberinto había sido diseñado por el 
mismo Dédalo para encerrar al minotauro, pero la bestia fue vencida por 
Teseo, gracias a las sugerencias que Dédalo le brindara al héroe para no 
perderse en el sinuoso trayecto y así salir victorioso. Esta era una clara 
traición en contra del rey cretense, así que Dédalo tendría que resarcir su 
falta con su propio cautiverio en el laberinto, al que lo acompañó su hijo 
Ícaro. Pero el ingenio de Dédalo era inquieto y creativo, por lo que se dio 
a la tarea de reunir plumas de tamaños dispares, uniéndolas algunas con 
hilos finos, y otras con cera espesa para conformar unos espléndidos arti-
lugios, fiel réplica de las alas de las aves, que probó con éxito para enseñar 
ulteriormente a Ícaro la técnica del vuelo. De esta manera, mientas que 
Dédalo se aseguraba que el bello artilugio quedara bien instalado en la 
espalda de su hijo, dijo con palabras aleccionadoras:  

«Ícaro te advierto que debes correr por el sendero del centro, para que, si vas 
demasiado bajo, el agua no haga pesadas tus plumas, si demasiado alto no las 
abrace el fuego. Vuela entre uno y otro, no mires a Boyero ni a Hélice, ni a la 
espada empuñada por Orión; toma el camino en el que yo te sirvo de guía»142. 

Con esta advertencia, emprendieron el viaje que no presentó ningún 
percance hasta que sobrevolaron Samos, Lebintos y Calimno. El joven se 
dejó llevar por la confianza que le inspiraba su osado vuelo, y se deshizo 
de su guía, ascendiendo cada vez más alto. Sin percatarse, el sol terminó 
por abrasar sus alas; Ícaro alarmado trató de agitar nuevamente sus des-
nudos brazos, pero se precipitó en el violento mar. Su padre impávido 
ante los acontecimientos, no pudo hacer nada para evitar el sino de la 
tragedia.

142	  Ovidio, Metamorfosis, Libro VIII, 183-235, trad. C. Álvarez y R. Iglesias, Madrid, Cátedra, 2015, p. 
475.



268

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

Figura 24. 
Ícaro y Dédalo, la prudencia de los límites de la razón

Adaptado de La caída de Ícaro, de Jacob Peeter Gowy, 1636-1638, disponible en 
https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/la-caida-de-ica-

ro/2823dc25-398a-4d88-a4b2-be314065a62d

Así como Dédalo, también la razón ha sido víctima de su propio ardid. La 
certeza que la razón llega a tener de sí misma es peligrosa e insensata; sí que 
es ingeniosa pero confía más de lo que debe en aquello que se encuentra en 
su propio haber, y esto la distrae, pierde el rumbo y su dirección, tal y como 
Ícaro en su vuelo audaz. Los vuelos de la razón son muchos en la historia del 

https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/la-caida-de-icaro/2823dc25-398a-4d88-a4b2-be314065a62d
https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/la-caida-de-icaro/2823dc25-398a-4d88-a4b2-be314065a62d


269

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

pensamiento, esto ha obligado a los hombres a trazar sus límites en repetidas 
ocasiones con la intención de no errar la ruta a seguir. Pero no siempre el 
trayecto que se trasiega es el más aconsejable, en especial cuando es la razón 
la que adapta a sus circunstancias aquello que sencillamente está más allá de 
su dominio y posibilidad. Así que si la caída de Ícaro nos alecciona porque es 
la imagen de nuestra propia caída o de los efectos de nuestra propia estulticia 
e insensatez, más aún lo es la figura de Dédalo, forjador de su desgracia, por-
que a pesar de su prudencia y moderación, esto no es suficiente para evitar 
el perjuicio que la soberbia de la razón causa a los mortales. El modelo de la 
razón alada, que es el personaje principal del mito, se sabe poderoso en sus 
invenciones, y por eso es atrevido en su vuelo. Pero la diosa razón aprende sus 
alcances, cuando lo claro y lo distinto ya no ilustra un porvenir afable y be-
nefactor, sino despreciable y abismal. Esta razón alada, vástagos tiene sin par, 
porque son muchos los ilustrados, y pocos los bienaventurados. Es menester 
entonces evitar los ardides de toda razón pura e inquebrantable, así como es 
necesario rehuir de un espíritu absoluto y envolvente, puesto que tales haza-
ñas difunden lo que confunden las pesadillas de la razón. 

Pero tal es la proeza de aquel modelo de la razón, que se encarna en otros 
cuerpos, más útiles a la civilización y a sus técnicas de crianza. Emprende así 
nuevas gestas para ensalzar su eficiencia y profesionalismo positivista, incluso 
vigoriza sus arcas con el arte del lenguaje apodíctico y siempre racionalizado, 
y le acompaña un séquito de curiosas mentes, ebrias de practicar verificacio-
nes o comprobaciones a ultranza, que repudia los hechos y admira las repre-
sentaciones. Dédalo es el modelo de la razón moderna, es el signo y la señal de 
un proyecto que no puede llegar a buen puerto si no acepta con moderación 
sus limitaciones. Esta situación es la que hace imposible decantar las riquezas 
de desplegar el sentido de las cosas, porque si bien la razón ilustrada ha podi-
do resistir el paso del tiempo y asegurarse un camino a seguir, no por esto su 
suerte está garantizada. Su porvenir depende en parte de dejar atrás antiguas 
soberbias, y de moderar unívocas pretensiones. La tragedia de Dédalo nos 
muestra no sólo el error de una confianza desmesurada en nuestras habilida-
des racionales, también nos indica que son otros los que caen violentamente, 
y sí que somos responsables, de manera directa o indirecta, por los artilugios 
que inventa la propia razón, tan convencida de sus grandiosas posibilidades.



270

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

Decíamos al respecto que los vuelos de la razón son muchos, y es cierto, 
pero lo incierto es si las técnicas de este vuelo las seguimos aprendiendo o 
si con una sacudida al aire libre podemos decir que ya las dominamos. Ícaro 
es un inexperimentado volador, y en su ingenuidad, que está precedida por 
su ignorancia, cree dominar las técnicas que su padre le enseña paciente-
mente. Es más, Ícaro, en las distracciones propias de la juventud, tiene una 
mente que se deja impresionar con facilidad. Se asombra y quiere asombrar, 
pero no sabe reflexionar y tampoco sabe esperar el fruto de la comprensión. 
Con un profundo anhelo desea arrojarse al vuelo, elevarse más allá de lo 
permitido, y vivir aquellas emociones juveniles, que despertarán en otros 
el desconcierto y el ansia de practicar los vuelos de la razón. No obstante, 
la incapacidad de Ícaro para advertir la dirección y la forma en la que debe 
disponer la técnica, que cree conocer, demuestra también nuestra ilusión, es 
decir, nos revela el modelo de una razón romántica que intenta actuar con 
independencia de los fuertes e impositivos preceptos de un racionalismo 
exacerbado, casi hasta convertirse en una voluntad que se siente engañada 
por los encantos racionales que antes le causaron tanto asombro e impre-
sión, y siente la angustia de caer en las manos de un rigor univocista, por lo 
que huye afanosamente de todo consejo ponderado porque lo considera 
una exageración propia de arcaicos saberes que ya no tienen nada que de-
cirle. Incluso actúa con desgana cuando estos mismos saberes le sirven de 
guía, los atiende pero con desánimo para después distraerse y convencerse 
que puede elevarse por sí mismo y encantarse, como Narciso con su propia 
belleza, en los sentidos quiméricos de la vida que sus emociones convierten 
en realidades, y cuando ya es tarde, nada puede impedir el desafortunado 
desenlace. 

El modelo de la razón romántica también queda cautivo en su ilimitado 
horizonte de sentidos, y se forma laberintos de cristal anhelando un filoso-
far de la diferencia, siendo diferente a la razón racionalizadora, pero embar-
cada en una búsqueda que queda a sí mismo diferida, encadenada a infinitos 
simulacros que relativizan un mundo ya deconstruido. Este es en efecto un 
acto de rebeldía pueril, acorde al espíritu de la posmodernidad, que tiene 
mucho de razón inmadura y poco de sensatez o moderación. Ícaro es una 
imagen que coincide perfectamente con lo absurdo y lo irónico del sentido 



271

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

posmoderno, tal vez por ser otro vástago de la razón moderna que se opone 
a la fuerza de la ley ilustrada, impuesta por un rígido padre sin ánimo conci-
liador. Por eso desea romper todo lazo que le ate a la paternidad de la razón 
unívoca, a pesar de que sólo conoce su concejo y protección. La sospecha 
a la que se ha acostumbrado es otro rostro de una razón egocéntrica, y aún 
más individualista, pero que le incita a creer en la ilusión de los paraísos de 
la diferencia, por eso se eleva con orgullo con la intención de probar nuevos 
aires, nunca antes experimentados, pero la sonrisa arlequinesca dura poco, 
como es de esperarse, y es Ícaro el que cae; esta es la caída del hombre es-
céptico y relativista, que exclama con apuro el nombre de su padre Dédalo, 
que ya no puede acudir a su hijo, y sin refugio solo le resta enfrentar su atroz 
destino. La posmodernidad también exclama con dolor la pérdida de sus 
alas, y enfrenta los efectos de la caída o el declive de la razón, que anuncia 
no la muerte de la razón misma, sino el hecho de que el modelo de la razón 
ilustrada y el de la razón romántica, no pueden hacer nada por el hombre, 
porque no pudieron evitar la crisis que estas mismas gestaron.

Esta es la crisis de la razón, que nos deja ante dos abismos igual de pro-
fundos, nos sitúa entre la muerte de Ícaro y el dolor de Dédalo, o lo que sería 
similar, entre la razón posmoderna y la razón positivista (reflejo del anti-
guo conflicto entre el Romanticismo y la Ilustración). La fuerza del dilema 
que Ovidio plantea obedece a la misma necesidad de pensar en una posible 
metamorfosis, es decir, hay que ir más allá de las formas que se aparecen en 
la situación dilemática, y el poeta sabe expresar esa posibilidad en boca de 
Dédalo: «…te advierto que debes correr por el sendero del centro…»; y un 
poco más adelante también dice: «...toma el camino en el que yo te sirvo de 
guía». No queremos expresar con esto que la solución del dilema se halla en 
una especie de postura que se fija en un centro literal, más bien podríamos 
considerar que aquello que advierte Dédalo lo inspira la misma prudencia de 
la razón, y no la experticia que aún ni el mismo Dédalo posee, tan solo es el 
sentido común hablando al hombre, sentido o dirección que orienta a la ra-
zón para que esta pueda aconsejar qué se debe hacer y qué no, la razón busca 
en su escrutinio la adecuación al caso, por eso actúa con prudencia, porque 
reconoce qué es lo pertinente, cuándo proceder, cómo hacerlo y a quién de-
cirlo. Es la misma circunstancia la que nos aconseja cómo comportarnos, es 



272

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

decir, es la realidad de las cosas y de los sucesos lo que nos centra, en esencia 
es esto lo que nos permite ir con la corriente y estar a la altura de la situación. 

Por eso Dédalo, que a pesar de creer desmedidamente en sus artes e inven-
ciones, no es ajeno a la realidad que encara, y toma la decisión de guiar a Ícaro, 
pero no es él quien guía directamente. Después de todo, sus artilugios volado-
res también deben adaptarse a las corrientes de aire, y la técnica del vuelo debe 
ejercerse enfrentando los impases del viaje. Ambas son cosas que no sólo de-
penden de lo que creemos o pensamos sobre el mundo, pues también le con-
cierne al sentido de las cosas, que nos ubica en su contexto, conformando un 
horizonte objetivo de posibilidad en el que puede desplegarse la razón. Esta 
es la correlación que conduce a la correspondencia entre el pensamiento y la 
realidad, así que la razón debe discurrir entre lo particular y lo universal para 
lograr captar el ser verdadero de las cosas, es decir, se despliega en el sentido 
que subyace a aquello que se le presenta, por lo que el entendimiento aplica 
su sutileza para explicar la relación entre lo abstracto y lo concreto (o entre 
el signo y el objeto), con el propósito de comprender. Por eso la razón hace 
camino al explicar, como el caminante al andar, y se orienta al comprender, 
como la simiente al florecer. La razón es pues un despliegue del verbo interior 
que explica las verdades particulares de las cosas, y a la vez un plegarse sobre 
lo inmanente para comprender la unidad de lo diferente. Esa tensión entre 
explicar y comprender no pertenece a un campo particular del conocimiento, 
según lo dicho, todas las ciencias de alguna u otra manera explican para com-
prender y comprenden para explicar. Concepción que nos separa del modelo 
ilustrado de la razón, tan rigurosamente apodíctico, pero también del modelo 
romántico de la razón, tan emotivamente relativo, y nos acerca a un modelo 
analógico de la razón, llamado por Beuchot143, racionalidad analógica.

Ahora, en efecto, hay que dar razón del pluralismo, un pluralismo que con-
tradice al univocismo que se quiso imponer, pero que también debe evitar 
el relativismo equivocista, el cual igualmente contradice al pluralismo, pues 
lo trivializa y hace que se llegue al absolutismo del “cada uno”. Se trata de 
buscar, aunque sea como utopía, una racionalidad suficientemente abierta, 
y suficientemente acotada, esto es, con límites, como para que permita pen-
sar. Es la analógica una racionalidad alternativa (por eso a veces la ven como 

143	 M. Beuchot, “La racionalidad analógico-simbólica como propuesta para la post-modernidad”. Páginas 
de filosofía, vol. VII, N°9, Neuquén, Universidad Nacional de Comahue, 2000, pp. 51-58. 



273

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

heterodoxa tanto los positivistas como los postmodernos), y que puede res-
catarnos del callejón sin salida del equivocismo; puede hacernos salir del 
laberinto. Por lo pronto nos coloca en el límite analógico de sus alcances144.

Insistimos por esto en el hecho de que la razón, como una de las funcio-
nes del entendimiento, procede de las verdades conocidas para descubrir 
otras que no se conocen, y esto lo hace a través de la inducción y la deduc-
ción. En este sentido, en el procedimiento inductivo la razón opera a través 
de la explicación para especificar la causa de los seres o la unidad que se 
halla en la diferencia, por lo que va de la mano con la causalidad (así como 
con el principio de razón suficiente). En cambio, en el procedimiento de-
ductivo la razón opera por medio de lo ya comprendido, porque parte de 
los principios conocidos por el entendimiento para llegar a lo particular, y 
esto implica un desarrollo silogístico que se expresa con ilación lógica en 
correspondencia con el ser verdadero de las cosas. 

Entonces, como lo podemos observar en la Figura 25, en la racionalidad 
analógica converge la comprensión y la explicación (o lo universal y lo parti-
cular), y así mismo está en contacto activo con la inteligencia, cuyas opera-
ciones principales se restringen al conocimiento de los primeros principios, 
la formación de la idea y del juicio (que ya hemos abordado anteriormente). 
Por lo que al hablar de comprensión estamos en el horizonte de la inteligen-
cia, y por lo tanto en un nivel superior al de la explicación, que se halla en el 
horizonte de la razón. De acuerdo con lo que se ha mencionado, el modelo de 
la razón ilustrada o unívoca ocupó por mucho tiempo la función propia de la 
inteligencia o, en su defecto, ocultó su importancia; en cambio el modelo de 
la razón romántica o equívoca relativizó estas dos funciones del entendimien-
to, vinculándolas con los afectos propios de la voluntad. Esto ha dado pie a 
problemáticos reduccionismos en psicología cognitiva al hablar de inteligen-
cias múltiples, cuando la intelección le es propio lo universal, incluso en la 
IA, donde la inteligencia es concebida como una capacidad para la resolución 
de problemas, cuando aquello que le compete es la abstracción de los con-
ceptos y la formación de los juicios. Mientras que el estudio de la razón y sus 
operaciones quedaron reservadas a la lógica del lenguaje en el siglo XX, y en 
ocasiones confundida con teorías de la argumentación o de la demostración. 

144	 Ibid., p. 54.



274

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

Figura 25.
Modelo de la razón analógica o racionalidad analógica

Elaboración propia. Basada en M. Beuchot, Tratado de hermenéutica analógica. 
Hacia un nuevo modelo de interpretación, op. cit., p. 65.

Esta relativización de la inteligencia y la razón ha ocasionado que la com-
prensión y la explicación se separen y que así mismo se difumine su correla-
ción. Incluso, esta es la razón que nos lleva a pensar que las ciencias naturales 
les compete únicamente explicar el mundo, y a las ciencias humanas com-
prender los fenómenos antropológicos y sociales, por eso la hermenéutica 
fue concebida por Dilthey como una metodología exclusiva para las ciencias 
del espíritu (como antes se les denominaba a las humanidades), y era pre-
cisamente porque se seguía considerando que la comprensión y la explica-
ción eran dos esferas escindidas, una prueba más del daño que ha hecho el 
dualismo epistemológico. Así que lo que el modelo de la razón analógica 
pretende es volver a restituir la complementariedad y la correlación entre la 
comprensión, propia de la inteligencia, y la explicación, que le es inherente a 



275

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

la razón; pero haciendo énfasis en el hecho de que la expresión racionalidad 
analógica nos sitúa ante un encuentro entre ambos horizontes, es decir, que 
nos permite comprender para explicar y explicar para comprender. 

Esto repercute en el sentido mismo de lo que hemos venido desarrollan-
do, pues ya que hemos hablado del giro ontológico que se ha gestado tanto 
en la hermenéutica como en la epistemología o filosofía de la ciencia, ahora 
es pertinente entender lo que implica la racionalidad analógica al respecto.
1.	 Se presenta un giro hermenéutico de la epistemología en el sentido de un 

explicar para comprender, porque, tal y como se ha advertido, a la cien-
cia retorna el aspecto comprensivo, que es el objetivo de la interpretación 
como disciplina, pero así mismo el quehacer hermenéutico porque la 
objetividad no sólo depende de la justificación de la realidad de los en-
tes, sino también de la intersubjetividad de la comunidad científica.

2.	 Igualmente hay un giro epistemológico de la hermenéutica en dos 
sentidos:
a.	 La hermenéutica como ciencia filosófica, se evidencia que la in-

terpretación no es el resultado de una percepción subjetiva del 
intérprete, sino que supone una universalidad alcanzable, que 
tiene un objeto y objetivo de estudio, así como una metodolo-
gía, una forma objetiva de investigar, demostrar y argumentar, 
incluso una teoría sintáctica, semántica y pragmática que refleja 
perfectamente la hermenéutica analógico-icónica (capítulo II). 

b.	 Se manifiesta un giro epistemológico de la hermenéutica en el sen-
tido de un comprender para explicar, porque es un retorno del 
aspecto explicativo que no sólo es apodíctico, sino también retórico. 
Es una forma de conciliar el sentido unívoco y equívoco de la 
interpretación, es decir, lo metonímico, tan propio del lenguaje 
de la ciencia se complementa con lo metafórico, incluso con lo 
poético, de las humanidades.

Esta es una manera desglosada de describir algunas de las riquezas que en-
contramos en la racionalidad analógica, en la que convergen con naturalidad 
la filosofía de la ciencia y la hermenéutica, en un esfuerzo por recuperar el rea-
lismo analógico que supone esta concepción de las cosas y del entendimiento.



276

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

Conclusión 
El análisis acometido sobre el realismo filosófico nos remite a aceptar 

una posición que asume el hecho de que existen las cosas, de forma inde-
pendiente a nuestras representaciones, sin que esto implique negar la co-
rrelación entre el ser verdadero de las cosas y el entendimiento. Esto nos 
ha motivado a esbozar esquemáticamente el inconveniente que enfrenta el 
realismo ante el problema de los universales, que nos deja a las puertas de 
un realismo moderado, y por lo tanto, analógico. Igualmente, dicho abor-
daje nos permitía esclarecer en qué consiste el dualismo epistemológico, y la 
forma en la que se convierte en un antecedente bastante claro de la posición 
antirrealista de la posmodernidad, que ya habíamos mencionado en aparta-
dos anteriores. Lo hicimos con el propósito de defender una posición realis-
ta, no solo en el sentido gnoseológico sino también ontológico, por lo que 
acudimos al concepto de inenmendabilidad, que adopta Maurizio Ferraris 
para referirse a la imposibilidad de configurar los hechos según nuestras 
representaciones, pues esto supone mantener un enfoque constructivista o 
antirrealista del conocimiento. A partir de allí, inferíamos que el entendi-
miento sí puede captar lo que son los entes, es decir, su esencia, y aceptamos 
a la vez que la realidad tiene su propio orden, y este también es inteligible.

Dicha concepción nos llevó a reafirmar un realismo científico, que se 
apoya en la comprensión y la explicación, permeando todos los campos de 
la ciencia. Así que nos vimos en la necesidad de fundamentar lo anterior 
a partir de algunas aclaraciones sobre la verdad como adecuación, y cómo 
esta misma nos planteaba la necesidad de una concepción analógica de la 
correspondencia entre el entendimiento y la realidad. Esto nos llevó a plan-
tear la cuestión de lo que hace posible que dicha correspondencia surja de 
esta forma en el entendimiento, por lo que hablamos de la abstracción for-
mal y sus grados, relacionando estos últimos con las disciplinas científicas. 
De manera que fuimos dando cabida a una teoría del signo que se conecta-
ba armónicamente con una teoría semántica, en la que se relacionaron los 
signos formales o materiales con sus referentes, para constituir un funda-
mento teórico, lo bastante sólido, para sustentar la interconexión entre los 
actos del pensamiento (concepto, juicio y raciocinio) y sus manifestaciones 
(término, proposición y argumento), con la finalidad de entender adecua-



277

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

damente la manera en la que vamos de los principios (o las verdades uni-
versales) a los entes particulares, y cómo esto se vincula a la forma en la que 
conocemos la realidad. Por lo que al final pudimos sintetizar lo obtenido 
a través de un esquema que conectaba el orden de la significación (cosa, 
concepto y palabra) y la formación de las construcciones de la ciencia (con-
ceptos, enunciados y teorías) para ilustrar la forma en la que se relacionan el 
fenómeno de la comprensión y el fenómeno de la explicación. Este vínculo 
pone de manifiesto la objetividad de las ciencias (particular o universal se-
gún el caso), ya que se integra con el planteamiento analógico de los grados 
de abstracción formal de cada ámbito científico, solo que esta vez se pudo 
ampliar el espectro de dicho planteamiento. 

Después de enfatizar la importancia del giro ontológico tanto en la her-
menéutica como en la epistemología, cerramos con la presentación de la 
racionalidad analógica, propuesta por Mauricio Beuchot. Pero antes aclara-
mos en qué consiste la crisis de la razón, y la forma en la que la modernidad 
configuró dos modelos para concebir la racionalidad: el primero es el mo-
delo unívoco de la razón, que tuvo bastante acogida durante la Ilustración e 
impactó de forma decisiva en el positivismo, y el otro es el modelo equívoco 
de la razón, que emerge en el Romanticismo y ha influido en la posmoder-
nidad de manera determinante. En atención a esta dicotomía, se planteaba 
un modelo analógico de la razón o racionalidad analógica que conciliara las 
versiones extremas que han separado la comprensión de la explicación, lo 
universal de lo particular, lo abstracto de lo concreto, lo formal de lo mate-
rial o la inteligencia de la razón. En sí mismas, estas dos funciones del enten-
dimiento, que se distinguen una de la otra, han terminado afectadas por los 
reduccionismos de los positivistas y los posmodernistas. Y para superar esta 
situación, la racionalidad analógica pretende acercarse a la comprensión, 
o a la universalidad que esta supone, pero sin dejar de lado lo propio de la 
razón que es discurrir entre las verdades particulares. 

Y si bien aquí solo hemos mencionado la relación entre inteligencia y 
razón, sabemos que falta por explorar la manera en la que la memoria y la 
conciencia se relacionan con este modelo de racionalidad analógica. Por-
que, en realidad, sería imposible saber lo concerniente al estado particular 
o universal del conocimiento, si no tuviéramos la capacidad de conservar lo 



278

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

que se presenta a la mente, función que le compete a la memoria. Y lo que es 
aún más sorprendente es que la inteligencia, la razón y la memoria suponen 
en el sujeto un conocimiento de su propia existencia, es decir, el individuo 
que considera los primeros principios de la realidad y el pensamiento, que 
tiene la capacidad de abstraer ideas (o conceptos) y a partir de allí construir 
juicios, que lo llevarán a procesos silogísticos más complejos, pero a la vez 
recordando todo esto como suyo, es sólo posible gracias a la consciencia, 
que es la primera función del entendimiento. Así que una racionalidad ana-
lógica implica la existencia de un entendimiento que también se predica 
analógicamente según sus diferentes funciones. En últimas, lo que resulta 
asombroso, en verdad, es la compleja naturaleza de la cognición humana, 
en la que siempre hay una tensión constante entre la unidad y la diversidad





Figura 26.
El Árbol de la ciencia o sobre la unidad del conocimiento

Adaptado de Pecado original y expulsión del Paraíso, de Miguel Ángel Bounarro-
ti, 1509, disponible en Miguel Ángel - Web Gallery of Art:   Imagen Info about 

artwork, Dominio público, https://commons.wikimedia.org/w/index.php?cu-
rid=11421186 

https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=11421186
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=11421186


281

Capítulo VI
Interdisciplinariedad, entre multidisciplinariedad 

y transdisciplinariedad

La interdisciplinariedad no es lo opuesto al estudio “disciplinar”. Por el 
 contrario, se trata de un planteamiento que, frente a problemas complejos, 
 trata de poner en diálogo varias ópticas disciplinares y específicas con el fin 

 de alcanzar una comprensión más profunda a través de la síntesis de sus 
 diferentes aportaciones. Por eso el trabajo interdisciplinar exige condiciones 

 metodológicas muy precisas y rigurosas. 
Evandro Agazzi

¿Qué es la complejidad? A primera vista la complejidad es un tejido 
 (complexus: lo que está tejido en conjunto) de constituyentes heterogéneos 

 inseparablemente asociados: presenta la paradoja de lo uno y lo múltiple. Al 
 mirar con más atención, la complejidad es, efectivamente, el tejido de 

 eventos, acciones, interacciones, retroacciones, determinaciones, azares que 
 constituyen nuestro mundo fenoménico. 

Edgar Morin

Introducción
En el fresco El pecado original y la expulsión del Paraíso (ver Figura 26) 

que se encuentra en la bóveda de la Capilla Sixtina, pintado por Miguel Án-
gel Bounarroti en el año 1509, hallamos a la pareja edénica en dos estados 
tan diferentes como significativos, esto en el marco de una sola narración en 
la que imágenes y símbolos se entrecruzan para relatar los acontecimientos 
de la caída del hombre y la sucesiva pérdida de la condición paradisíaca. A 
mano derecha del fresco hallamos a Adán y a Eva rodeados por un paisaje 
petreo y de un austero follaje verde, que contrasta con los cuerpos desnudos 
de los padres de la humanidad. En el centro de esta escena se alza imponen-



282

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

te el Árbol de la ciencia, y sobre él la imagen de satanás, que entremezcla la 
figura zoomórfica de la serpiente, cuya cola se enrolla alrededor del robusto 
tronco, y una fisionomía antropomórfica, que emerge en la copa del árbol 
mientras se inclina para extender su mano, que parece empuñar el fruto 
prohibido. Eva, en ademán de recibirlo, corresponde con su mirada, inten-
tando asir la causa de su desventura. Adán, sin ser ajeno a la tentación de su 
compañera, comparte con esta la conciencia de su desobediencia, y estira 
su brazo para tomar con su propia mano el fruto mortífero. La escena en 
principio sobria se torna trágica en la parte izquierda del fresco en la que 
observamos a un ángel de túnica roja, quien intimida con su espada a un 
Adán sufriente y angustiado, que hace juego con el rostro compungido y 
envejecido de Eva; ambos parecen huir avergonzados a causa de su desnu-
dez, mientras enfrentan una llanura pálida e inerme que se abre extensa-
mente en el horizonte.

Al respecto, puede resultar llamativo que el pecado original y la expul-
sión de Adán y Eva estén divididos por el Árbol de la ciencia del bien y del 
mal, o incluso, podría ser más interesante el hecho de que Miguel Ángel hu-
biera representado el mismo árbol como una higuera, y no como un man-
zano, según la costumbre. En Génesis no se anuncia que el fruto prohibido 
fuera una manzana, aunque sí se habla posteriormente de la higuera, de la 
cual se extraen las hojas que ocultan la desnudez de la pareja expulsada. 
Pero más allá de la posible traducción latina de la palabra malum (que en 
su traducción puede referirse al mal o a una manzana, y que coincidía per-
fectamente con la imagen de un fruto prohibido que es a la vez un mal para 
el hombre), lo que nos parece central es el árbol como símbolo, pues los 
sucesos mencionados giran en torno a este; y no es el único relato que goza 
de esta singular riqueza. En la antigua Grecia ya había un culto importante 
en torno a las deidades olímpicas que se hallaban en relación con algún tipo 
de árbol, como el olivo en el caso de Atenea, o el laurel en el caso de Apolo. 
Incluso en la cultura nórdica, destaca el famoso fresno Yggdrasil, que re-
presenta el árbol de la vida y la unión entre los nueve reinos, de los cuales la 
tierra es tan solo uno. 

En sí mismo, el Árbol de la vida es uno de los símbolos más significativos 
de la tradición occidental, pero sobre todo lo es en las religiones mono-



283

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

teístas. Este mismo también está ubicado en el Paraíso como el Árbol de 
la ciencia, y una de sus más conocidas representaciones es estudiada por 
la semiología mística de la cábala judía, en la que se representa la forma 
en la que el ser humano puede alcanzar la comprensión de Dios a partir 
de las sefirot o los diez atributos a través de los cuales el Infinito se revela. 
Sin importar de forma inmediata la finalidad particular del relato que uti-
lice dicho signo metafórico, lo que resalta en el árbol como símbolo es la 
manera en que logra representar la integración o la unidad en cada una de 
sus partes (raíz, tronco, ramas y frutos). Piénsese en lo que da a entender la 
expresión bíblica “Árbol de la ciencia del bien y del mal” que deja entrever 
una explícita ramificación de lo múltiple a partir de lo uno, o de una dia-
léctica entre lo diferente y lo idéntico. En efecto, antes de la transgresión, 
Adán y Eva son creados con una naturaleza impoluta, es decir, totalmente 
integrada en todo su ser. Prueba de esto es que Adán, momentos antes de 
la creación de su compañera, puede nombrar por su verdadero nombre a 
las otras creaturas que se hallan en el Paraíso. No hay obstáculo para saber 
lo que son las cosas, su misma aparición da cuenta plena de todo su ser, y 
el primer hombre lo intuye con una claridad consistente. Pero consentir 
la desobediencia, al tomar el fruto prohibido, condena a la pareja edénica 
a la ignorancia, que solo disipa la sabiduría, y al pecado, que solo disuelve 
la gracia. En consecuencia, el resplandor que antes habitó en el hombre se 
eclipsa, y en las penumbras del destierro todo le parece escindido. Ahora ve 
en el ser el no-ser, y en el pensar el no-pensar, situación que no deja de tener 
una connotación evidentemente moral. 

Por eso el árbol es un símbolo que expresa aquel paraíso perdido, pero 
también la unidad ramificada en tantos sentidos. De allí que en nuestro en-
tendimiento y voluntad no todo sea claridad u oscuridad, después de todo, 
estar en la penumbra nos permite decantar la unidad que supone la diver-
sidad. Esta es la razón por la cual pretendemos la integración de las cosas, 
algo bastante analógico, por eso no nos encontramos ni allí ni allá, sino 
acá, entre los límites. De allí que ciertos relatos, que fascinan por su ideal 
de integración perfecta o por el hecho de que sus personajes principales 
se forman y elevan su espíritu en la búsqueda de esa unidad querida por el 
hombre, sean tan llamativos Félix o Libro de las maravillas de Raimundo 



284

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

Lulio, El juego de los abalorios de Herman Hesse, El árbol de la ciencia de 
Pío Baroja, El péndulo de Foucault de Umberto Eco, entre otros títulos que 
inspiran los ánimos especulativos y morales, y que nos hablan de la tarea 
que el hombre es para sí mismo, de cómo nuestra finitud está marcada por 
la infinitud y del inacabado itinerario del conocimiento que pasa de ser una 
limitada posibilidad a una posibilidad ilimitada. 

Por estas razones, el símbolo del árbol es tan relevante a la hora de hacer 
una reflexión sobre la interdisciplinariedad, porque esta misma es arbórea, 
es la forma en la que nuestra época se conecta con una gran tradición que ha 
tratado de buscar la mejor manera de integrar cada rama del conocimiento 
humano con las otras. Hoy más que nunca es evidente que la especializa-
ción de los campos disciplinares escapa a la posesión de un solo individuo, 
pues se enfrenta a una imposibilidad de carácter cuantitativo, ya que no 
puede ser un especialista en todas las ciencias y llegar a cada uno de los 
meandros de la realidad. Por lo que necesitamos de un continuo diálogo, y 
de la construcción de redes de investigadores dispuestos no necesariamente 
a ser especialistas en otras disciplinas con las que entran en contacto en la 
actividad interdisciplinar, sino a tener una apertura responsable para inten-
tar comprender que los alcances de cada esfuerzo especializado de un cam-
po de las ciencias pueden ayudarnos a nutrir nuestro conocimiento de las 
cosas. Así que la interdisciplinariedad no pretende ser lo opuesto al trabajo 
científico que ya llevan a cabo un sinnúmero de disciplinas, y tampoco es 
una posición teórica o práctica que se oponga a la especialización discipli-
nar, al contrario, estas son condiciones de posibilidad para llevar a cabo un 
proyecto de esta índole, que pueda integrar los alcances de las diferentes 
especializaciones con el fin de afrontar problemáticas que tienen caracterís-
ticas complejas, y que por esto mismo necesitan de una dinámica investiga-
tiva que pueda articular metodologías y construcciones científicas, en favor 
de soluciones más favorables para la sociedad o para la ciencia misma.

Es por esta razón que hemos emprendido un análisis del modelo herme-
néutico más adecuado para trabajar la interdisciplinariedad, así como un 
estudio general de los fundamentos epistemológicos bajo los que se pue-
den integrar las actividades científicas de las distintas especialidades. Todo 
esto cimentado en un realismo filosófico, pero también científico que nos 



285

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

permita considerar de forma clara el estatuto ontológico de los objetos de 
estudio, y la forma en la que su comprensión y explicación se pueden enri-
quecer si sabemos conjugar niveles de abstracción, de objetividad y de rigu-
rosidad en el trabajo interdisciplinar. Por eso era crucial la propuesta de una 
racionalidad analógica desde la que fuera más provechosa la convergencia 
y asociación entre las ciencias, y que nos orientara en la manera de pro-
yectar diversas etapas que puedan ser satisfactorias a la hora de responder 
a una exigencia interdisciplinar en el marco de una investigación. Así que 
para explorar esta estructura arbórea que posee la integración de la activi-
dad científica primero será pertinente aclarar algunos conceptos que suelen 
vincularse con la interdisciplinariedad, como lo son la multi-, la pluri- o la 
transdisciplinariedad. Luego pasaremos a definir en qué consiste la inter-
disciplinariedad como tal y hablaremos también de la variedad de formas 
en las que se puede trabajar esta propuesta, por lo que vamos a relacionar la 
analogía con la forma en la que se podría trabajar un proyecto interdiscipli-
nar, y por último, reflexionaremos en torno a la racionalidad analógica y su 
conexión con este modelo de integración científica que se piensa proponer.

1. La práctica disciplinar, entre monodisciplinarie-
dad y pluridisciplinariedad

El conocimiento científico tiene una gran fecundidad en todas sus ramas 
y subespecialidades. Las fronteras de la ciencia son, en este sentido, conti-
nuamente cambiantes, siempre hay nuevos hallazgos que se incorporan al 
horizonte de nuestros haberes racionales. Por esta razón, pensamos que era 
necesario precisar los tipos de actividad científica (investigación, sistemati-
zación, transmisión y aplicación), porque a través de cada una estas pode-
mos ver los amplios espectros a los que se da cabida en las ciencias existen-
tes. Asimismo, precisamos la forma en la que se constituye cada disciplina. 
Entonces evoquemos brevemente lo ya mencionado, una ciencia concreta 
se forma estructuralmente a partir de tres dimensiones (ver Figura 14), por 
lo tanto, comprende objetivos, métodos y construcciones. Además, según 
la finalidad de la disciplina se construye el objeto de estudio de la misma. 
Recordemos que el objeto de estudio es una racionalización humana que 
delimita el aspecto que se estudia de la realidad. Por lo que el sujeto no 



286

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

está construyendo la realidad, más bien parte de los objetivos que tiene un 
determinado campo de conocimiento para esclarecer los límites de la onto-
logía regional que le es inherente, de forma que pueda aclarar el tipo de ente 
que estudia, su nivel de abstracción, el punto de vista desde el cual se des-
envuelve su actividad científica, y los recursos que utiliza. Es por esto que 
los objetivos teóricos y prácticos de las disciplinas son de vital importancia, 
pues están relacionados fuertemente con la naturaleza misma de los méto-
dos (Figura 16), que son los caminos que hacen posible las construcciones 
científicas, es decir, los conceptos, los enunciados y las teorías. 

Esto es lo que en sentido estricto denominamos disciplina, pero a dife-
rencia de la expresión ciencia (episteme) con la que también solemos referir-
nos a este conjunto de dimensiones, el concepto “disciplina” (que viene del 
vocablo latino disciplina, que quiere decir instrucción) implica un aspecto 
formativo, es decir, que todo el cuerpo estructural de cualquier campo del 
conocimiento es objeto de aprendizaje, y por lo tanto, también es objeto 
de enseñanza. Por consiguiente, cuando hacemos uso de la expresión dis-
ciplina nos estamos refiriendo a la vez al componente epistemológico, que 
hemos desarrollado previamente (capítulo IV), y al carácter educativo que 
está implícito en todo saber o conocimiento humano. Sin embargo, el fe-
nómeno de la especialización ha provocado una parcelación de cada campo 
científico, por lo que emergen subdisciplinas que contribuyen a ponderar 
mejor la ontología regional de cada ciencia. Esto en sí mismo no es negati-
vo, ni opuesto a la finalidad del conocimiento científico, pero la resonan-
cia de esta especialización progresiva genera en la comunidad científica un 
efecto hermético que puede malograr la investigación, la sistematización, 
la difusión o la aplicación de los nuevos conocimientos. El hecho entonces 
no es rehuir a la especialización, sino al efecto hermético que esta misma 
puede producir en los contextos del quehacer científico, puesto que puede 
provocar una univocidad disciplinar, que se refiere a una situación en la que 
los investigadores consideran que la realidad se reduce al aspecto que estu-
dia su ciencia, perdiendo de vista que su objeto de estudio y su ontología 
regional no pueden abarcar los de las otras disciplinas. En la historia de la 
ciencia esta usanza ha sido común, el matematicismo cartesiano y galileano, 
el fisicismo kantiano y newtoniano, el positivismo y entre otras muchas co-



287

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

rrientes ideológicas han hecho del espectro de su disciplina la forma obje-
tiva y única de concebir el mundo. Con el tiempo ha sido menos frecuente 
este univocismo disciplinar o monodisciplinariedad, pero aún sigue vigente 
en algunos contextos.

Igualmente, debemos estar atentos a otro fenómeno que con cierta fre-
cuencia se presenta, que es el equivocismo disciplinar. Esta es una situación 
que suele ocurrir cuando los investigadores pretenden reunir el acervo teó-
rico o práctico de varias disciplinas sin una finalidad clara que las convo-
que, casi como un eclecticismo inmoderado en la que se aplican métodos 
o construcciones científicas de diferentes disciplinas sin que tengan estas 
una estructura común o una razón de ser que justifique su inclusión. A esta 
perspectiva la denominaremos pluridisciplinariedad (aunque estamos cons-
cientes que esta expresión es utilizada en otro sentido por Jantsch). Con el 
propósito de evitar los polos opuestos de labor especializada de las discipli-
nas, se ha considerado que la interdisciplinariedad puede diluir las barreras 
comunicativas entre las mismas ciencias, sin eliminar la autonomía de las 
disciplinas, para enfrentar los inconvenientes que se han generado con el 
hermetismo que caracteriza al univocismo disciplinar, y evitando las con-
vergencias metodológicas o conceptuales que no se adecúan a la realidad 
del problema estudiado, muy usuales en los planteamientos eclécticos del 
equivocismo disciplinar. Por lo que la interdisciplinariedad cada vez tiene 
una mayor acogida como una vía analógica, que acoge las exigencias del 
problema, y a partir de estas mismas evalúa si es pertinente o no la interven-
ción de diferentes disciplinas. Esto lo aclaramos porque no siempre es nece-
saria la relación entre las ciencias, ya que las disciplinas pueden seguir sien-
do especialidades de algún aspecto de la realidad sin estar condicionadas al 
marco de un proyecto interdisciplinar. Así que en parte lo interdisciplinar 
es idéntico, porque debe haber una unidad epistemológica que articule los 
ámbitos de las ciencias que intervienen, sin necesidad de totalizar, y en par-
te es múltiple, puesto que da cabida a diversas especialidades, pero delimi-
tando sus aportes y relaciones en el marco de posibilidades que demande el 
problema estudiado. Por lo que la interdisciplinariedad también podríamos 
concebirla como un modelo disciplinar analógico.



288

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

Tabla 14.
Tipos de práctica disciplinar y los modelos de formación

Tipo de práctica 
disciplinar

Monodisciplinar
(Univocidad disciplinar)

Pluridisciplinar 
(Equivocidad disci-

plinar)

Interdisciplinar
(Analogicidad disci-

plinar)

Modelo de formación 
científica Hiperespecialista Generalista Relacional

Elaboración propia.

Advertíamos también que el concepto de disciplina no sólo alude a un 
componente epistemológico, sino también a uno de carácter educativo. 
Pues como se entenderá el aprendizaje y la enseñanza de la ciencia en re-
petidas ocasiones también se ve asediada por los reduccionismos, que se 
plantean desde una perspectiva epistemológica, por lo que hay una tensión 
entre dos tendencias de gran impacto en la formación científica. Por un 
lado, tenemos un modelo de formación científica que se inclina a la hiperes-
pecialización y termina provocando el efecto hermético del que hablábamos 
hace un momento. Esto desencadena una falsa conciencia de lo que es el 
conocimiento científico, que impide ver con suficiente claridad la relación 
que tienen las diferentes asignaturas entre sí en un proceso de aprendizaje, 
porque los mismos contenidos carecen de significado, ya que no se entien-
de cómo las diversas disciplinas pueden complementarse y enriquecer los 
temas que en paralelo se estudian en otras asignaturas. Si cambiamos este 
rasgo en la enseñanza de la ciencia, estaremos señalando cómo comprender 
la unidad de esta misma, e incentivar una consciencia más cultivada inter-
disciplinarmente. Pero para lograrlo también debemos evitar el modelo de 
una formación científica generalista, es decir, la que involucra procesos en 
los que intervienen diferentes perspectivas disciplinares, que moldean el 
espacio de aprendizaje y enseñanza, al introducir conceptos y estrategias 
didácticas que nada tienen que ver con las de otras disciplinas. Cuando 
cada disciplina es un mundo autónomo que debe tener su propio espacio 
educativo, pero integrado de manera adecuada con las otras voces discipli-
nares, que puede resultar provechoso si hay una secuenciación didáctica y 
un planteamiento curricular que corresponda con estas exigencias y con el 
nivel de formación del estudiante. 



289

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Razón por la que es indispensable un modelo de formación científica 
relacional (o analógico) que pueda subsanar los problemas de la hiperespe-
cialización, que ponen un tipo de velo que impide reconocer las relaciones 
entre las disciplinas, o en su defecto, la unidad que subyace a la multiplici-
dad de las ciencias, y que a la vez limite la formación científica generalista, 
ya que esta misma no puede identificar los criterios que le permitirían en-
cauzar los espacios de aprendizaje y enseñanza, en los que faltaría profundi-
dad y adecuación para poder relacionar contenidos y estrategias apropiadas 
para vincular los conocimientos y habilidades que se adquieren en procesos 
formativos más integrales. Por ahora no desarrollaremos este punto, pero 
volveremos posteriormente sobre el tema. No obstante, esto nos hace pen-
sar que hay una variedad de causas que pueden haber guiado a las ciencias 
a ver en la interdisciplinariedad una oportunidad de superar ciertas condi-
ciones en las que se ha dado el mismo progreso científico, una de estas es la 
que corresponde al aspecto de la formación científica, que influye de forma 
decisiva en la configuración del conocimiento.

La interacción entre las disciplinas puede variar según los aspectos que 
consideremos. Así que para mencionar algunos nos remitiremos a Torres 
Santomé145, quien los concibe como modelos, pero nos parece más adecua-
do tratarlos como posibles causas que pueden influir en el ánimo interdisci-
plinar. Entre los más significativos encontramos los aspectos espacio-tempo-
rales, que dan lugar a intereses comunes entre investigadores que comparten 
espacios físicos concretos, o también a momentos en los que confluyen di-
versas especialidades para solucionar una problemática específica. Incluso, 
uno de los que suele presentarse con frecuencia depende ciertamente de los 
aspectos económicos, pues no siempre se cuenta con una sólida financiación 
en los proyectos de investigación. Lo que obliga a los investigadores a com-
partir instrumentos de recolección de información o en ocasiones a plan-
tear un proyecto común que permita llevar a cabo las labores investigativas 
de forma conjunta, aprovechando los recursos, muchas veces limitados, a 
los que tienen acceso los especialistas. También es frecuente que la interac-
ción disciplinar dependa de los aspectos demográficos, porque no siempre se 
cuenta con el personal apropiado para enfrentar una problemática comple-

145	 J. Torres, Globalización e interdisciplinariedad: curriculum integrado, 2da Ed., Madrid, Morata, 1996.



290

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

ja. Esto incentiva a los investigadores a acercarse y, de hecho, a formarse en 
otras áreas del conocimiento, puesto que no hay personal capacitado para 
ciertas líneas de investigación. Asimismo, la interdisciplinariedad puede 
analizarse desde el aspecto de las demandas sociales, pues, como sabemos, las 
necesidades socio-culturales presentan ciertas exigencias al conocimiento 
científico, que se relacionan especialmente con la aplicabilidad e incidencia 
que pueden tener ciertos progresos, por lo que muchas veces pueden surgir 
nuevos campos disciplinares o hacer coincidir diversas especialidades para 
responder adecuadamente a esas exigencias.

Los aspectos epistemológicos inciden de forma determinante en cómo se 
asume la necesidad de la interdisciplinariedad. Esto lo podemos evidenciar 
en los momentos en los que otras disciplinas necesitan acudir a métodos o 
construcciones científicas de otras especialidades para responder a ciertos 
problemas inherentes a una ciencia o campo científico en particular. Otros 
aspectos vinculados o subordinados a este, pueden matizar algunas causas 
más, que inciden en la interacción entre las ciencias, como las disputas entre 
disciplinas, que se presentan cuando un objeto de estudio está en debate de-
bido a que dos o más disciplinas pugnan entre sí para defender su posición 
particular como la especialización que más se corresponde con el objeto de 
estudio; también encontramos casos en los que es importante la necesidad 
de prestigio, pues cuando un investigador ve en peligro la credibilidad de su 
especialidad normalmente opta por acudir a las dimensiones epistemológi-
cas de otras disciplinas para apoyarse en ellas y así justificar su valía. Igual-
mente, hay un aspecto significativo que hay que considerar en este sentido, 
y es el que concierne al desarrollo de la ciencia, pues claramente la interdis-
ciplinariedad puede ser efecto de la pretensión de un progreso constante en 
el conocimiento científico, un ejemplo podría ser que la interacción disci-
plinar ocasiona la aparición de nuevas disciplinas autónomas como ha sido 
frecuente durante las últimas décadas.

Añadiremos a lo mencionado, los aspectos hermenéuticos, que tienen inje-
rencia en los contextos que dan origen a los proyectos interdisciplinares, en 
especial cuando un campo científico no es cercano a otro en sus niveles de 
abstracción o de objetividad, por lo que interpretar lo ajeno como propio es 
elemental a la hora de ir forjando los intereses comunes que los investigadores 



291

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

tienen por otras ontologías regionales. Además, de este primer y significativo 
acercamiento al sentido de otra disciplina dependerán muchos otros aspec-
tos, como la comprensión de las construcciones científicas de otras ciencias, que se 
refiere a la manera en la que cada especialidad asimila conceptos, enunciados 
y teorías que pertenecen a otras disciplinas, y que no se reduce simplemente 
a entender las diferencias en el lenguaje técnico de una ciencia determinada, 
sino que supone comprender cómo los múltiples sentidos están en relación 
con su referente. De allí la importancia de las dimensiones sintácticas, semán-
ticas y pragmáticas entre las disciplinas. Una importancia similar la tiene el 
hecho de conciliar los métodos para tener la posibilidad de trabajarlos en con-
gruencia con los motivos de un proyecto interdisciplinar, allí es menester una 
actitud dialógica que esté consciente de los alcances y límites de cada especia-
lidad y los caminos que utiliza para poder obtener sus resultados, por eso es 
relevante entender los marcos de posibilidad que puede aportar cada método 
para enriquecer la investigación interdisciplinar. Por último, uno de los fac-
tores hermenéuticos que incide bastante en las pretensiones de la interacción 
entre disciplinas es la convergencia de objetivos y la formación de nuevos objetos 
de estudio, pues el surgimiento de otras especialidades siempre supone mediar 
entre las interpretaciones opuestas o entre las posiciones disciplinares que se 
disputan un objeto de estudio emergente. 

2. La interdisciplinariedad o sobre el modelo de in-
tegración analógico

La estructura del conocimiento es arboriforme, lo que quiere decir que sus 
ramas no están disociadas de su tronco y mucho menos de su raíz. Hay una in-
tegración de las partes con su singular proporción, pero siempre conforman-
do un todo, por lo que hay unidad aunque persista la diferencia. Pensar las re-
laciones posibles entre lo diverso, sin perder de vista lo idéntico es el reto que 
se impone a toda pretensión de plantear convergencias o interacciones entre 
las ciencias. Por lo que nos encontramos con oscilaciones en la búsqueda de 
esta integración del conocimiento científico. En la práctica, se han trabaja-
do múltiples modalidades que pretenden subsanar la hiperespecialización o 
los eclecticismos en la actividad científica, pero hay serias dificultades para 
lograrlo. Así los intentos de integrar acaban convirtiéndose en reflejo de la 



292

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

segmentación en la que se hallan muchas prácticas disciplinares. Este fenóme-
no se incentiva con mucha regularidad, por lo que tiende a poner en práctica 
un modelo de integración equívoco, que podemos denominar multidisciplinar. 
Este modelo consiste en promover la interacción entre ciertas especialidades, 
pero se enfrenta a la dificultad de proponer marcos comunes entre las ciencias 
intervinientes para materializar diversos niveles de relación. 

Por eso en la multidisciplinariedad es corriente una relación inadecuada 
entre las disciplinas porque no logran definir las articulaciones apropiadas 
entre las dimensiones epistemológicas y hermenéuticas, que son algunas de 
las condiciones indispensables, para iniciar cualquier tipo de integración 
disciplinar, por lo que dicha relación, al principio, se torna relativista, y es 
posible todo tipo de nexo o intercambio entre los distintos ámbitos del 
conocimiento, pero con el tiempo, termina volviéndose escéptica, porque 
cada investigador cierra el espectro de relaciones posibles a su propio con-
texto disciplinar, por lo que acaba poniendo en duda cualquier tipo de con-
vergencia metodológica o conceptual a la que se pueda dar cabida, ya que 
estas mismas no cumplen los parámetros de su propio campo disciplinar. 
Esto sucede porque los investigadores no identifican los acervos comunes 
en los que sí podrían estar de acuerdo, y concluyen su labor con la entrega 
de investigaciones especializadas, que exploran con profundidad el objeto 
de estudio o problema particular desde el discurso de su disciplina, pero sin 
haber enriquecido su labor científica con cambios y descubrimientos que se 
generan a causa de la interacción con otras ciencias.

Así como el eclecticismo inmoderado puede ocasionar la imposibilidad 
de generar lazos entre las ciencias, también una posición demasiado restric-
tiva puede ocasionar una falsa conciencia de lo que supone la interacción 
entre las disciplinas como se evidencia en el modelo de integración unívoco, 
que llamaremos transdisciplinar. En palabras de Nicolescu, uno de sus más 
conocidos representantes,

la transdisciplinariedad concierne, como el prefijo “trans” lo indica, lo que 
está a la vez entre las disciplinas, a través de las diferentes disciplinas y más 
allá de toda disciplina. Su finalidad es la comprehensión del mundo presen-
te en el cual uno de los imperativos es la unidad del conocimiento146.

146	 B. Nicolescu, La transdisciplinariedad. Manifiesto, trad. M. Vallejo, México D. F., Multidiversidad Mun-



293

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Algunas precisiones de carácter filológico serían útiles para aclarar el sentido 
que implica la expresión trans-disciplinariedad. Lo que indica el prefijo trans no 
es literalmente “entre” sino “de un lado al otro”, es decir, no caracteriza una posi-
ción sino un desplazamiento. En cambio el prefijo inter es un vocablo latino que 
sí se puede traducir como “entre”. Por esta razón, transdisciplinariedad no se pue-
de identificar con la expresión “entre las disciplinas”, esto más bien es a lo que se 
refiere la interdisciplinariedad. Ahora, trans tampoco significa “a través” (través 
viene de trans, de un lado a otro; versus, volteado), ya que esta es una expresión 
compuesta que quiere decir “por medio de” o “entre”, y tal vez sea esta la inferen-
cia que conduce a Nicolescu a establecer que el prefijo trans abarca los sentidos 
a los que alude la cita anterior, pero son erróneos porque devienen de la palabra 
través, y no del prefijo trans. Sin embargo, trans sí puede traducirse a español 
como “más allá”, incluso alude también a la locución “por encima de”. Insistimos 
en esto porque lo que llegaría a significar trasndisciplinariedad, al menos en el úl-
timo sentido en el que la concibe Nicolescu, es un ir “más allá” de las disciplinas, 
estar “por encima de” la diversidad disciplinar, casi como una macro-disciplina 
o un sistema total que se separa de las interacciones entre las ciencias para tras-
cenderlas. De esta pretensión diferimos porque establece un modelo integrador 
unívoco, que no le deja espacio a la autonomía de las disciplinas, al proponer una 
única estructura integradora del conocimiento científico. 

Esto es lo que se refleja en la transdisciplinariedad de Nicolescu, que re-
duce la realidad a los niveles que son objeto de estudio de la física, y muy en 
particular de la física cuántica. Esta reducción cientificista no permite con-
siderar ontologías regionales independientes al mundo natural, y les quita 
la posibilidad a las ciencias no físicas de tener su propio estatuto epistemo-
lógico. Además, Nicolescu propone como pilar relevante de su propuesta 
transdisciplinar una lógica del tercero incluido como un nuevo punto de 
partida que emplazaría a la lógica formal del pensamiento clásico. Uno de 
los puntos importantes que cuestiona de la lógica formal es la manera en 
la que se plantea el principio de no contradicción que, como sabemos, no 
sólo tiene una formulación lógica, sino también ontológica, pero nos con-
centraremos en la primera que es la que nos interesa. Recordemos que el 
principio de no contradicción supone que “un mismo predicado no puede 

do Real Edgar Morin, 1996.



294

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

afirmarse y negarse a la vez de un mismo sujeto”147. Por lo que no puedo de-
cir que “el caballo de Bolívar es blanco” y a la vez manifestar que “el caballo 
de Bolívar no es blanco” cuando me refiero a la imagen de Palomo, el caba-
llo del libertador, que se encuentra en el Retrato ecuestre de Simón Bolívar 
(1898) de Arturo Michelena (Figura 27). De hecho, aplicar este principio 
implica entender la diferencia entre ideas contradictorias y contrarias, es 
decir, mientras que blanco y no-blanco (como conceptos enunciados que se 
refieren a un mismo sujeto), son ideas contradictorias; blanco y negro son 
ideas contrarias. Es muy sencillo entenderlo así. Pero Nicolescu no parece 
considerar esta diferencia como lo vemos en el siguiente apartado:

El desarrollo de la física cuántica, tanto como la coexistencia entre el mundo 
cuántico y el mundo macrofísico, han conducido, en el plano de la teoría y de 
la experiencia científica, al surgimiento de pares de contradictorios mútuamen-
te excluyentes (A y no-A): onda y corpúsculo, continuidad y discontinuidad, 
separabilidad y no-separabilidad, causalidad local y causalidad global, sime-
tría y ruptura de simetría, reversibilidad e irreversibilidad del tiempo, etc.148.

Aquí vemos perfectamente la confusión, Nicolescu dice que surge un par 
de contradictorios (A y no-A), que son la onda y el corpúsculo, pero que una 
partícula subátomica se presente en ocasiones como onda y en ocasiones como 
corpúsculo no supone una contradicción. Lo contradictorio sería la no-onda 
y el no-corpúsculo respectivamente, mientras que lo contrario de la onda es 
el corpúsculo, y lo contrario del corpúsculo la onda, esto sería lo correcto al 
menos en la ontología regional de la física, en cuanto se refiere a la forma en 
que se manifiesta una partícula subatómica. En la cita anterior, como se pudo 
ver, se enuncian otros ejemplos errados de ideas contradictorias que se sola-
pan con algunos ejemplos correctos. No obstante, este error lleva a Nicolescu 
a afirmar que por lo mismo el principio de tercero excluido no es congruente 
con los niveles de la realidad que estudia la física cuántica. Pero veamos en qué 
consiste este principio. Según Bulla, “entre dos enunciados contradictorios no 
se da término medio: si uno es verdadero, el otro es falso; si uno es falso, el otro 
es verdadero”149, por eso se llama principio de tercero excluido. 

147	 R, Bulla, Nociones preliminares de Lógica, op. cit., p. 53.
148	 B. Nicolescu, La transdisciplinariedad. Manifiesto, op. cit., p. 25.
149	 R, Bulla, Nociones preliminares de Lógica, op. cit., p. 53.



295

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Figura 27. 
Retrato ecuestre de Simón Bolívar de Arturo Michelena

Adaptado de Retrato ecuestre de Simón Bolívar, de Arturo Michelena, 1898, dispo-
nible en Arturo Michelena - El Nuevo Cojo Ilustrado http://www.elnuevocojo.

com/images/stories/190703/simon%20bolivar%20-%20arturo%20michelena.jpg, 
Dominio público, https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=3458162

https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=3458162


296

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

Retomemos el ejemplo de la afirmación “el caballo de Bolívar es blanco” 
y la negación “el caballo de Bolívar no es blanco”, los juicios no pueden ser 
ambos verdaderos, ni ambos falsos a la vez, pues si se refieren a la imagen 
de Palomo, que ha sido pintada por Michelena, es sencillo determinar que 
la primera proposición es verdadera y la segunda falsa. Esto también es así 
en el orden de los conceptos, si tenemos ideas contradictorias como blanco 
y no-blanco, no hay posibilidad para un término medio, pero si tenemos 
ideas contrarias como blanco y negro entonces sí hay término medio, que 
sería el color gris. Así que las lógicas trivalentes, es decir, las que aceptan 
entre las ideas o los juicios contradictorios un término medio, pueden estar 
errando al confundir la contradicción con la contrariedad, que son clara-
mente distintas. De allí que una lógica del tercero incluido, tal y como la 
propone Nicolescu, carece de justificación y no puede ser válida en ningún 
contexto, ni siquiera para su propuesta de los niveles de realidad (macrofí-
sico y microfísico), vistos desde la física cuántica. Hemos hecho estas preci-
siones para entender lo que puede desencadenar un modelo de integración 
unívoco del conocimiento científico, que en este caso toma una teoría sobre 
el mundo físico y la convierte en una versión totalizadora de la realidad. 
Esta forma de concebir lo que son las cosas coincide con el ir “más allá” de 
las disciplinas sin respetar su autonomía y estatuto epistemológico, por lo 
que no es adecuado el término transdisciplinariedad para aludir a la interac-
ción entre las diferentes especialidades del conocimiento científico.

Desde luego, algunas propuestas, como la de Jean Piaget, consideran 
que la transdisciplinariedad podría ser concebida como una etapa superior 
de integración entre las disciplinas, en sus propios términos “se trataría de 
una teoría de sistemas o de estructuras, que incluyera estructuras operativas, 
estructuras regulatorias y sistemas probabilísticos, y que uniría este sistema 
de probabilidades por medio de transformaciones reguladas y definidas. 
Pero corresponde al matemático decirnos más sobre ello…”150. De hecho, es 
lo que anunciábamos, un sistema general que globalice en una única estruc-
tura la dinámica de la actividad científica, y consideramos que esta concep-
ción es utópica porque en la práctica no es posible algo así. Incluso, este es 

150	 J. Piaget, “La epistemología de las relaciones interdisciplinares”, en Apostel, Leo et al., Interdisciplina-
riedad. Problemas de la enseñanza y la investigación en las universidades, op. cit., p. 81.



297

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

otro ejemplo de modelo de integración unívoco porque como se ve al final 
de la cita, Piaget considera que esto debe quedar en manos del matemático, 
por lo que volvemos a atomizar bajo un solo esquema los espacios que cada 
disciplina ha conquistado con el tiempo, y que si bien pueden estar relacio-
nados con otros, esto no implica que por esto su singularidad deba desa-
parecer. Pero tal vez esta última declaración, con la que cierra su escrito, se 
deba a la gran influencia que tiene Ludwig von Bertalanffy, quien propuso 
la teoría general de sistemas, pensada como una disciplina encargada de for-
mular y confirmar la validez de sistemas susceptibles de ser generalizados.

Podemos muy bien buscar principios aplicables a sistemas en general, sin 
importar que sean de naturaleza física, biológica o sociológica. Si plan-
teamos esto y definimos bien el sistema, hallaremos que existen modelos, 
principios y leyes que se aplican a sistemas generalizados, sin importar su 
particular género, elementos y fuerzas participantes151.  

En este sentido, la concepción de Piaget se halla bastante cercana a la 
de Bertalanffy, pues comparten una visión unívoca frente a la transdiscipli-
nariedad, a partir de la cual se plantea una reducción de las interacciones 
entre las ciencias a una estructura macro-disciplinar, inspirada en el leguaje 
formalizado de las matemáticas que establecería las posibles convergencias 
de la actividad científica y las regularía gracias a que se encuentra “por enci-
ma de” cualquier tipo de especialidad. Cuando la teoría general de sistemas 
es sin más otra disciplina, que hace parte de la esfera de las ciencias exac-
tas. Vuelve a ser reiterativo el ciclo de una posición unívoca, en este caso 
para intentar integrar el conocimiento científico, porque si antes Galileo y 
Newton habían planteado reduccionismos en la historia de la ciencia para 
explicar los fenómenos físicos, ahora Nicolescu y Piaget proponen una con-
cepción fisicista y matematicista de la interacción entre las disciplinas, que 
termina identificándose con la expresión transdisciplinariedad.

Con ánimo de mantener una distancia prudente con este modelo de in-
tegración unívoco o transdisciplinar, proponemos una vía intermedia entre 
los opuestos, pero sin eliminar la tensión que existe entre la multidisciplina-
riedad y la transdisciplinariedad (ver Tabla 15). Es más, esta vía intermedia 

151	 L. Bertalanffy, Teoría general de los sistemas, trad. J. Almela, México D. F., Fondo de Cultura Económi-
ca, 2019, p. 33. 



298

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

que conciliará ambas posiciones toma de lo multidisciplinar la diversidad 
de perspectivas que intervienen en una interacción entre especialidades, y 
que en realidad caracteriza las etapas iniciales de una investigación que co-
bija una intención de convergencia entre las actividades científicas de varias 
disciplinas, en esto estamos de acuerdo con Piaget al considerar que esta es 
la primera etapa de un proceso que pretenda cierta integración científica. 
Pero si el objetivo es precisamente dicha integración, lo fundamental será 
desde el principio asegurar los criterios que permitirían la concreción de 
un proyecto disciplinar, así que esta primera etapa no será como tal multi-
disciplinar, pero sí cercana a esta misma. Pero lo relacionado con las etapas 
se desarrollará más adelante. Ahora bien, es primordial que de lo transdis-
ciplinar también podamos tomar lo valioso, pues uno de los aspectos que 
se deben rescatar en toda interacción entre las disciplinas es justamente la 
inclinación hacia la unidad del conocimiento. Este es un factor fundamen-
tal, porque como lo aclarábamos el conocimiento tiene una constitución 
arbórea que unifica, pero sin trascender la diversidad, y esto es lo que nos 
separa de una posición transdisciplinar. Mientras que desde este punto de 
vista autores como Nicolescu o Piaget piensan que se debe alcanzar una 
especie de sistema general que vaya “más allá” de las disciplinas y las subes-
pecialidades, nosotros insistiremos en lograr una posición que medie entre 
lo múltiple y lo uno. A esta posición la llamaremos modelo de integración 
analógico o interdisciplinar.

Tabla 15. 
Formas de interacción y de integración entre las disciplinas

Formas de 
interacción entre 

disciplinas

Cientificismo de la 
macro-disciplina

Relativismo de las 
disciplinas

Proporcionalidad de 
las disciplinas

Modelos de 
integración

Transdisciplinar
(Unívoco)

Multidisciplinar
(Equívoco)

Interdisciplinar
(Analógico)

Elaboración propia.



299

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Pero para poder entender mejor qué es el modelo de integración analó-
gico, empecemos por considerar la acepción del término modelo y el senti-
do en el que utilizamos esta denominación. Modelo es una palabra que se 
adopta del italiano modello, que es un diminutivo del vocablo latino modus, 
que significa manera o medida. Cuando hablamos de modelo entonces es-
tamos diciendo que este comporta una medida, digamos también una pro-
porción o analogía, porque desde el punto de vista de la teoría de los signos 
el modelo es una representación o un signo formal, que se ajusta a la medida 
de su referente. Lo interesante es el hecho de que el modelo se convierta 
en una manera de representar algo objetivo, pero que a la vez reúna en sí 
mismo algo subjetivo. El modelo es pues un mediador entre el referente y 
el sentido, incluso es un puente entre lo teórico y lo práctico, a fin de cuen-
tas es por esto que su forma de darse al entendimiento es analógica. Por 
eso hemos elegido esta expresión para referirnos en varias ocasiones a estas 
construcciones teóricas que se han propuesto a lo largo de este proyecto, 
porque también pretenden tener un carácter hipotético que pueda tener 
aplicaciones futuras. Después de todo, es por eso que son modelos. 

También hemos decidido hacer uso de la expresión integrar (del latín 
in-tangere, literalmente no tocar o completar) para marcar una distancia 
con la palabra sistema (del griego syn-histemi), que quiere decir “establecer 
junto a” o sencillamente “organizar en unidad”, y esto por la resonancia que 
esta expresión tiene en las ciencias de la información, que han tomado la 
teoría general de sistemas de Bertalanffy, aunque en su sentido clásico po-
dría acogerse sin problema. Razón por la que se ha preferido el concepto 
integración porque implica la acción de completar o de disponer las partes 
según la naturaleza del todo. Desde luego, lo que integración nos invita a 
pensar es que hay algo que no está terminado, sino que está siempre hacién-
dose, que cambia continuamente, y que esas mutaciones o dinamismos no 
implican la negación de la unidad que permanece como un todo. Este equi-
librio interno en el conocimiento científico existe, y por esta razón hemos 
utilizado la metáfora del árbol de la vida y del conocimiento, que expresan 
esa armonía entre lo diverso y lo idéntico. Esa constitución arboriforme no 
está completamente acabada, tal y como la vida del ser humano tampoco lo 
está, por lo tanto, es susceptible de ser modificada y, sobre todo, de ser per-



300

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

fectible. Estas acotaciones breves nos permiten entender que el modelo de 
integración analógico es un signo formal que representa la diversidad de las 
ciencias, pero también su unidad como formas del conocimiento humano, 
y cuyas semejanzas les permiten entrelazarse de formas variadas, a pesar de 
sus desemejanzas epistemológicas y hermenéuticas. Esto es lo que podemos 
llamar interdisciplinariedad. 

3. Clases de interdisciplinariedad y sus niveles de 
aplicación

No está en nuestras manos llevar a cabo una exposición exhaustiva de las 
posibles formas de concebir las interacciones entre las disciplinas, y mostrar 
cada una de sus formas o proyecciones. Esto no es menester en este abordaje, 
porque sería casi como tratar de mostrar las regulaciones de un juego de los 
abalorios, y queremos más bien dar algunas pautas para implementar la prác-
tica interdisciplinar. Por eso vamos a acometer un esbozo general y esque-
mático que sea más orientativo que normativo. Como ya comprendemos el 
marco general de la propuesta interdisciplinar y su relación con el concepto 
de analogía, retomaremos las distinciones que se han realizado en el capítulo 
II, donde hemos hablado sobre las clases de analogía y la metodología de la 
hermenéutica, pero también volveremos sobre las aclaraciones realizadas en 
el capítulo IV, ya que hemos consignado allí las dimensiones epistemológi-
cas que estructuran a toda ciencia, y desde luego, rescataremos del capítulo 
V los grados de abstracción y de objetividad que hacen parte del realismo fi-
losófico y de la racionalidad analógica, en cuanto son aspectos que confluyen 
en la aplicabilidad de este modelo de integración interdisciplinar.

Iniciemos entonces con las clases de interdisciplinariedad (ver Tabla 16) 
según la causa de la integración. Aquí podemos hablar de una subdivisión 
que se relaciona con el objeto de estudio material, pues las disciplinas pueden 
interconectarse debido a que existe una sección de la realidad que compar-
ten, aunque la estudien desde distintos puntos de vista, como el pensamien-
to, que puede ser estudiado por la lógica pero también por la psicología, 
solo que la primera estudia la rectitud del pensamiento y la segunda en 
cambio investiga lo que es el pensamiento y sus procesos; pero las discipli-
nas también se pueden relacionar si tienen en común un objeto de estudio 



301

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

formal, esto quiere decir que las ciencias estudian el mismo aspecto del ob-
jeto material, pero lo hacen desde una perspectiva y recursos distintos, por 
esta razón cuando coinciden dos o más disciplinas en un único objeto de 
estudio formal se pueden consolidar nuevas especialidades o subespecia-
lidades, como puede ser el caso de la bioquímica (biología y química) o la 
sociolingüística (sociología y lingüística). Esta subdivisión según el objeto 
de estudio formal está bastante cercana a lo que suelen denominar momen-
to transdisciplinar, pero no implica la superación de las disciplinas como 
lo hemos aclarado más arriba, sino que estamos ante el surgimiento de una 
nueva parcela del conocimiento científico, gracias a que el horizonte que se 
disputan esas áreas de la ciencia (como la biología y la química) está muy 
cercano a la identificación, así que los investigadores toman consciencia de 
que esto está más allá de los alcances objetivos de las disciplinas originarias, 
y por esta razón deciden plantear una subespecialidad (como la bioquími-
ca) que pueda profundizar un aspecto híbrido de la sección o parte de la 
realidad que ya estudian las disciplinas originarias.

Esto es lo que concierne al objeto de estudio, pero la interdisciplinarie-
dad según la causa de la integración también puede subdividirse a partir de 
los métodos y las construcciones científicas. Para explicar las relaciones in-
terdisciplinares teniendo presente los métodos, tenemos que volver sobre la 
Figura 16, allí se ilustran las diferentes formas en las que pueden concebirse 
las interacciones entre las ciencias desde el punto de vista de los métodos en 
cuanto tienden al orden ideal y al orden real respectivamente. Sólo se debe 
tener presente que los métodos se pueden integrar de formas distintas, pro-
ponemos las siguientes relaciones: 
1)	 Relación interior, que surge de dos maneras. La primera sucede entre 

métodos de la misma clasificación (recordemos que en la Figura 16 hay 
seis grupos, así que sucede en el interior de cada grupo). Por ejemplo, 
el método sintético y analítico se pueden relacionar de esta manera, 
ya que pertenecen a la clasificación según el modo como se procede. 
La segunda acontece al interior de la clasificación de los métodos (ver 
Figura 16, hay unos métodos que se encuentran al interior del dia-
grama), por lo que las relaciones se presentan en el orden real. Por 
ejemplo, el método analítico se puede vincular al inductivo. 



302

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

2)	 Relación exterior, que también surge de dos maneras. La primera su-
cede entre métodos de diferentes clasificaciones, por lo que es posible 
que los métodos interactúen con otros de distinta naturaleza, siem-
pre y cuando se mantenga una coherencia en la forma en la que se 
articulan. Por ejemplo, el método sintético se puede relacionar con 
el método experimental, sólo si lo que se está experimentando sensi-
blemente debe presentarse al final conformando un todo. La segunda 
acontece al exterior de la clasificación de los métodos (ver Figura 16, 
hay unos métodos que se encuentran al exterior del diagrama), por 
lo que las relaciones se presentan en el orden ideal. Por ejemplo, el 
método general se puede vincular al deductivo. 

Pero estas relaciones entre los métodos no se agotan en lo que el diagrama 
de la Figura 16 representa, porque depende también de la convergencia entre 
unas ciencias concretas que están interactuando, y habría que conocer cuáles 
son estas ciencias y si la naturaleza de los métodos que intervienen es realmen-
te benéfica para el proyecto interdisciplinar. Esto lo veremos más adelante. 
Otra aclaración que es necesaria se atiene al hecho de que los métodos de la 
Figura 16 son formulaciones holísticas que tratan de abarcar la gran diversi-
dad de métodos particulares que pueden aplicar las disciplinas, pero es evi-
dente que no están contemplados todos los posibles métodos de tantas espe-
cialidades, pero pueden tener alguna semejanza con los que se indican en este 
diagrama. Podríamos explicar esto con el siguiente ejemplo: las lenguas clási-
cas, al igual que las lenguas modernas, tienen métodos para ser aprendidas o 
enseñadas, normalmente para permitir una mayor inmersión del estudiante 
en estas mismas se acude a un método llamado inductivo-contextual, al que 
el maestro acude para capacitar al aprendiz del nuevo idioma. Como se verá 
este es un método que se utiliza para la enseñanza de una lengua, es un méto-
do particular que se aplica en contextos específicos a nivel educativo, pero se 
vincula a las clasificaciones del diagrama de la Figura 16. Esto no quiere decir, 
como lo indicábamos, que todo posible método esté representado en dicho 
diagrama, pero sí puede ofrecer una orientación para trabajar en actividades 
que exijan una colaboración mutua entre métodos distintos.

La otra clasificación mencionada concierne a las construcciones científi-
cas, que como sabemos comprende conceptos, enunciados y teorías. Estas 



303

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

interacciones pueden variar, ya que pueden ser de carácter adaptativo, pues 
una ciencia puede tomar alguna de estas construcciones científicas de otra 
especialidad e incorporarla a su acervo disciplinar; también pueden ser de 
carácter convergente, puesto que dos o más disciplinas pueden trabajar en 
conjunto para que sus construcciones científicas puedan articularse y ma-
tizar aspectos que no podrían ser vistos si no existiera esta interacción; y 
claramente pueden ser de carácter creativo, porque la integración disciplinar 
permite constituir nuevas construcciones científicas como resultado de una 
relación híbrida entre diferentes especialidades. Sin embargo, también se 
deben respetar los aspectos de objetividad y rigurosidad para que estas rela-
ciones sean factibles y funcionales, pero especialmente deben corresponder 
con lo que el objeto de estudio o el problema exija a las ciencias participan-
tes en esa relación interdisciplinar. 

Para cerrar este primer grupo de clasificaciones, se puede tener presente 
que las relaciones entre las disciplinas también dependen de su finalidad. 
Esta misma puede ser de carácter especulativo, cuando los alcances de la 
convergencia interdisciplinar son más de carácter teórico, como puede pre-
sentarse en la interacción entre antropología filosófica y gnoseología; pero 
asimismo podría tener un carácter aplicado, en virtud de que tiende a una 
relación interdisciplinar más práctica, como se confirma en la integración 
disciplinar que podría manifestarse entre la física y la astronomía. Estas for-
mas en las que es posible la interdisciplinariedad son cruciales. Incluso, son 
la condición de posibilidad para que cualquier tipo de interacción inter-
disciplinar sea posible, porque algo que debe esclarecer todo proyecto de 
esta índole es su teleología. De los objetivos o fines dependerán las demás 
formas de interacción científica. Este aspecto será relevante en las etapas de 
consolidación de una investigación que pretenda ser interdisciplinar. Eso 
sí, la finalidad es importante, pero también es vital la naturaleza del proble-
ma a tratar, porque no todo puede ser visto desde la interdisciplinariedad. 
Las áreas puras, las especialidades y subespecialidades tienen sus propios 
objetos de estudios y problemas de investigación, así que no podemos apli-
car siempre la interdisciplinariedad. Por esa razón, es central que podamos 
interpretar cuándo es necesario y cuándo no es necesario aplicarla, y esto 
dependerá también de la sutileza de los investigadores.



304

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

Tabla 16.
Interdisciplinariedad según la causa de la integración

Causa de la integración Subdivisiones

Según el objeto de estudio

Objeto de estudio material

Objeto de estudio formal

Según los métodos

Relación interna
-Entre métodos de la misma clasificación

-Al interior de la clasificación general
(ver Figura 16)

Relación externa
-Entre métodos de diferente clasificación

-Al exterior de la clasificación general
(ver Figura 16)

Según las construcciones científicas

Carácter adaptativo

Carácter convergente

Carácter creativo

Según la finalidad
Especulativa

Aplicativa

Elaboración propia.

En la Tabla 16 podemos ver cuáles son las causas de la integración, que 
son significativas en un proyecto interdisciplinar ya que aclaran la razón por 
la cual interactúan las ciencias, pero esto no esclarece cómo las disciplinas se 
integran con las demás, así que expondremos tres clases de interdisciplinarie-
dad que complementan la anterior clasificación y responde a esta inquietud. 
La primera plantea una interdisciplinariedad según la contribución de las disci-
plinas en la integración, que hace referencia a la forma en la que se vincula una 



305

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

o varias ciencias con otras para trabajar en conjunto. Para esto acudiremos a 
la analogía de atribución que opera a partir de la existencia de un analoga-
do principal, y varios analogados secundarios que se ordenan a este último. 
Porque así sucede en el caso de las ciencias, puesto que es usual en una inves-
tigación interdisciplinar, que nos encontremos con una o varias ciencias que 
participan en la investigación de manera principal y una o varias que lo hacen 
de manera secundaria. ¿Pero qué es lo que determina la forma en la que par-
ticipan las disciplinas en una investigación? Los criterios ya los conocemos, y 
son precisamente las causas de la integración. En consecuencia, mientras la fi-
nalidad y el objeto de estudio son las causas que determinan que una discipli-
na contribuya en la integración interdisciplinar de forma principal, el método 
y las construcciones científicas lo hacen pero de forma secundaria. 

Según esto, las ciencias, cuya finalidad y objeto estudio se adecúen a los 
de un proyecto interdisciplinar, se llamarán propia y estrictamente interdisci-
plinares, en cambio, aquellas ciencias, cuyos métodos y construcciones cien-
tíficas sean pertinentes para un proyecto interdisciplinar, serán extensiva y 
latamente interdisciplinares. Esto va de la mano con la segunda clasificación, 
que plantea una forma de interdisciplinariedad según la participación de las 
disciplinas, que puede ser intrínseca, cuando las disciplinas que se integran 
coinciden con la finalidad y el objeto de estudio del proyecto interdisciplinar 
sólo que una de las ciencias lo hace en mayor grado que otras, o también pue-
de ser extrínseca, cuando las disciplinas que intervienen lo hacen para apoyar 
la investigación con sus métodos y construcciones científicas, mientras que 
una o varias ciencias contribuyen de forma principal. Lo que quiere decir que 
en la interdisciplinariedad intrínseca las ciencias que se vinculan para trabajar 
conjuntamente siguen un orden interno, en el cual una de las disciplinas es el 
analogado principal y las demás son los analogados secundarios, con respecto 
a la finalidad o el objeto de estudio del proyecto interdisciplinar. En cambio, 
en la interdisciplinariedad extrínseca hay una o varias ciencias que se convier-
ten en el analogado principal, pues se identifican con el fin y el objeto del 
proyecto interdisciplinar, pero a la vez una o varias disciplinas ocupan el lugar 
de los analogados secundarios, porque se hace acopio de sus métodos o cons-
trucciones científicas para desarrollar la investigación, pero no se toma todo 
su acervo disciplinar. Asimismo, estas dos formas de interdisciplinariedad 



306

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

que hemos enunciado se pueden llegar a combinar, si el proyecto lo amerita. 
Por último, hay una tercera clasificación que se integra a las ya mencionadas, 
y es la interdisciplinariedad según la cantidad de disciplinas que se relacionan, 
esta se subdivide en tres grupos, a saber, de una a otra disciplina, de varias a 
otra disciplina y de varias a otras disciplinas. 

Ahora podemos poner un caso hipotético que nos permita entender lo 
anterior, y que encontramos sintetizado en la Tabla 17. Si el proyecto inter-
disciplinar consistiera en un problema de observación celeste, posiblemen-
te una de las ciencias que se vería implicada sería la astronomía, y según las 
particularidades del mismo problema, se podría exigir al proyecto integrar 
a otras disciplinas. Por ejemplo, si se debe atender a los factores que in-
tervienen en el desplazamiento del cuerpo observado, o si necesito saber 
cómo el lugar, en el que se sitúan las coordenadas de la observación, está 
alterando la percepción del fenómeno celeste, se evaluaría la necesidad de 
integrar a ciertas especialidades. Ya sabemos que por la naturaleza del pro-
blema la astronomía está implicada como una ciencia que debe intervenir 
de forma principal, mientras que la física y la geografía pueden ser las otras 
disciplinas con las cuales se integraría, pero lo harían de forma secundaria; 
esto según la contribución de las disciplinas, pues la astronomía está más 
próxima a la finalidad y al objeto de estudio que constituye el problema. 
Incluso notamos que según la participación de las disciplinas, el proyecto 
plantea una interdisciplinariedad intrínseca y extrínseca, porque tanto la 
astronomía como la física tendrían que ver con la finalidad y el objeto de 
estudio del proyecto propuesto, pero lo hacen en un grado diferente, pues 
la astronomía tiene mayor relevancia que la física. Pero la investigación se 
apoya de manera momentánea en la geografía para solventar un impase que 
se puede solucionar sin necesidad de vincular de lleno a la disciplina, por 
lo que aquí la geografía hace las veces de analogado secundario, porque la 
investigación se apoya en sus construcciones científicas para que estas mis-
mas sean aplicadas en un caso concreto. Y, por último, nos damos cuenta 
de que según la cantidad de disciplinas que participan en esta integración se 
evidencia que la relación interdisciplinar se configura entre una ciencia (la 
astronomía), que interviene de forma principal, con otras ciencias (la física 
y la geografía), que lo hacen de forma secundaria.



307

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Tabla 17.
Interdisciplinariedad según la analogía de atribución

Clases de interdisciplinariedad 
según la analogía de atribución

Subdivisiones

Según la contribución de las disciplinas en 
la integración

Propia y estrictamente interdisciplinares

Extensiva y latamente interdisciplinares

Según la participación de las disciplinas

Participación intrínseca 
(Finalidad y objeto de estudio)

Participación extrínseca 
(Métodos y construcciones científicas)

Según la cantidad de disciplinas que se 
relacionan

De una a otra disciplina

De varias a otra disciplina

De varias a otras disciplinas

Elaboración propia.

Con esto previsto, continuaremos con otra de las clasificaciones de la in-
terdisciplinariedad, según la división del conocimiento científico (ver Figura 
28). Retomaremos para esto lo abordado en el capítulo IV, especialmen-
te lo que se ha mencionado en torno a la Figura 15, donde veíamos una 
relación global sobre la ciencia. Justamente la primera subdivisión de esta 
clasificación tiene que ver con lo que relacionábamos en esta figura, pues la 
integración entre las disciplinas puede entenderse según la clase de ciencia 
que participe en una investigación interdisciplinar. Entendemos por clase 
de ciencia el género más universal después de la categoría “conocimiento 
científico”. Como ya sabemos hay dos ramas principales en las clases de 
ciencias: las ciencias sapienciales, que, así como lo considera Artigas, son 
una síntesis unitaria de las diversas formas del conocimiento, y las ciencias 
particulares, que tienen un carácter más específico y restringido en cuanto 
les corresponde una parcela del saber. 



308

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

Pero la integración no solo depende de las clases de ciencia, también se 
puede concebir según el tipo de ciencia, que es la segunda subdivisión. La ti-
pología científica sigue siendo un género universal, pero más restringido en 
su extensión si lo comparamos con las clases. Los tipos de ciencia que hemos 
presentado son cinco, los primeros dos son las ciencias teológicas y las cien-
cias filosóficas, que se subordinan a la clase de ciencias sapienciales, y los tres 
restantes son las ciencias formales, las ciencias humanas y las ciencias natura-
les, que se ordenan a la clase de ciencias particulares. Esta subdivisión es clara-
mente perfectible, por ejemplo, el impacto que han tenido las ciencias aplica-
das y artísticas durante toda la historia del pensamiento evidencia que ciertos 
ámbitos del conocimiento no siempre han tenido su legitimidad epistémica. 

Esto, desde luego, ha ido cambiando con el tiempo, pues en la actualidad 
no dudamos en reconocer que existen las ciencias de la salud, las ciencias ad-
ministrativas, las ciencias ingenieriles, las tecnociencias y otro tipo de disci-
plinas que se han venido integrando con el paso del tiempo, pero no deja de 
existir cierta renuencia a aceptar que también existen ciencias artísticas. Así 
que incluiremos un sexto tipo de ciencias que hacen parte de la clase de las 
ciencias particulares, y que llevarán la denominación de ciencias aplicadas 
y artísticas, sólo que no desarrollaremos sus implicaciones epistemológicas, 
puesto que excede nuestro propósito, pero lo que sí es cierto es que estas 
disciplinas son un buen ejemplo de ciencias híbridas, es decir, de formas de 
conocimiento que han surgido a partir de ejercicios interdisciplinares, que 
si bien no han sido tematizados de esta manera, no por esto dejan de ser 
un fenómeno de relevancia en la historia de la formación de las disciplinas.

Y si las clases de ciencias dan paso a los tipos de ciencia, también es preciso 
considerar que la interacción entre disciplinas es posible según el campo cien-
tífico. Esta es una categoría particular, pues es menos extensa que las anterio-
res, y engloba las ciencias individualmente consideradas. Su división, como ya 
lo hemos visto, es más numerosa y la podemos entender mejor si la relaciona-
mos con los tipos de ciencia. En el caso de las ciencias teológicas tenemos dos 
campos, las ciencias especulativas y las ciencias prácticas. Si reparamos en las 
ciencias filosóficas, tenemos cuatro campos, a saber, ciencias del ser, ciencias 
del hombre, ciencias del mundo y ciencias de Dios. Además, si examinamos 
las ciencias formales, hallamos dos campos en concreto, las ciencias puras y 



309

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

las ciencias mixtas. Es más, una subdivisión similar se presenta en las ciencias 
humanas, solo que estas se dividen en ciencias ideales y en ciencias reales. Y se 
presenta el mismo fenómeno en las ciencias naturales, pues también son dos 
sus campos, las ciencias físicas y las ciencias biológicas. Finalmente las cien-
cias aplicadas y artísticas se dividen en tres grandes campos, ciencias aplicadas, 
cuyo estatuto epistemológico tiende a ser más práctico que teórico como en el 
caso de las ciencias de la salud y las ciencias administrativas; ciencias artísticas, 
que tienen un carácter técnico asociado con el valor de lo bello y lo sublime, 
como las artes en general, y las ciencias tecnológicas y tecnocientíficas, que 
normalmente hacen referencia a disciplinas ingenieriles o híbridas que se han 
venido desarrollando como técnicas o tecnologías y que actualmente cuentan 
con un estatuto epistemológico definido, como la biotecnología, el diseño 
digital, la robótica, la nanotecnología etc. 

De esta forma, una ciencia o disciplina concreta tiene un género próximo 
y una diferencia específica, porque puede ser definida por su tipo y campo, 
incluso es posible hacer lo mismo con las especialidades o subdisciplinas, 
que son partes en las que se divide una ciencia. Esta relación entre la clase, 
el tipo, el campo, la ciencia o disciplina y la especialidad o subdisciplina la 
podemos ver en la Figura 28, además hemos incluido en el diagrama las 
posibles relaciones entre las disciplinas tomando como referente los tipos 
de ciencias, con el fin de ilustrar lo que supone la integración interdisci-
plinar. Aclaramos nuevamente que no pretendemos con esto hacer una 
presentación absoluta del extenso árbol del conocimiento, pero podemos 
orientarnos con algunas de estas precisiones que son susceptibles de sufrir 
modificaciones. El conocimiento humano no es estático, al contrario, está 
en continuo dinamismo, y la clasificación que hoy está vigente, tal vez en 
un futuro próximo no lo esté. Pero esta división nos puede ser útil en el mo-
mento de trabajar la interdisciplinariedad que es precisamente el propósito 
de este breve apartado.  

Ahora analizaremos otro de los tipos de interdisciplinariedad según la 
relación entre las disciplinas. Como ya lo hemos aclarado, las ciencias pue-
den estar integradas de tres formas posibles, de forma multidisciplinar, 
puesto que es una relación donde prepondera la diferencia y, por lo mismo, 
es equívoca; de forma transdisciplinar, pues es una relación de identidad 



310

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

que atomiza lo diverso, por su naturaleza unívoca; y de forma interdiscipli-
nar, ya que da cabida a una relación que es en parte idéntica y en parte dife-
rente. Así que vamos a explorar esta forma de integración para profundizar 
lo que se ha dicho al respecto previamente. Como esta forma de relación 
interdisciplinar es analógica (o proporcional), podemos pensar al menos 
tres formas de relación proporcional:
1)	 Relación de proporción idéntica: Como la expresión lo indica, las cien-

cias que tienen esta relación guardan una semejanza que tiende hacia 
la identificación, por lo que las especialidades pueden coincidir entre 
sí cuando son homólogas según el campo científico, el tipo de ciencia 
y la clase de ciencia.
a)	 Según el mismo campo científico, que supone una interacción en-

tre disciplinas que pertenezcan a un mismo campo, como suce-
dería entre la geología y la mineralogía que son ciencias físicas, o 
también entre la política y el derecho que son ciencias ideales. 

b)	 Según el mismo tipo de ciencia, pues a pesar de que las discipli-
nas que se relacionan no hagan parte del mismo campo cientí-
fico, sí coinciden en la tipología científica, como lo podríamos 
observar en la interacción que habría entre la mineralogía y la 
ecología, que pertenecen a campos distintos, pues la primera 
es una ciencia física y la segunda es una ciencia biológica, pero 
tienen en común el hecho de pertenecer a las ciencias natura-
les. Algo similar llegaría a presentarse entre la economía y la 
política, ya que la primera es una ciencia real y la segunda una 
ciencia ideal, y en esto difieren pero comparten el mismo tipo 
de ciencia, puesto que ambas son ciencias humanas. 

c)	 Según la misma clase de ciencia, las disciplinas que se integran 
no tienen la misma tipología científica, pero coinciden en una 
misma clase. Esto se podría presentar cuando hay una interac-
ción entre el derecho y la ecología, que no hacen parte del mis-
mo tipo de ciencia, ya que el derecho es una ciencia humana y 
la ecología una ciencia natural, pero pueden integrarse por el 
hecho de ser ciencias particulares. 



311

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Esta forma de relacionar a las disciplinas se puede dar en todas las clases, 
tipos y campos científicos, siempre que se tenga presente la identidad de la 
clase, del tipo o del campo al que haga referencia. Pero es importante no 
perder de vista que hay riesgo de que estas formas de interacción puedan 
provocar cientificismos, ya que la identidad entre disciplinas puede ocasio-
nar aislamiento de otras especialidades, y posiblemente derivar en relacio-
nes de carácter transdisciplinar.

Figura 28. 
Interdisciplinariedad según la división del conocimiento científico

Elaboración propia.

2)	 Relación de proporción diferencial: Concierne a las ciencias que se 
integran pero, al contrario de la anterior clasificación, esta se carac-
teriza por generar lazos entre las disciplinas que tienen cierta hetero-
geneidad según los campos científicos, el tipo de ciencia y la clase de 
ciencia. 
a)	 Según la diferencia de campo científico, en este caso las disci-

plinas pueden vincularse si tienen relación heterogénea según 
su campo científico, es decir, los campos que se relacionan in-
teractúan a pesar de su lejanía, que puede deberse a aspectos 
epistemológicos. Por ejemplo, la integración entre la botánica 



312

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

y la estadística, cuyos campos científicos son las ciencias bioló-
gicas y las ciencias mixtas (matemáticas), pero aun así logran 
relacionarse. Lo mismo sucedería si se planteara una interac-
ción entre la antropología filosófica y la etnografía, pues el 
campo científico de la primera es el de las ciencias filosóficas 
del hombre, y el de la segunda corresponde a las ciencias reales. 

b)	 Según la diferencia de tipo de ciencia, asimismo, se pude dar una 
relación interdisciplinar si los tipos de ciencia son lejanos entre 
sí, como se podría presentar en la relación entre la geografía y 
la geometría, ya que la geografía es un tipo de ciencia natural y 
la geometría es un tipo de ciencia matemática. Un caso seme-
jante se daría si esta integración entre disciplinas surge entre la 
teología bíblica y la paleontología, pues la primera es de una 
tipología científica teológica y la segunda es de una tipología 
científica natural. A pesar de las distancias entre los tipos de 
ciencia pueden interactuar.

c)	 Según la diferencia de clase de ciencia, la relación interdiscipli-
nar diferencial también pude suceder entre clases de ciencias 
que tienen cierta distancia epistemológica, como se puede 
manifestar en la conjunción entre teología patrística y filolo-
gía, puesto que son de clases distintas, mientras que una hace 
parte de las ciencias sapienciales la otra hace parte de las cien-
cias particulares. Así que esta relación interdisciplinar se pude 
considerar pertinente de aplicar si las ciencias que se integran 
tienen distancias epistemológicas considerables.

En estos tipos de integración entre las disciplinas es más complejo man-
tener la convergencia interdisciplinar requerida, por lo que son formas de 
interacción que pueden correr el riesgo de caer en la multidisciplinariedad. 
Sin embargo, esto dependerá de la sutiliza de los investigadores y de su ca-
pacidad para acercar a las disciplinas a través del diálogo.
3)	 Relación de proporción semejante: Esta forma de interdisciplinariedad 

implica una integración de lo mismo, pero también de lo diferente, es 
decir, permite formar enlaces entre las mismas relaciones que se han 



313

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

mencionado previamente. Según esto, esta convergencia interdisci-
plinar supondría una concatenación entre disciplinas que también 
se pueden abordar por campos científicos, tipos de ciencia y clases de 
ciencia. Las expondremos pero a partir de las siguientes distinciones, 
que se concentran en la forma en la que se construyen los enlaces 
entre diferentes relaciones disciplinares.
a)	 De algunas idénticas a una diferente: Esta expresión se refiere a la 

integración entre disciplinas que comparten un mismo campo cien-
tífico, tipo de ciencia o clase de ciencia, pero que al mismo tiempo 
se relacionan con una disciplina que pertenece a un campo, tipo o 
clase distinta según corresponda. Nos valdremos de las siguientes 
aclaraciones para entender de forma adecuada esta distinción.
•	 Se puede pensar en una integración entre algunas discipli-

nas que tienen en común un campo científico, pero que 
también interactúan con una ciencia de diferente campo. 
Se podría presentar el caso de una convergencia entre la 
botánica y la zoología que son ciencias biológicas, y que 
a la vez se relacionarían con la cosmología filosófica, que 
pertenece al campo de las ciencias filosóficas del mundo. 

•	 Este mismo fenómeno lo vemos, pero en relación con los 
tipos de ciencia, es decir, algunas disciplinas se relacionan 
entre sí identificándose en la tipología científica, y a la vez 
se vinculan con otra de una tipología diferente. Esto se 
podría ilustrar bien en la integración entre la pedagogía 
y la sociología, que tienen en común la tipología, que es 
la de las ciencias humanas, mientras que estas mismas se 
pueden vincular con la filosofía de la cultura, que hace 
parte de una tipología diferente, pues pertenece a las 
ciencias filosóficas. 

•	 Lógicamente puede pasar lo mismo con la clase de cien-
cia, porque algunas disciplinas se pueden relacionar entre 
sí al tener en común una misma clase, y simultáneamente 
estar relacionadas con otra especialidad que pertenezca a 



314

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

una clase de ciencia diferente. Puede ponerse como ejem-
plo, la interacción entre la gramática y la retórica que se 
ordenan a la clase de ciencias particulares, en relación con 
la hermenéutica como ciencia sapiencial.

b)	 De algunas idénticas a otras idénticas: Esto quiere decir que 
las interacciones entre las disciplinas se basan en una relación 
entre ciencias que pertenecen a un mismo campo científico, 
tipo de ciencia o clase de ciencia, pero que a la vez constru-
yen puentes de integración con disciplinas que también perte-
necen a un mismo campo, tipo o clase, pero opuesto al de las 
otras especialidades con las que entran en relación. Ilustremos 
lo anterior de la siguiente manera:
•	 Este tipo de interacciones disciplinares se conforma por 

algunas disciplinas que tienen en común un campo cien-
tífico, pero que se vinculan con otras disciplinas que tam-
bién comparten entre sí un mismo campo científico, solo 
que es diferente del primero. Así como se comprueba en 
una integración entre la historia y la filología, que son 
ciencias reales, y pueden relacionarse con la teología pa-
trística y la teología histórica, que son ciencias teológicas. 

•	 Sucede igual en torno a los tipos de ciencia, por ejemplo, la 
convergencia entre la física y la química, que son de la tipo-
logía de las ciencias naturales, mientras se relacionan con la 
cosmografía y la cosmogonía, que son ciencias filosóficas.

•	 Es similar en cuanto a las clases de ciencia, pensemos en 
las relaciones interdisciplinares entre aritmética y álge-
bra, que se ordenan a la clase de ciencias formales, y que 
pueden relacionarse a la vez con la filosofía de las mate-
máticas y la filosofía del lenguaje, que se adhieren a la cla-
se de ciencias sapienciales. 

c)	 De algunas idénticas a otras diferentes: La relación entre algunas 
ciencias que se da en este sentido se caracteriza por vincular un 
conjunto de disciplinas, en cuanto estas mismas coinciden en 



315

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

el mismo campo científico y tipo de ciencia, con otras discipli-
nas, cada una distinta entre sí con respecto al campo o al tipo, 
pero también distinta al conjunto de disciplinas mencionado. 
•	 Pensemos en disciplinas que tienen en común el mismo 

campo científico, pero también se vinculan a otras disci-
plinas que pertenecen a campos con los que guardan cierta 
lejanía epistemológica, como puede verse reflejado en la 
interacción entre la psicología y la sociología, que son cien-
cias reales, pero que pueden trabajar conjuntamente con la 
teología de la espiritualidad y la filosofía de la religión, que 
son ciencias que pertenecen a un campo científico distinto. 

•	 Es un fenómeno que también observamos en la integración 
disciplinar según el tipo de ciencia, como la interacción en-
tre la ética y la pedagogía, que son ciencias humanas, pero 
que pueden relacionarse también con la axiología y la teo-
logía moral, sin importar que hagan parte de las ciencias 
filosóficas y las ciencias teológicas respectivamente. 

•	 En cambio, la relación entre clases de ciencia no sería po-
sible, ya que el número de clases es restringido en canti-
dad, razón por la que no se considera.

d)	 De algunas diferentes a otras diferentes: Esta relación inter-
disciplinar nos sitúa ante una de las interacciones con mayor 
tendencia a la equivocidad, pero aún guarda cierta proporcio-
nalidad porque lo común no deviene directamente de los cam-
pos, tipos o clases, sino de la finalidad y el objeto de estudio en 
virtud de los cuales se reúnen una serie de disciplinas. Pero de 
forma indirecta la proporcionalidad existe por un hilo que in-
terconecta a los distintos campos científicos o tipos de ciencia. 
Veamos algunos ejemplos: 
•	 En el caso de la astronomía en relación con la química, po-

demos observar que ambas ciencias pertenecen a campos 
distintos, porque la primera es una ciencia matemática, y la 
segunda es una ciencia física, así que no hay problema con 



316

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

relacionarlas. Pero incluso, estas mismas se pueden integrar 
a la historia, que es una ciencia real, y a la ontología, que es 
una ciencia filosófica del ser. Pues a pesar de que cada dis-
ciplina hace parte de una rama del conocimiento distinta a 
las otras con las que se relaciona, esto en ningún momento 
impide que puedan construir convergencias entre sí, pero 
lo que delimita en este caso la forma en la que participan las 
disciplinas es la finalidad y el objeto de estudio que plantee 
el proyecto interdisciplinar. 

•	 Esto mismo ocurriría en la integración de los tipos de 
ciencias, como en la convergencia entre zoología, que es 
un tipo de ciencia natural, y la etnografía, que es un tipo 
de ciencia humana, disciplinas que se relacionarían per-
fectamente con la antropología filosófica, que es un tipo 
de ciencia filosófica, y la antropología teológica, que es un 
tipo ciencia teológica. 

•	 Para esta relación entre las disciplinas tampoco aplicaría 
la categoría de las clases de ciencia, ya que su cantidad es 
restringida.

•	 Debemos tener presente que esta forma de proponer las 
relaciones posibles entre las disciplinas no se limita a los 
campos “puros” de la ciencia, pues se puede aplicar a las 
subdisciplinas, o incluso, a las mismas ciencias híbridas, 
que han ido surgiendo como efecto de la integración en-
tre disciplinas. En este último caso se tendría que pro-
fundizar y aclarar otra serie de aspectos para entender 
cómo podríamos integrar estas nuevas disciplinas con 
otras ciencias puras o con otras ciencias que también 
sean consideradas híbridas, pero no es este el espacio 
para detenernos en este punto. Por ahora, en la Tabla 18 
encontraremos un esquema que nos ayudará a sintetizar 
lo que se ha dicho anteriormente.



317

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Tabla 18.
Interdisciplinariedad según la relación entre las disciplinas

Tipo de relación de proporción
Forma de integración según el campo, el 

tipo y la clase

Proporción idéntica

Mismo campo científico

Mismo tipo de ciencia

Misma clase de ciencia

Proporción diferencial

Diferente campo científico 

Diferente tipo de ciencia 

Diferente clase de ciencia 

Proporción semejante

De algunas idénticas a una diferente
-Según el campo científico
-Según el tipo de ciencia
-Según la clase de ciencia

De algunas idénticas a otras idénticas
-Según el campo científico
-Según el tipo de ciencia
-Según la clase de ciencia

De algunas idénticas a otras diferentes
-Según el campo científico
-Según el tipo de ciencia

De algunas diferentes a otras diferentes
-Según el campo científico
-Según el tipo de ciencia

Elaboración propia.

Cerraremos este apartado haciendo una exposición sencilla de los niveles 
de la interdisciplinariedad, ya que hemos visto sus tipos. Nos concentraremos 
solo en tres de los posibles niveles que posee la integración interdisciplinar, 
pero que consideramos esenciales, estos son: el nivel ontológico, el nivel epis-



318

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

temológico y el nivel hermenéutico. Pero estamos dejando atrás el nivel lógi-
co, axiológico, ético etc., que los tiene desde luego, aunque no serán desarro-
llados aquí. Dicho esto, podemos iniciar con el nivel ontológico. Este mismo 
alude a la adecuación del entendimiento con la realidad, que abordamos en 
relación con los grados de abstracción. Son tres los grados de abstracción que 
existen, y a partir de ellos se pueden formular los niveles ontológicos: 
1)	 El nivel experimental, que se refiere al primer grado de abstracción que 

está implicado en la integración entre disciplinas, en cuanto hay una ma-
yor presencia de ciencias o especialidades que se vinculan con las ciencias 
humanas, las ciencias aplicadas y las ciencias naturales, que son campos 
específicos del conocimiento y relacionados con los entes concretos.

2)	 El nivel formal, este se identifica con el segundo grado de abstrac-
ción que posea la integración entre las disciplinas, esto si las ciencias 
que se ven implicadas de forma principal pertenecen a la esfera de las 
ciencias matemáticas, que estudian el ente de cantidad.

3)	 El nivel sapiencial, este se relaciona con el tercer grado de abstrac-
ción por lo que supone que la integración entre disciplinas está de-
terminada por la presencia de ciencias teológicas o filosóficas, que 
son campos universales y vinculados con el estudio de los primeros 
principios de los entes.

Es claro que estos mismos niveles se pueden relacionar entre sí en un 
proyecto en el que interactúan varias disciplinas, pero esto dependerá del 
tipo de interdisciplinariedad del cual estemos hablando. Otro de los niveles 
que está muy cercano al nivel ontológico es el nivel epistemológico, que 
depende del grado de objetividad de las ciencias que se integran en un pro-
yecto interdisciplinar. Aquí la objetividad se puede entender en dos senti-
dos, como objetividad explicativa y objetividad intersubjetiva, por lo que 
tendríamos dos niveles epistemológicos:
1)	 El nivel de objetividad explicativa (se sugiere ver la Tabla 13), se fun-

da en el grado de particularidad o universalidad que cada ciencia po-
see en una relación interdisciplinar, y que se deben conjugar de forma 
adecuada para que sean posibles los enunciados científicos desde el 
trabajo conjunto entre las disciplinas integradas. De allí que se pueda 



319

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

obtener tres tipos de subnivel: particular, universal y mixto. Esto en 
esencia dependerá de cuáles sean las disciplinas que interactúen entre 
sí, y el nivel ontológico que tienen.

2)	 El nivel de objetividad intersubjetiva, este se basa en los contextos 
de las ciencias, es decir, en aquellos factores que son convencionales 
(como las convenciones instrumentales, funcionales, axiomáticas, 
judicativas y normativas), pero que no por esto aumentan la arbitra-
riedad en las disciplinas. Aceptar que existe intersubjetividad o que 
la objetividad es contextual supone comprender que no hay demos-
traciones lógicas perfectas152. Así que los subniveles de la objetividad 
intersubjetiva pueden ser: 
•	 De carácter histórico, porque toda disciplina tiene su propia 

tradición y sus propios juicios de autoridad. 
•	 De carácter institucional, pues se relaciona con entidades pú-

blicas o privadas que a nivel nacional o internacional financian 
las investigaciones.

•	 De carácter comunitario, puesto que a cada disciplina o espe-
cialidad se integran individuos que se forman en el acervo del 
conocimiento científico de una ciencia y forma una comuni-
dad científica.

Tal vez el lector haya percibido que este último nivel epistemológico es 
también en parte hermenéutico, pues aquí se encuentran aspectos que en 
la disciplina de la interpretación se trabajan de forma central, ya que tienen 
que ver con el diálogo y la interacción entre sujetos, los cuales tienen sus 
propios intereses y necesidades. Esto es crucial porque aquí confirmamos 
que sin duda la epistemología tiene una relación profunda con la herme-
néutica, y viceversa. Por eso ahora pasaremos a exponer los niveles herme-
néuticos de la interdisciplinariedad, cuyo propósito es la comprensión, por 
lo que podemos considerar los siguientes:
1)	 El nivel sintáctico, este es el primer nivel de comprensión que se pue-

de lograr en la integración entre disciplinas, pues las construcciones 
científicas de una disciplina se pueden relacionar con las de otra. Esta 

152	  M. Artigas, Filosofía de la ciencia, op. cit., p. 229.



320

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

es una relación de coherencia entre conceptos, enunciados o teorías, 
que comprenderían la dimensión sintáctica de la verdad en el ejerci-
cio interdisciplinar. Este nivel se vincula con la objetividad explicativa, 
puesto que implica la verdad lógica de los enunciados.

2)	 El nivel semántico, este es el segundo nivel de comprensión al que se 
llega en la integración entre disciplinas, puesto que los conceptos, los 
enunciados y las teorías son signos que se adecúan a la realidad de dife-
rentes formas. Esto supone que las disciplinas poseen su propio grado 
de significación de la realidad, es decir, su propia ontología regional, 
que puede entrelazarse con la de otras ciencias. De esta manera logran 
formar relaciones de correspondencia, que conforman la dimensión se-
mántica de la verdad de una investigación interdisciplinar. Claramente 
se deben respetar los niveles ontológicos, de forma tal que las discipli-
nas puedan articular sus objetos de estudio sin generar solapamientos 
entre las ciencias que participan de la convergencia interdisciplinar.

3)	 El nivel pragmático, es el tercer nivel de comprensión y, por lo tanto, 
abarca a los anteriores. La integración en este punto logra respetar 
el contexto de cada disciplina para poder plantear un encuentro de 
horizontes entre las ciencias que interactúan en un proyecto inter-
disciplinar, con el propósito de responder a las exigencias del pro-
blema. Esta es entonces la dimensión aplicativa de la verdad de la 
actividad interdisciplinar, y para esto será importante tener presente 
la objetividad intersubjetiva, puesto que los factores convencionales 
son los que permiten mejorar la configuración de una investigación 
que demuestra la verdad sin perseguir utópicas inferencias perfectas 
e inexistentes.

A continuación se puede apreciar la Tabla 19 en donde se recoge lo men-
cionado al respecto de los niveles de la interdisciplinariedad. Estos mismos 
deben aplicarse relacionándolos según el caso que se presente en la integra-
ción entre disciplinas. Lo que facilitará establecer las contribuciones que 
puede hacer cada ciencia que participa de un proyecto interdisciplinar, por 
lo que se podrá definir con claridad los límites y alcances ontológicos, epis-
temológicos y hermenéuticos que las disciplinas o especialidades tienen se-
gún su estatuto epistemológico.



321

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Tabla 19.
Niveles de la interdisciplinariedad

Tipo de nivel Subniveles

Nivel ontológico

Nivel experimental

Nivel formal

Nivel sapiencial

Nivel epistemológico

Nivel de objetividad explicativa 
Particular 
Universal 

-Mixto
Nivel de objetividad intersubjetiva 

De carácter histórico 
De carácter institucional 
De carácter comunitario

Nivel hermenéutico

Nivel sintáctico

Nivel semántico

Nivel aplicativo

Elaboración propia.

Finalmente, lo que también hemos tratado de indicar con lo anterior 
es la relación interna que existe entre estos tres niveles, que se integran en 
la propuesta de un realismo analógico, en el que se funda esta visión de la 
interdisciplinariedad, y que es funcional si se complementa con una racio-
nalidad analógica que sabe aprovechar los rasgos epistemológicos y herme-
néuticos de la integración entre disciplinas. Es por esta razón que el modelo 
de integración analógica o interdisciplinar se adecúa perfectamente con el 
compromiso ontológico del realismo moderado y con el modelo de razón 
analógica que habíamos expuesto más arriba.

4. Etapas y pasos para trabajar un proyecto interdis-
ciplinar

Para sugerir algunas pautas que puedan ser útiles en el momento de tra-
bajar un proyecto interdisciplinar, se indicarán las etapas y los pasos, que 



322

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

consideramos adecuados para llevar a cabo una integración entre discipli-
nas. Es cierto que no todas las etapas o pasos se deban cumplir en todos los 
casos, según el problema o el progreso particular de cada grupo de investi-
gadores se podrá prescindir de algunos ítems. Igualmente, las indicaciones 
son generales, y se enunciarán de esta manera para que puedan ser pertinen-
tes a la mayoría de los contextos, pero esto no quiere decir que tengan un ca-
rácter normativo, sino más bien instructivo. Con esto en mente, hablemos 
de cada una de las etapas y los pasos que se podrían seguir para desarrollar 
un proyecto interdisciplinar.
1)	 Etapa de formulación: En este primer momento es importante conso-

lidar el proyecto, que aún no es interdisciplinar, razón por la que se 
debe atender al problema que encauzará la investigación y la actividad 
científica que se desarrollará conjuntamente entre las disciplinas o es-
pecialidades participantes. En esta etapa los investigadores suelen tener 
sus primeras discrepancias, y es usual que mantengan una posición crí-
tica frente a los otros puntos de vista. No obstante, se pueden seguir los 
siguientes pasos para que el proyecto no se estanque en su fase inicial: 
•	 Identificar y delimitar el problema de investigación, pues sólo este 

nos puede advertir si es necesaria la integración disciplinar o no.
•	 Elegir las disciplinas o especialidades que contribuirán de forma 

principal en el desarrollo del proyecto con el fin de convocar pos-
teriormente a los investigadores que conformarán el grupo de tra-
bajo.

•	 Realizar las investigaciones preliminares desde el marco episte-
mológico de cada disciplina, asumiendo los grados de abstracción 
en los que se sitúa cada ciencia.

2)	 Etapa de valoración: Cuando el proyecto se ha consolidado, es crucial 
que empiece a conformar parámetros comunes entre las disciplinas, 
generando un espacio de diálogo más flexible entre los investigadores. 
Esto solo es posible si se confrontan los puntos de vista de los diferentes 
investigadores para decidir cuáles son las contribuciones que corres-
ponden con la finalidad del proyecto. En este punto es normal que los 
aportes que haga algún miembro del grupo sean refutados constan-



323

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

temente por los investigadores de otras disciplinas, pero los debates 
podrán mostrar las falencias o reduccionismos en los que suele caer 
un discurso que no está acostumbrado a trabajar de la mano con otras 
disciplinas. Por eso conviene atender a los siguientes pasos:
•	 Analizar las contribuciones de cada disciplina en conjunto, pues 

es importante que todos los investigadores dialoguen continua-
mente en torno a los aportes que cada uno realiza al proyecto.

•	 Examinar estas contribuciones para determinar si se adecúan con 
las exigencias del proyecto. Lo que ayudará a descartar opciones 
innecesarias o a verificar si es necesario vincular otra serie de cien-
cias o especialidades que puedan contribuir de forma primaria o 
secundaria a la investigación.

•	 Evaluar los niveles ontológicos, epistemológicos y hermenéuticos 
en los que ya deben empezar a notarse algunas variaciones en la 
relación entre las disciplinas participantes.

3)	 Etapa de formación: Esta expresión hay que entenderla en dos senti-
dos, puesto que se considera que es un momento en el que el proyec-
to adquiere la forma adecuada para integrar a las disciplinas, pero a la 
vez para los investigadores son tan significativos los cambios de pers-
pectiva que sin percibirlo de manera inmediata se van dando cuenta 
de que han asumido cambios que los ha formado para comprender 
lo que supone el conocimiento científico y sus dinámicas complejas. 
Así que esta etapa es bastante reflexiva en el interior del grupo de 
trabajo porque ahora las aportaciones se hacen desde un horizonte 
común, y con el ánimo de relacionar las contribuciones que ya se han 
decantado. Aquí también nos encontramos con algunos pasos que 
pueden orientar a los investigadores en esta fase:
•	 Resolver los conflictos que se han generado en el desarrollo de la 

investigación, y que aún obstaculizan un encuentro más dialógico 
entre los investigadores. Es aconsejable en este punto empezar a 
definir el tipo de interdisciplinariedad que se pondrá en marcha 
aprovechando que el grupo de trabajo ha comenzado un acerca-
miento mutuo a otros ámbitos del conocimiento.



324

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

•	 Asimilar la estructura común bajo la cual se desarrollará la acti-
vidad interdisciplinar. Los investigadores al haber asumido un 
lenguaje que pueden compartir y comprender, podrán cambiar su 
disposición para colaborar con los fines inmediatos de la integra-
ción entre las disciplinas.

•	 Conservar los lazos que se han hecho con otras disciplinas, esto exi-
girá que los investigadores puedan darle continuidad a su proceso 
formativo a través de un diálogo constante y de un aprendizaje episte-
mológico sólido que pueda mantener o profundizar lo ya conocido.

4)	 Etapa de integración: En este momento la actividad científica puede ser 
ejercida con cierta unidad, que se seguirá afianzando con el tiempo. Pero 
ya las controversias y conflictos no son tan comunes, en vista de que existe 
un marco común de aplicación que comparten todos los investigadores. 
De aquí en adelante se podrá desarrollar una fase más adecuada con las 
exigencias que había planteado el problema inicialmente. De tal forma 
que los investigadores tendrán la responsabilidad de cultivar los horizon-
tes disciplinares que han conocido, sin necesidad de ser expertos, pero 
entendiendo la manera en la que los fundamentos de otras disciplinas se 
articulan para conjugar sus explicaciones sobre la realidad, desde diversas 
posiciones, sin que esto malogre la finalidad del proyecto de investiga-
ción. Veamos algunos pasos que se podrían considerar en esta fase:
•	 Comprender los grados de abstracción de las disciplinas que 

participan de la actividad científica conjunta, y aplicar el grado 
adecuado desde el marco científico en el que se encuentra cada 
investigador para engranar el orden de significación según las ne-
cesidades del proyecto.

•	 Articular los grados de objetividad de cada ciencia o especialidad 
que hace parte de la investigación para respetar la ontología re-
gional de cada disciplina, pero relacionándola con el horizonte 
ontológico de las demás.

•	 Relacionar las dimensiones epistemológicas a las que dé lugar el 
proyecto interdisciplinar para otorgarle unidad a la investigación 
emprendida.  



325

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Figura 29.
Fases y pasos de la interdisciplinariedad

Elaboración propia.

En la Figura 29 encontramos una breve relación de lo que hemos men-
cionado anteriormente, esto nos permitirá tener en perspectiva el orden de 
las etapas y lo que cada paso requiere para poderse aplicar. Como se ha men-
cionado al principio, esta guía tan solo es instructiva, pero puede esclarecer 
en la práctica algunas cuestiones que se puedan presentar en el proceso para 
desarrollar una investigación que requiera de la interdisciplinariedad.

Conclusión
La metáfora del árbol del conocimiento nos ha proyectado hacia la bús-

queda de una unidad del saber, ante la desintegración que la ciencia parece 
sufrir en nuestra época. Este símbolo, decíamos, es crucial para comprender 
que la estructura del conocimiento tiene una identidad que le es inherente, 



326

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

pero que se expresa en diversos sentidos. Aspecto que hemos denominado 
estructura arboriforme del conocimiento, que nos permite entender la ra-
zón de hallar maneras tan variadas de integración entre las disciplinas exis-
tentes. Esto nos ha llevado a analizar las formas en las que se lleva a cabo la 
práctica disciplinar, identificando dos tipos principales que han imperado 
hasta ahora, la monodisciplinariedad, que se incentiva con la hiperespe-
cialización, y la pluridisciplinariedad, que se acrecienta con el eclecticismo 
inmoderado en el que se suele incurrir con frecuencia. Sucesivamente estas 
aclaraciones nos llevaron a establecer que si bien la disciplina se refiere a las 
dimensiones epistemológicas que conforman a una ciencia estructuralmen-
te hablando, también esta expresión encierra una connotación formativa, 
por lo que se identificaron dos maneras en las que se revelan polos opuestos 
en el aprendizaje y la enseñanza de la ciencia, y que hemos denominado 
modelo hiperespecialista y modelo generalista respectivamente.

Ante esta circunstancia dilemática, hemos propuesto una solución inter-
media que pueda extraer lo positivo de ambas posturas tanto en el sentido 
de la práctica disciplinar como en el sentido de un modelo de formación 
más plausible que los anteriores, que conocemos como interdisciplinarie-
dad y modelo de formación relacional o analógico. Esto nos llevó a pro-
fundizar en la integración entre disciplinas, por lo que fuimos señalando 
algunas características de dos perspectivas que se contraponen, a saber, la 
transdisciplinariedad, movimiento del cual son representantes Nicolescu 
y Piaget, que conciben la integración disciplinar como una superación de 
las diferencias entre ciencias o especialidades, conformando así un sistema 
general que pueda actuar como una meta-disciplina, y la multidisciplinarie-
dad, en donde vemos solo una yuxtaposición de ciencias, pero sin que exis-
ta entre estas una mínima relación o interacción que refleje cierta unidad. 
Estas formas en las que se concibe la integración entre disciplinas no son 
erradas del todo. Justamente, la interdisciplinariedad se puede convertir en 
el modelo que integre las diferencias disciplinares, sin que esto suponga su 
desaparición, pues la diversidad expresa también identidad, y esto es lo que 
incentiva el modelo de integración analógico.

Posteriormente se han desarrollado algunos apartados en los que se dan 
a conocer los tipos y los niveles de interdisciplinariedad. Esta clasificación 



327

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

se ha estructurado a partir de una concepción analógica de la integración 
entre disciplinas, por lo que se han analizado detenidamente las diversas 
formas en las que las ciencias y sus especialidades pueden llegar a interac-
tuar. Un vistazo a los esquemas que se han diseñado bastará para aclarar 
estas distintas formas que se sugieren para ser aplicadas en el contexto de 
una investigación que exija trabajar la interdisciplinariedad. Asimismo, se 
han presentado de forma concisa tres niveles de importancia para toda ac-
tividad científica que plantee convergencias entre las distintas disciplinas. 
Estos niveles se encuentran relacionados con temas que ya hemos abordado 
previamente, por eso resultan familiares nociones como los grados de abs-
tracción y de objetividad o el orden de significación, pero hemos añadido 
algunos comentarios que conciernen a las dimensiones hermenéuticas, fac-
tor que puede ser novedoso. Y para cerrar se han considerado cuatro etapas 
de la interdisciplinariedad, con sus respectivos pasos, como elementos ins-
tructivos, más que normativos, con el propósito de orientar el desarrollo de 
proyectos interdisciplinares.





PARTE IV

ACTUACIÓN EDUCATIVA E 
INTERDISCIPLINARIEDAD





331

Planteamiento general
La actuación humana es el centro de las reflexiones de la filosofía prác-

tica, y en esta oportunidad queremos plantear la necesidad de volver sobre 
una visión más objetiva de la praxis (práctica) y su relación con el creci-
miento personal, por eso seguiremos las huellas del pensamiento clásico 
para adentrarnos en el estudio de la actuación educativa. En efecto, ahora 
que enunciamos este tema, podríamos referirnos a la pintura de Jean Bap-
tiste Regnault, Aquiles educado por el centauro Quirón (Figura 30). En la 
representación podemos ver al joven Aquiles concentrado en su lección de 
tiro con arco. Con su mirada fija en el maestro, sigue, por imitación, la pos-
tura que le indica el sabio Quirón para hacer su primer ensayo, este último 
le señala la forma correcta en la que debe situar la flecha, y el diestro apren-
diz así parece hacerlo, mientras le observamos tensando el arco. Es una obra 
muy simbólica si comprendemos su relación con la docencia y la formación. 
Ambos son actos humanos, pero su naturaleza es distinta, la actividad do-
cente siempre enuncia o comunica el contenido de la lección a través del 
habla o por medio de las expresiones no verbales, como Quirón lo hace al 
ejemplificar a su discípulo la forma precisa para aprender la técnica de tiro 
con arco, que no sólo le permite al sujeto mejorar su destreza técnica, sino 
también sus potencias operativas, que es lo característico de la formación. 

Pero la cuestión es precisamente que tanto la actividad del docente 
como la acción propia del alumno mantienen una tensión interna, así como 
el arco que porta Aquiles, que en sus manos se mantiene en esta tensión 
oscilante. No hay allí polos opuestos, porque el discípulo no desatiende la 
instrucción del maestro, y este tampoco deja de orientar a su pupilo. Aquí 
hay una reciprocidad especial entre el educador y el educando, que dista de 
otros ámbitos en los que se aprende pero no se educa, como en el caso del 
autodidacta, ya que este puede asumir las exigencias de su propio aprendi-
zaje, pero no lo hace de la mano de un maestro que lo oriente; y en estricto 
sentido, aquí se diluye el proceso de enseñanza, puesto que no hay activi-
dad docente ni reciprocidad intersubjetiva o diálogo, que es tan decisivo 



332

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

en la educación. En consecuencia, la actuación educativa no se reduce a 
la actividad docente o a la acción formativa, ambos actos se mantienen en 
una tensión proporcional, y es a esto a lo que se refiere la propuesta de una 
educación analógica. Esta perspectiva la vamos a analizar con detenimien-
to, y nos serviremos para esto de la filosofía de la educación que proponen 
Concepción Naval y Francisco Altarejos, pero también nos apoyaremos en 
Mauricio Beuchot, de quien tomamos el concepto de educación analógica, 
y a partir del cual buscaremos una ampliación de su significado.

En particular, esta perspectiva analógica de la educación permeará el sig-
nificado de la enseñanza y también del aprendizaje. Notaremos entonces 
que nuestra posición se aleja de un modelo conductista y constructivista de 
la acción formativa, y se acerca a una perspectiva clásica de la educación que 
debe basarse en hábitos que nos perfeccionen integralmente. No obstante, 
llegado el momento, será crucial hablar de los hábitos de la razón teórica, 
y nos detendremos a desarrollar las implicaciones de una educación en las 
virtudes epistémicas (incluso nos arriesgaríamos a decir que también her-
menéuticas) y no sólo morales, en cuanto pueden contribuir a la formación 
interdisciplinar. Este surgimiento de la educación en las virtudes lo señala 
Mauricio Beuchot153 como un anuncio de las renovaciones que están por 
venir para la práctica educativa, y que están fuertemente relacionados con la 
restitución de un realismo filosófico en la teoría del conocimiento. Espera-
mos asimismo que nuestras reflexiones puedan unirse a este propósito que 
ya muchos autores empiezan a seguir, cansados del nihilismo, el relativismo 
y el escepticismo de la posmodernidad. Por eso la racionalidad analógica, 
que hemos expuesto en su sentido hermenéutico y epistemológico, nos ayu-
dará a formar docentes que en el futuro próximo estén dispuestos a retornar 
al realismo. Pero para hacerlo será indispensable que empecemos a trabajar 
la interdisciplinariedad, pues lo que prepondera en los contextos escolares 
y universitarios es la parcelación disciplinar, y la mayoría de los estudiantes 
ha sido y es educado en esta misma estructura interna de la educación, pero 
que puede cambiar cuando la situación lo amerite.

153	 M. Beuchot, Hechos e interpretaciones. Hacia una hermenéutica analógica. México D. F., Fondo de Cultura 
Económica, 2016, p. 95. 





Figura 30.
El arte de enseñar y la acción formativa

Adaptado de Aquiles educado por el centauro Quirón, de Jean Baptiste Regnault, 
1782, disponible en  https://es.m.wikipedia.org/wiki/Archivo:Jean-Baptiste_Regnault_001.jpg

https://es.m.wikipedia.org/wiki/Archivo:Jean-Baptiste_Regnault_001.jpg


335

Capítulo VII
Educación analógica y formación interdisciplinar

El valor educativo de un aprendizaje no se decide por el rango 
 científico o cultural del saber que se aprende, sino por su eficacia 

 formativa, esto es por el valor perfectivo para el sujeto que aprende, 
 lo cual implica plena acción inmanente: actuación conjunta del 

 entendimiento y la voluntad, o contemplación. 
Concepción Naval & Francisco Altarejos

Sócrates no es un “profesor”, pero le vemos incesantemente 
 afanado “en la búsqueda” del verdadero maestro, sin 

 encontrarlo nunca. Lo que descubre siempre es un buen 
 especialista para tal o cual materia, que puede recomendar 

 para su especialidad. Lo que no encuentra nunca es el maestro 
 en el sentido pleno de esta palabra. 

Werner Jaeger

Introducción
Una famosa obra del neoclasicismo, pintada por Jacques-Louis David 

y presentada en el Salón de París en 1787, fue La muerte de Sócrates (ver 
Figura 31). La escena reconstruye los instantes previos al desenlace del diá-
logo Fedón, momento en el que Sócrates enfrenta con suma tranquilidad 
su condena a muerte. Algunos de sus más caros discípulos le rodean, entre 
ellos Critón que se halla en posición sedente, mientras posa su mano so-
bre la pierna del maestro, en ademán exhortativo, para que este desista de 
beber la cicuta. Pero Sócrates, que es retratado con un marcado semblante 
estoico, no parece atender a la súplica de Critón y mucho menos a los que 
se lamentan a su alrededor. Al contrario, con serenidad y paciencia parece 
dirigir unas palabras a sus discípulos, aspecto que se representa claramente 



336

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

en la pintura, pues vemos a Sócrates elevar su mano izquierda apuntando 
hacia arriba, en actitud persuasiva, como quien habla con firmeza y seguri-
dad ante sus oyentes. En efecto, es uno de los momentos más pertinentes 
para dialogar sobre la inmortalidad del alma y de la vida, que en consecuen-
cia, debe seguir el filósofo. A la vez, Sócrates tiende su mano derecha para 
tomar el recipiente en el que se encuentra la cicuta, y que el carcelero, con 
ánimo turbado, le ofrece sin persistencia. Simultáneamente hallamos en es-
cena a Simmias y a Cebes, interlocutores centrales del Fedón, que se sitúan 
a mano derecha del cuadro, detrás de la figura dominante del maestro. A 
mano izquierda de la pintura, observamos también a un hombre afligido, 
que de espaldas a Sócrates, parece ausente de los acontecimientos centrales, 
y que se le identifica con Platón. Según él mismo nos cuenta en su diálogo, 
no estuvo presente aquel día, porque se encontraba enfermo. No obstante, 
su presencia, que es a la vez una ausencia, logra un juego dialéctico magistral 
en aquel óleo, como el que también se retrata en Sócrates, el hombre que 
habla del cuidado de la vida intelectual ante su destino, que es la muerte 
corporal.

Usualmente la muerte de Sócrates es concebida como una forma de vida 
que deberíamos seguir, pues que otra hazaña más admirable que la de aquel 
hombre que juzgado injustamente por sus detractores, quiere, a pesar de 
todo, permanecer fiel al valor de la justicia y de la verdad, antes que fallar 
a favor de los afectos y reproches en los que suelen caer sus congéneres. 
Situación digna de la mayor admiración, porque las circunstancias que ro-
dean la vida de Sócrates infunden esperanza en el ser humano. Pero la sin-
gularidad que recogen estos acontecimientos sólo puede ser orientadora y 
no puede convertirse en la vida que deberíamos encarnar necesariamente. 
Cada individuo expresa la posibilidad de trascendencia de sí mismo de una 
manera diferente, porque la condición humana es apertura irrepetible, es 
un dirigirse hacia otros o hacia el mundo de un modo singular y no res-
tringido a las determinaciones biológicas o culturales en las que nacemos. 
Es cierto que las influencias internas y externas tienen una gran injerencia 
en nosotros, pero son asumidas por un ser personal y no simplemente por 
nuestra naturaleza animal. Podemos comprobarlo al observar que la míme-
sis es un aspecto decisivo en la forma en la que aprendemos del medio con el 



337

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

cual interactuamos, y esto según nuestra facilidad para adaptarnos a ciertas 
exigencias, pero rápidamente nos percatamos que nuestras potencialidades 
también revelan un modo de ser propio, una manera de disponer los me-
dios para lograr ciertos fines, una forma en la que personalizamos nuestras 
acciones y actividades, y esto se debe, tal y como lo conciben Naval y Alta-
rejos154, al sentido inmanente de nuestro crecimiento individual. 

Figura 31. 
El maestro, entre la docta ignorancia y la ignorancia docta

Adaptado de La muerte de Sócrates, de Jaques-Louis David, 1787, disponible en Ja-
cques-Louis David - sAGm14MzWjaN9Q at Google Arts &amp; Culture, Dominio 

público, https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=13481418

En nosotros habita una tensión interior, entre lo imperfectos que somos 
y lo perfectibles que podemos ser. Justamente en esto reside el sentido inma-
nente de nuestra existencia, que debemos cobijar y proteger. Es lo que Sócra-
tes, antes de beber la cicuta, recuerda a sus discípulos, la orientación de la vida 
interior, pero también advierte las exigencias que la tarea del sí mismo trae 
consigo, y que son las exigencias del crecimiento individual. Aquí es impor-
tante entender que el hombre no nace formado ni determinado absolutamen-
154	  C. Naval & F. Altarejos, Filosofía de la Educación, Navarra, EUNSA, 2011. 

https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=13481418


338

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

te para ser o para obrar de una forma ya definida, tal vez su ser se manifiesta 
en el marco de unas condiciones naturales y culturales que disponen su con-
creción racional y, en cierto sentido, su horizonte de posibilidad para crecer 
como persona, pero todo ser humano también es indeterminado y tiene, por 
lo mismo, la capacidad de asumir con creatividad aquello que está más allá 
de su propia individualidad. Lo que queremos decir es sencillamente que lo 
humano no tiene una sola manera de expresarse y tampoco una sola manera 
de realizarse, pero sí tenemos la responsabilidad de nuestro ser o de orientar 
nuestra condición humana para humanizar nuestra existencia, y así disponer 
nuestra precariedad hacia la nobleza de la vida lograda, en la que tiene un 
papel decisivo la educación y, desde luego, la cultura.

Precisamente el maestro (que viene del latín magister), en su ignorancia 
docta, puede indicar el sentido de la vida, sin ser la regla de la vida misma. 
Educa con la intención de actualizar las potencias indeterminadas de sus 
discípulos, no con el fin de ganar seguidores y de ampliar su séquito de adu-
ladores, que los hay muchos. En realidad esto va en contra del proceder del 
maestro, pues su propósito es humanizar la vida de los hombres, elevando 
la mirada del intelecto y la voluntad a la teleología de la persona humana. 
Para esto necesita que sus discípulos estén dispuestos a practicar una gim-
nasia de las potencias racionales y volitivas, porque el maestro es consciente 
de que debe cultivar el intelecto, pero también los afectos y el querer de 
sus discípulos. El magister conduce y dirige la conducta de aquellos que lo 
requieren, pero no impone sus criterios ni preceptos, corrige con paciencia 
y humildad, pero jamás humilla ni castiga con severidad, procede con mo-
deración y con prudencia, y resueltamente profesa su actividad de enseñar 
a otros las posibles formas en las que el crecimiento interior puede gestarse 
en la vida personal. Por eso el maestro es profesor (pro-fessus, confiesa de-
lante de) porque declara a otros la posibilidad perfectiva que aguarda en su 
propia individualidad, pero también es docente (docens, el que conduce) 
porque guía a sus discípulos en el camino de la responsabilidad que tiene 
cada ser humano con el sentido de su vida y la finalidad que le es inherente.

De alguna manera, la vida de Sócrates y su muerte son apólogos de lo que 
encierra la actuación educativa, porque nos indican lo que la paideia implica 
en su amplio significado. Pues todo lo que es capaz de elevar la imperfección 



339

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

de la persona humana, en correspondencia con su teleología, ennoblece el es-
píritu de la cultura y debe ser enseñado a otros. Sólo así se puede convertir en 
parte de nuestras tradiciones y de nuestra memoria, es decir de nuestra iden-
tidad personal, regional y nacional. El sentido de la cultura reside entonces 
en el sentido de las cosas que encumbran el valor de la forma de vida común 
que compartimos como sociedad, y que se dignifica aún más con la intro-
ducción de la novedad que cada ser humano expresa con su sola presencia y 
cultivo personal. Esto es lo que nos llevará a desarrollar un abordaje que versa 
sobre la actuación educativa como tal y la relación de esta con la finalidad de 
la educación, temas que se explicarán desde la perspectiva de la racionalidad 
analógica. Articularemos este primer segmento, que se hace desde el punto 
de vista de la filosofía de la educación, con un segundo apartado que plantea 
la necesidad de un aprendizaje basado en hábitos virtuosos, por lo que habla-
remos de un modelo de educación analógica que se asienta en la concepción 
aristotélica de la areté, pero profundizaremos especialmente en el tema de las 
virtudes intelectuales (epistemológicas y hermenéuticas), puesto que son in-
dispensables para la formación interdisciplinar.  Por lo que trabajaremos al-
gunos tópicos generales de lo que correspondería a una concepción analógica 
de la pedagogía y la didáctica, que es más pertinente para las necesidades de la 
formación interdisciplinar.

1. La actuación educativa y la finalidad de la educación 
Antes de acometer un estudio sobre la actuación educativa y la finalidad 

de la educación, tendremos que dirigir nuestra mirada a lo que el término 
educación implica en su sentido etimológico, aquí seguiremos el análisis 
que Naval y Altarejos155 han realizado al respecto, pero lo presentaremos a 
modo de introducción a los temas que pretendemos enunciar en este apar-
tado. Partiremos entonces de los rasgos materiales y formales que están im-
plicados en la palabra “educación”. Las dos expresiones latinas de las que 
puede provenir este término son educare o educere. En estas mismas se en-
cierra un sentido diverso pero también idéntico, razón por la que el concep-
to de “educación” es analógico. Así mientras que educare puede significar 
criar, cuidar, alimentar o crecer; educere se podría traducir como hacer salir 

155	 Ibid., pp. 22-34.



340

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

o elevar. Aquí se enuncian los rasgos materiales de los que se hablaba hace 
un momento, pues especialmente palabras como criar, alimentar y crecer 
están relacionadas con aspectos propios del dinamismo fisiológico de los 
seres vivos. Estas operaciones permiten sustentar y conservar la existencia 
corpórea de un individuo, y la educación puede entenderse también como 
la acción que permite incentivar el cuidado de sí mismo, pero está muy lejos 
de ser una técnica que amansa el estado salvaje en el que naturalmente se ha-
lla el ser humano, ya que su intención más bien se concentra en encumbrar 
el sentido del ethos individual y colectivo.

Los términos criar y alimentar también nos advierten que este dinamis-
mo interno que configura las potencialidades del educando puede favore-
cerse gracias a la actividad del educador, es decir, las condiciones del discí-
pulo pueden mejorarse si se orientan adecuadamente. Lo que se convierte 
en un proceso a través del cual el educando, bajo el cuidado del maestro, 
empieza a reconocer que esos dinamismos internos lo llevan a actualizar sus 
propias potencialidades. Es similar al cuidado del campo, pues el terreno, 
que debe estar bien dispuesto para recibir la semilla, debe adecuarse para 
que naturalmente la cimiente pueda crecer y nutrirse, proceso del cual se 
obtendrá la cosecha que también proveerá a otros seres de viandas y sus-
tento. Este ciclo parece estar vigente en la educación porque el que hoy se 
cultiva, mañana también podrá brindar el fruto de su cosecha. Incluso esto 
mismo nos indica que educar supone una relación recíproca entre sujetos, 
entre el educador y el educando, porque el cultivo personal tiene su raíz en 
la condición social, que le es inherente al ser humano. De allí que el maestro 
pueda hacer salir o extraer de su discípulo aquello que se oculta en su inte-
rior, porque la educación no consiste en disponer de una serie de elementos 
que el educador introduce en el alumno, al contrario, el maestro da apertura 
a un horizonte de sentido que le permite al discípulo desplegar sus propias 
potencialidades, actualizándolas él mismo de forma voluntaria. Es un hacer 
salir lo que habita en el hombre interior, pero no de forma violenta, sino na-
tural así como el fruto emerge siguiendo el orden interno de la naturaleza.  

Como se habrá podido notar, hemos también adelantado en parte al-
gunos de los rasgos formales del término educación, pero haremos algunas 
precisiones más para decantar esos aspectos inmateriales que están supues-



341

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

tos en las expresiones latinas (educare y educere), e incluso en la clásica no-
ción de paideia, vocablo griego que revela un espectro polisémico inagota-
ble como lo ha demostrado Werner Jaeger156. La educación se trata, como 
se ha mencionado, de una acción (praxis) que es diferente a una actividad 
(poiesis), esto lo veremos más adelante cuando analicemos la actuación edu-
cativa. Pero siendo una acción y provocando, por su naturaleza, un dina-
mismo interior en el individuo que se cultiva o que cuida de sí mismo y de 
los otros, no puede perder de vista que la educación es el acto que humaniza 
la vida, es decir, es la forma en la que la condición del hombre se eleva de sus 
precariedades a sus dignidades. Pero no sólo lo hace con sus facultades in-
telectuales, sino también volitivas, afectivas o corporales, es decir, la educa-
ción es integradora porque abarca toda la unidad personal del ser humano, 
y no sólo una de sus facultades. Aunque no podemos perder de vista que lo 
que más comprometido se encuentra en la educación es precisamente su na-
turaleza racional, porque es la razón la que orienta y dispone el orden de la 
vida volitiva y afectiva. Esto hace de la educación un proceso que asumimos 
siempre, que no se interrumpe, que es perfectible, y por lo mismo, ilimitado 
porque siempre vamos tras la búsqueda del sentido.

Estas diferentes acepciones que se han considerado pueden recogerse 
en la definición que presentan Naval y Altarejos, con la que coincidimos 
perfectamente: “la educación es la acción recíproca de ayuda al perfecciona-
miento humano, ordenado intencionalmente a la razón, y dirigido desde ella, 
en cuanto promueve la formación de hábitos éticamente buenos”157. Tal vez no 
tenemos aquí muchas otras concepciones que también podrían ser satisfac-
torias con la definición de educación, pero sí se reúnen aquí características 
significativas de lo que implica este concepto. Pues como aclarábamos, hace 
un instante, la educación desde luego es una acción, porque es un acto inter-
subjetivo, pero al ser una acción su estudio no se puede inspirar en un objeto 
concreto que se presenta al entendimiento, porque lo actuado comprende 
un conocimiento previo del fin y los medios para actuar, así que es menester 
atender a estos para estudiar a fondo lo que supone el hecho de que la edu-

156	 W. Jaeger, Paideia: Los ideales de la cultura griega, trad. J. Xirau & W. Roces, México D. F., Fondo de 
Cultura Económica, 1995. 

157	 C. Naval & F. Altarejos, Filosofía de la Educación, op. cit., pp. 33-34. 



342

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

cación sea una acción. Lo que nos compromete con un saber práctico, que 
se relacione con lo que es propio de la acción recta. Pero la educación no es 
una acción sin más, es una acción relacional, es decir, supone la relación en-
tre individuos, en este caso se plantea una convergencia entre la acción del 
educador y la del educando. Esto sin duda es importante, porque se podría 
objetar que se está dejando fuera del plano educativo los casos de aprendiza-
je autodidacta, pero la cuestión es sencillamente que un aprendizaje puede 
desarrollarse de forma individual, y no deja de ser formativo, pero no puede 
ser educativo porque la educación es una acción recíproca. 

Por esta razón se aclara que esta acción recíproca es de ayuda, porque es 
de asistencia, ya que todo en la actuación educativa se desenvuelve en torno 
al que aprende, el educando es el centro de todo el despliegue de la acción 
del educador. Por eso se asiste al que voluntariamente desea aprender, y se 
hace con el fin de encaminar al ser humano a su perfeccionamiento intelec-
tual y moral, por eso el maestro debe suscitar en el discípulo un reto conti-
nuo que le permita superar el estado en el que sus potencialidades se hallan, 
y para esto es indispensable el cultivo de la razón, sin que esto implique 
diluir la relevancia de los afectos y sentimientos, que ha causado la dicoto-
mía aún existente entre si formar mejor la razón o la vida afectiva. Por eso 
lo reiteramos, el perfeccionamiento del cual hablamos concierne integral-
mente a la unidad de la persona humana, pero esta misma tiene un sentido 
analógico, porque son diversas las potencialidades: algunas corpóreas, otras 
afectivas y otras de orden racional. Para ordenarlas se necesita que la razón 
pueda dirigirlas inteligentemente y esto sólo se consigue al poner el acento 
en la perfección de la disposición racional del ser humano. Es algo similar 
a lo que acontece en la dirección de una orquesta, donde el director sigue 
la partitura, que es la obra codificada por el compositor, para comunicar-
la gestualmente a los integrantes de la orquesta, el acierto del director en 
su forma de dirigir a la orquesta en general dispondrá la forma en la que 
se escuchará la interpretación musical, cuando es armónica es ciertamente 
porque hay un orden inteligente de los medios para lograr el fin, de forma 
analógica sucede con las potencialidades del ser humano, que deben estar 
dirigidas por la razón, y de allí la necesidad de cultivarla de forma adecuada.

Esta disposición interna que deviene de la razón, y que permite ordenar 



343

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

las potencialidades de la persona humana, se enlaza con la promoción de 
hábitos, pues el educando sólo puede perfeccionar su condición racional a 
través de sus propios actos. Al final, son estos y su continua puesta en prác-
tica lo que afianza la formación, pero el hábito no es repetición mecánica 
de una acción, como podría llegarse a entender, más bien es un acto que 
se proyecta con sentido para que haya un acrecentamiento de la potencia 
operativa, lo que quiere decir que el sujeto estará mejor dispuesto para las 
acciones futuras por su ejercicio continuo en el pasado. Pero la inclinación 
del acto debe estar orientada al perfeccionamiento de la naturaleza huma-
na, y por lo tanto, al fin último de sus acciones, que es la verdad, en cuanto 
se refiere al intelecto, y al bien, en cuanto se refiere a la voluntad. Por eso en 
la educación se fomenta la formación de hábitos éticamente buenos. Es por 
esta razón que nos distanciamos de un modelo de aprendizaje conductista 
o unívoco, y de un modelo de aprendizaje basado en competencias o equí-
voco, porque es esencial el hábito que perfecciona al ser humano, más que 
lo que se manifiesta empíricamente en la conducta o en la posesión de una 
habilidad adquirida. Hablaremos de este punto cuando abordemos explíci-
tamente el tema de la acción de aprender.

1.1. La actuación educativa, entre la docencia y la formación
Al anunciar que la educación es una acción hemos a la vez delimitado el 

espectro de nuestro estudio, porque ahora nos queda por explorar primero 
la actuación humana, como panorama general de nuestro análisis, y segun-
do la actuación educativa que es tan solo una forma en la que se expresan 
los actos humanos. Seguiremos desde luego un criterio que nos permita 
distinguir entre los diversos actos humanos, porque si no procedemos así, 
nuestro propósito se podría extralimitar más allá de lo que se pretende, así 
que acogeremos como criterio la teleología del obrar, pues de esta forma 
entenderemos la naturaleza propia del acto que vayamos a estudiar. Sien-
do entonces la finalidad nuestro criterio será pertinente tener presente que 
existen dos formas de entender la finalidad del acto humano, a saber, el fin 
de la acción (finis operis), que se refiere al objetivo que se persigue al actuar, 
también llamado fin objetivo, y el fin del agente (finis operantis), que alude a 
la intención que tiene la persona que actúa, y que se conoce como fin subje-



344

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

tivo 158. Piénsese en el acto de hablar, podemos distinguir según esto entre el 
fin objetivo de la acción que es simplemente hablar o emitir algún fonema 
con sentido para un interlocutor que pueda entender el significado de lo 
que se quiere comunicar, y el fin subjetivo, que supone una aspiración pro-
pia del hablante que lo ha motivado a comunicar a otro sujeto un mensaje, y 
del cual podría desencadenarse otro tipo de acción suscitada por la primera.

La relación que tienen los actos humanos con sus respectivos fines pre-
senta serias complejidades de las que no siempre estamos conscientes.  Con-
sideremos un caso en el que una persona desea comunicar algo a otra, pero 
debe hacerlo de forma escrita. Momentos antes de escribir el mensaje se 
toma un par de minutos para pensar lo que escribirá, luego lo pone por 
escrito pero no lo hace de forma correcta, por lo que el mensaje es inin-
teligible. Así que puede que la persona que escribe el mensaje obre con la 
intención de comunicar algo que tenga sentido, aunque al hacerlo no logre 
su propósito. Aquí confirmamos que la persona ha obrado bien, pero lo ha 
hecho mal. Lo anterior esclarece, por un lado, que el fin objetivo (comuni-
car algo) prevalece sobre el fin subjetivo (lo que se quiere comunicar en el 
mensaje), y por otro lado, que obrar (pensar en el mensaje) es diferente de 
hacer (escribir el mensaje). A partir del ejemplo, puede que sea más eviden-
te que el fin objetivo es la finalidad propia de la actuación, y a esto se debe 
el hecho de que prime sobre el fin subjetivo. Lo que no quiere decir que 
ambos sentidos teleológicos no guarden un cierto equilibrio entre sí. 

Con respecto a la distinción entre obrar y hacer es importante entender 
que esta diferencia ya la había planteado Aristóteles para explicar las dos 
dimensiones de la actuación humana. En este sentido, obrar implica una 
finalidad inmanente porque el efecto del acto tiene una repercusión sobre la 
misma potencia que obra, como se presentaba en el ejemplo anterior cuando 
la persona pensaba en el mensaje que iba a comunicar, y desde luego, pensar 
es un acto ejercido interiormente, pues los actos del pensamiento (la idea, 
el juicio y el raciocinio), después de todo, tienen una naturaleza intrínseca 
que perfecciona al entendimiento. Mientras que el hacer tiene una finalidad 
transeúnte, es decir, el efecto del acto ejercido se realiza externamente a la 
potencia, así como lo podemos confirmar en el ejemplo cuando la persona 

158	 Ibid., p. 35.



345

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

trata de poner por escrito el mensaje. Escribir es una técnica a partir de 
la cual podemos trasladar a un soporte o documento una serie de signos, 
solo que en este caso dichos signos están dispuestos coherentemente para 
comunicar un mensaje, o al menos esta era la intención. Por consiguiente, 
hay diferencia entre el obrar, que es un acto que perfecciona interiormente 
a la potencia con la que se obra, y el hacer, que es un acto que no perfeccio-
na a la potencia como tal, sino lo externo a esta. Nosotros acogeremos la 
denominación clásica para referirnos a estos conceptos, así que al obrar lo 
llamaremos acción (praxis) y al hacer lo denominaremos actividad (poiesis). 

Estas mismas dimensiones de la actuación humana tienen algunas ca-
racterísticas que las hacen diferentes. De allí que la acción se distinga de la 
actividad por ser un acto inmediato como cuando miramos un paisaje, pero 
no es así en el caso de la actividad, pues esta misma comprende un proceso, 
por ejemplo, cuando un pintor elabora su obra. De allí que la acción de mi-
rar sea instantánea (claro que aquí no nos referimos al proceso de ver, sino 
al acto de sentir a través de la vista que no se reduce al carácter fisiológico y 
neuronal, puesto que tiene un carácter de inmanencia o intencionalidad), 
que es distinto de la labor artística, pues al considerar las fases que requiere 
la ejecución de una pintura pensamos en un desarrollo procesual y no in-
mediato. Pero todo aquello que tiene un proceso también tiene un término, 
como es el caso de la actividad, así que la labor del artesano cesa cuando 
está hecha su obra, en cambio en la acción no hay término del acto porque 
la finalidad de la obra es lo obrado, que es literalmente actuar, razón por la 
que la acción de mirar se realiza en ella misma y no en otra. Esto no quiere 
decir que un acto sea puramente acción o puramente actividad, al contrario, 
estas son dos dimensiones de la actuación humana que van concatenadas, 
y su relación es imprescindible para entender la complejidad que esta mis-
ma supone. No obstante, como bien lo indican Naval y Altarejos159, esta 
distinción se ha diluido por la influencia de la racionalidad cientificista en 
la cultura moderna y contemporánea, que erradamente hace de la acción 
una actividad. Algo que lamentablemente es frecuente en el contexto de la 
educación, donde la formación se instrumentaliza para operar a favor de los 
fines utilitaristas de la sociedad.

159	  Ibid., pp. 38-39.



346

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

Estas distinciones y aclaraciones serán pertinentes para comprender la 
actuación educativa, que es uno de los horizontes de la actuación humana, 
que como ya sabemos articula la acción con la actividad. Justamente, esto 
era necesario tenerlo claro porque la actuación educativa también posee dos 
dimensiones que se integran, y que son bastante familiares, el aprendizaje 
y la enseñanza. Esta es en realidad la unidad y esencia de la educación, en 
donde dos personas entran en contacto una para enseñar aquello que sabe y 
la otra para aprender lo enseñado. Y decimos que estas también se integran 
porque el aprendizaje es en la actuación educativa la acción con finalidad 
inmanente que suscita en el ser humano su perfeccionamiento personal, así 
como la enseñanza es en la actuación educativa la actividad, porque su fina-
lidad es transeúnte, debido a que esta se concreta en un producto del cual 
está a cargo el profesor, y que llamamos lección. Al contrario de muchas ac-
tividades humanas, la lección tiene un carácter transitivo, pues el quehacer 
docente no cesa en el diseño de la lección, esta misma al ser presentada debe 
suscitar el aprendizaje en el educando. De esta manera, se integran las dos 
dimensiones de la actuación educativa, y en efecto el educador diseña una 
lección que posee un sentido formativo, moviendo la voluntad y el entendi-
miento de sus discípulos a mantener la constancia de su aprendizaje, que es 
lo que caracteriza a la actividad formativa.

No obstante, el conocimiento es eminentemente una acción, lo cual signi-
fica –y esto resalta especialmente desde una perspectiva pedagógica- que al 
conocer se desarrolla la razón, y con ella el ser humano. Pues en educación 
no puede ser válido cualquier conocimiento, sino sólo aquel que promueva 
el perfeccionamiento humano, es decir, el que mejore intrínsecamente la 
potencia cognoscitiva160.

La importancia del cultivo personal descansa precisamente en la for-
mación de la razón, pues el hombre es un animal racional, y si ordena lo 
más elevado que hay en su naturaleza, ordena entonces todo su ser. Por 
eso la educación demanda una formación de las potencias cognitivas, y no 
porque no sea necesario formarse en otros aspectos, pues como lo hemos 
dicho si la enseñanza, que es menester del docente, tiene un carácter for-
mativo no sólo motivará al entendimiento del educando, sino que influirá 

160	  Ibid., p. 36.



347

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

en la unidad de su ser personal, ordenando sus afectos y voliciones. Por eso 
la educación no puede ser sólo instructiva, es decir, no puede convertirse 
en una serie de abordajes conceptuales que se apilan año por año con mo-
tivo de mantener los índices de desempeño de las instituciones. Esto sería 
instrumentalizar una acción. Así que la enseñanza debe ser instructiva, 
porque si se carece de los contenidos también estamos perdiendo de vista 
que estos mismos son un medio propicio para promover el perfecciona-
miento de la persona humana, pero no lo podemos restringir a este acopio 
normalizado de nociones con fines verdaderamente ajenos a la educación. 
Es preciso que el educando asuma la responsabilidad del sí mismo bajo 
la dirección del educador, porque el profesor no es un dador de formas y 
estructuras que los educandos deberían aceptar y replicar acríticamente; el 
maestro es un orientador que acompaña al discípulo en su autodescubri-
miento como ser capaz de asumir su propio cultivo personal, y esto sólo es 
posible si la enseñanza es formativa.

Entendiendo esto, es posible comprender la razón que nos lleva a susten-
tar que la actuación educativa expresa un concepto de educación analógica 
161, y que se manifiesta en esta relación proporcional entre la docencia, que es 
la actividad de enseñar, y la formación, que es la acción de aprender. Para pro-
fundizar esto que estamos anunciando, será pertinente analizar la docencia 
y la formación, como dimensiones que se enlazan analógicamente en todo 
acto educativo. Cuando decimos que la enseñanza es una actividad estamos 
refiriéndonos a que su finalidad es extrínseca a la potencia que la ejecuta, lo 
vemos perfectamente cuando el educador trabaja en el diseño de sus leccio-
nes, cada lección es una obra singular, cuyo proceso de elaboración puede 
variar debido a una serie de exigencias concretas y que deben ser adecuadas 
al contexto educativo que comparte el maestro con sus discípulos. Pero en-
señar (del latín insignire, marcar, señalar o distinguir) precisa de mostrar la 
dirección o el sentido a través de signos. La lección reúne un conjunto de ele-
mentos que están traspasados por el lenguaje, y que indican al educando la 
ruta a seguir, el camino que puede transitar para formarse. Acá será necesario 
volver sobre la clasificación de los signos que hemos presentado en la Tabla 7 
desde el modelo de hermenéutica analógica de Mauricio Beuchot, pues una 

161	  M. Beuchot, Hechos e interpretaciones. Hacia una hermenéutica analógica, op. cit., pp. 93-94. 



348

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

lección está constituida de la convergencia de muchos de estos signos, y la 
conjugación apropiada de los mismos puede ser un factor decisivo a la hora 
de promover la formación en el educando, y no sólo esto sino la relación sin-
táctica, semántica y pragmática del lenguaje que están entrelazadas al señalar 
las vías propicias para una educación que busca exhortar al educando a que 
asuma la seriedad de su propio perfeccionamiento personal.

La enseñanza entraña un acto comunicativo que debe ser sutil, por eso 
la metodología de la hermenéutica analógica es tan apropiada, porque es la 
metodología de la sutileza para implicar, explicar y aplicar en el contexto. In-
cluso, esto nos confirma que el maestro debe estar dotado de una capacidad 
para persuadir con aquello que comunica con el propósito de convocar a la 
voluntad, atrayendo el querer del educando, y complementar su discurso con 
una coherencia conceptual que también revele una capacidad juiciosa para 
demostrar la verdad. Lo que estamos diciendo en síntesis es sencillamente que 
el educador debe aprender a conjugar la retórica, que es el arte de persuadir, 
y la dialéctica, que descubre y demuestra la verdad. Porque normalmente se 
presenta un modelo de enseñanza relativista, que es más sofístico que retórico, 
porque embellece los discursos para hacerlos interesantes y atractivos, pero 
están vacíos porque no expresan algo significativo. Un error porque allí no 
hay sentido, y es usual que este tipo de enseñanza se implemente con el simple 
afán de sorprender con lo interesante, pero en el fondo esto está inspirado por 
la vanagloria de quien habla y con consecuencias nefastas en la formación de 
los educandos. Evitar este traspié es uno de los factores más relevantes en la 
formación didáctica de los educadores, si se procede con prudencia y humil-
dad otros serán los frutos en nuestros alumnos.

No obstante, también enfrentamos un modelo de enseñanza univocista, 
que se desentiende completamente de la retórica, y hace hincapié en la ló-
gica. Presenta por lo mismo un discurso altamente riguroso, que no abre 
espacio a la condición simbólica o icónica de la enseñanza, y si bien puede 
convocar al intelecto, pues lo llama justamente con el proceder dialéctico 
que este mismo busca, no siempre llegará a persuadir al educando, pues su 
voluntad no se ve movida con la misma fuerza con la que sí puede verse im-
pelido el intelecto. Pero como hemos dicho la educación está dirigida a la 
unidad personal del alumno, y por esto mismo la enseñanza debe conjugar 



349

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

la retórica con la dialéctica, de allí que la hermenéutica analógica tenga una 
relevancia tan determinante, porque acoge al arte de decir la verdad con 
belleza, sin perder el rigor que enmarca el discurso apodíctico. Esto simultá-
neamente se conjuga muy bien con un modelo de enseñanza analógico, que 
pueda señalar lo que es prudente a la voluntad, pero también al intelecto a 
través de un acto comunicativo retórico-dialéctico, que se adecúe a la ver-
dad y al bien, atributos implicados en el significado transmitido en el len-
guaje didáctico de la lección, que de hecho promueve el perfeccionamiento 
de los hábitos éticamente buenos. Por esta razón, el educador debe poner 
en práctica la sutileza y la prudencia que son aspectos esenciales de la acti-
vidad docente. Pues la sutileza le ayudará a desplegar el sentido de las cosas 
en un lenguaje coherente, pero respetando los justos límites semánticos de 
la disciplina que imparte, y sobre todo comunicando a otros la manera de 
aplicar, en sentido formativo, aquello que se ha transmitido en la lección. 
Pero debe hacerlo con prudencia (phrónesis), es decir, con un juicio pro-
porcional para incentivar los hábitos intelectuales y éticos en el educando. 
Recordemos que la prudencia es la virtud que se encuentra entre las virtu-
des que se ordenan al entendimiento y las que se ordenan a la voluntad. La 
phrónesis es una virtud analógica y es la clave para formar los hábitos que 
perfeccionan la condición de la persona humana, porque conjuga lo teórico 
con lo práctico, tiene algo de intuición universal porque regula sin reglas, 
pero también algo de particular porque se dirige a lo concreto siempre y 
cuando sea el momento oportuno, y qué mejor virtud que esta para que el 
educador pueda crear espacios de enseñanza que acrecienten las virtudes 
epistémicas y las virtudes éticas.

La vuelta de la noción de virtud en la educación va de la mano con la idea 
de la educación del juicio, porque el juicio práctico depende de la virtud de 
la frónesis o prudencia, que tiene analogía con la lógica, a diverso nivel. Esto 
hace que la educación sea una virtud y la virtud producto de la educación. 
La virtud de la educación es educación de la virtud162. 

Este retorno de la virtud a la educación es crucial para comprender cuál 
es el núcleo de la acción de aprender o de la formación, que se articula con 
la actividad de enseñar o con la docencia. Razón por la que será importante 

162	 Ibid., pp. 96-97.



350

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

que tengamos muy presente que la enseñanza debe promover una acción, 
y aprender es precisamente una acción por su carácter inmanente, pero en 
especial porque lo que se despliega en el aprendizaje es la promoción del 
hábito, que supone un obrar perfectible que eleva la naturaleza humana, 
al redundar en la potencialidad implicada en el aprendizaje. Puede que en 
el contexto educativo muchas veces sea central lo que hace el educando, 
es decir, las actividades que realiza el alumno son frecuentemente definiti-
vas para el educador, como lo pueden ser trabajos asignados o los mismos 
exámenes presentados, pero si el docente reduce la actuación formativa a 
una actividad, está errando al perder de vista la inmanencia del aprendizaje 
que debería promover como algo principal en sus lecciones. Esta práctica 
se hace común con un modelo de aprendizaje unívoco o conductista, que 
incentiva un esquema de estímulo-respuesta, planteando una reducción del 
aprendizaje a los productos que el educando presenta a partir de la repeti-
ción mecánica de una actividad concreta. Lo que vulnera la relación entre 
enseñanza y aprendizaje, además de impedir a la persona una acción forma-
tiva, puesto que prevalecen los modelos instructivos sobre los perfectivos. 

Asimismo, el modelo de aprendizaje equívoco o constructivista, que es 
el polo opuesto al anterior, pone su acento especialmente en un supuesto 
gnoseológico que defiende la idea de que no es posible conocer lo que las 
cosas son. Así que lo que se puede aprender se reduce a una construcción 
que puede ser exógena, es decir, un reflejo de las experiencias que se han 
tenido del mundo externo; también puede ser endógena, cuando la mente 
impone su estructura cognitiva sin relación con lo real; o puede ser dialéc-
tica, en cuanto se basa en las interacciones intersubjetivas o en la depen-
dencia que tiene un individuo de su contexto social163. Una concepción 
que reduce el aprendizaje a lo que las estructuras mentales de cada sujeto 
podrían reconstruir dependiendo sus experiencias, sus condiciones cogni-
tivas o su situación socio-cultural, pero sin considerar que el aprendizaje 
es una acción que perfecciona la condición humana, en cuanto promueve 
y eleva los hábitos teóricos y prácticos. Además, que parte de una concep-
ción antirrealista del conocimiento que no es posible justificar epistemo-

163	 D. Schunk, Teorías del aprendizaje. Una perspectiva educativa, 6ta Ed., trad. L. Pineda & M. Ortiz, Méxi-
co D. F., Pearson, 2012.



351

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

lógicamente. Con ánimo de evitar estos reduccionismos, proponemos un 
modelo de aprendizaje analógico o de formación relacional, basado en hábi-
tos moralmente buenos. Este mismo modelo ya lo habíamos anunciado en 
la Tabla 14, pero lo restringíamos en aquella ocasión a la formación cientí-
fica, que es una de las posibles maneras en las que podría llegarse a aplicar. 
Sin embargo, nuestra intención en este momento es realizar una reflexión 
más general al respecto de este modelo de aprendizaje que se funda en la 
analogía. Para esto es imprescindible rescatar la tensión que existe entre la 
posición conductista y constructivista, ambas perspectivas tienen aspectos 
que se pueden conciliar. 

Por lo que la formación relacional toma del conductismo, de fuerte in-
clinación empirista, la eficacia educativa, pero la limita de forma que el edu-
cador no se concentre sólo en los resultados o en las actividades del educan-
do, sino que perciba en estos mismos ciertos indicios de una acción que se 
va perfeccionando. Mientras que del constructivismo, de marcada inclina-
ción idealista (al menos del idealismo moderno), toma la importancia que 
tiene el educando como centro del aprendizaje, pero no es tan flexible en 
el sentido disciplinar e instructivo, pues es fundamental para el discípulo la 
orientación del maestro, que muchas veces parece diluirse al encarecerse el 
protagonismo que tiene el estudiante. Pero también evita una acumulación 
innecesaria de las preconcepciones del educando, que pueden terminar 
avocándose a una serie de opiniones que se hacen pasar por criterios y no-
ciones rigurosas, aunque lo que reflejan es un panorama consumadamente 
relativista, donde todo sentido es válido, y esto efectivamente no conduce 
a ninguna transformación interior y mucho menos a la formación de há-
bitos perfectibles. Pues lo que en realidad busca el modelo de aprendizaje 
analógico es una formación de la persona humana, en su integridad, por 
eso es relacional porque traza los puentes para enlazar lo que está escindido 
desde otros puntos de vista o tradiciones. Por eso se basa en la formación 
de hábitos intelectuales y volitivos, que se entrelazan para promover en el 
educando una vida contemplativa. 

Contemplación es el término clásico que designaba la actuación racional 
en la que se funden entendimiento y voluntad, comprender y querer, inte-
ligir y asentir. Desde la contemplación se hace posible y fecundo el conoci-



352

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

miento discursivo, basado en el razonamiento formal. También este es una 
capacidad humana y, por tanto, debe ser promovida en la educación, pues 
es parte del perfeccionamiento humano; pero lo es en la medida en la que 
participa de la acción inmanente, subordinándose y ordenándose a ella164.

Tabla 20. 
Actuación educativa y los modelos de enseñanza y aprendizaje

Actuación humana Actuación educativa Modelos 

Actividad  
(Poiesis)

Transeúnte
Perfección del producto

Docencia 
(Actividad de enseñar)

Enseñanza unívoca 
(Logicista o cientificista)

Enseñanza equívoca 
(Erística o sofística)

Enseñanza analógica 
(Dialéctica y retórica)

Acción 
(Praxis)

Inmanente
Perfección de la potencia

Formación 
(Acción de aprender)

Formación unívoca 
(Conductista)

Formación equívoca 
(Constructivista)

Formación analógica 
(Relacional)

Elaboración propia. Basada en Ibid., pp. 31-45.

Por supuesto, la conjunción del intelecto con la voluntad y su actuación 
conjunta conforman la vida contemplativa. A esto se refiere la expresión 
theoria, al menos en el contexto de los pensadores antiguos, un significa-
do que dista bastante del sentido moderno en el que se concibe la teoría 
como aquello de naturaleza abstracta o formal. Esto precisa mucho más el 
carácter inmanente de la formación, porque aquel que se encuentra en con-
tinuo perfeccionamiento interior puede contemplar de manera más clara la 
verdad y el bien que traspasan el sentido de la vida. Por eso el educador no 
enseña con el propósito fijo de lograr que el educando se forme para desem-

164	  C. Naval & F. Altarejos, Filosofía de la Educación, op. cit., p. 43. 



353

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

peñar una labor determinada, está bien que sea así, pero lo que es aún más 
relevante es el hecho de que educamos para la vida, educamos en correspon-
dencia con el fin de la naturaleza humana que es la felicidad.

La Tabla 20 sintetiza los planteamientos centrales que se han venido ex-
plicando a través del desarrollo de este apartado. Pero nos gustaría hacer 
algunas aclaraciones con respecto a los modelos que hemos venido comen-
tando. Como ya se ha dicho, la enseñanza, si bien es diferente del aprendi-
zaje porque son dimensiones distintas de un solo acto, no están separadas, 
es decir, las debemos pensar en la unidad que le es inherente a la actuación 
educativa. En este sentido, podríamos decir que hay tres modelos de la ac-
tuación educativa: 
1)	 Modelo logicista-conductista o unívoco: En este modelo la enseñanza 

se restringe a los límites de un lenguaje lógico y apodíctico a partir 
de los cuales el educador diseña sus lecciones, y que se complementa 
con una formación que espera resultados verificables empíricamente, 
y que el educador obtiene a través de un juicioso análisis de la con-
ducta asumida por los educandos. 

2)	 Modelo erístico-constructivista o equívoco: Este es un modelo donde 
la enseñanza más que retórica es sofística, porque trata de conven-
cer, cuestión que depende de la habilidad del interlocutor y no de la 
verdad de lo que se dice. En este tipo de actuación educativa el inter-
locutor puede ser el educador o el educando. Esto a la vez se articula 
con una formación de un carácter marcadamente subjetivo, ya que lo 
importante es la habilidad o competencia que el alumno adquiere en 
el proceso, pero no la acción que suscita la enseñanza.

3)	 Modelo relacional o analógico: En este modelo la enseñanza, que com-
pete al educador, plantea una relación entre lo dialéctico, que pre-
senta una lección argumentada y coherente al entendimiento, y lo 
retórico, en cuanto persuade a la voluntad del educando. Pero sobre 
todo es importante que dicha articulación se funde en la verdad de lo 
que se trata de comunicar en el discurso. Asimismo, esta forma de en-
tender la enseñanza converge con una formación que incentiva una 
transformación interior de grado contemplativo en el alumno. Esto 



354

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

es lo que quiere decir que la lección tenga un carácter formativo, ya 
que las actividades desarrolladas por el educando hacen que el hábito 
pueda acrecentar la potencia o la facultad que actúa, y que sea así 
como se promueva un cambio inmanente en el discípulo.  

El modelo relacional de la actuación educativa es lo que también se deno-
mina educación analógica, concepto que ha propuesto Mauricio Beuchot, 
y que hemos querido profundizar. Incluso, hemos mencionado que este 
modelo, cuya acción se funda en lo que hay de perfectible en la naturaleza 
humana, se basa en la formación de hábitos, y no de productos o de compe-
tencias. En esto queremos insistir, porque es una parte crucial de la imple-
mentación práctica de un modelo como este. Lo central debe ser el hábito, 
pero no entendido como una actividad repetitiva bajo la cual el estudiante 
termina adquiriendo una estructura cognitiva que impide su libertad perso-
nal, puesto que sería reducir el hábito a un mecanismo iterativo en su pro-
ceder, cuando no es así. Desde luego, es en parte un acto que se repite, pues 
el educando aprende sus lecciones a través de sucesivos intentos que buscan 
afianzar en la memoria un determinado conocimiento, pero este ejercicio 
deja de tener sentido cuando no hay significado. Por esta razón, también he-
mos elaborado una explicación sobre lo que implica la teoría del significado, 
y lo que supone en términos de la relación entre nuestras representaciones 
y la realidad de las cosas (ver Figura 22), pero que se complementa en este 
caso con una reflexión sobre la naturaleza de los cambios que surgen en el ser 
humano, gracias a que lo enseñado con sentido (o significado) provoca un 
perfeccionamiento de las potencialidades poseídas por la persona. 

Entonces, sí es crucial que el educando se habitúe a una serie de repa-
sos significativos, a partir de los cuales se permita la comprensión, y esto 
lo facultará de manera solvente para explicar o elaborar sus propios juicios 
y argumentos sobre lo que son las cosas, pero sobre todo lo capacitan para 
hacerse cargo de la responsabilidad que tiene con su propio ser. Cuando 
esto sucede así es porque el hábito se ha integrado tanto al ser personal del 
educando que ha efectuado entonces un verdadero cambio interior, porque 
el hábito más que ser una repetición significativa de lo conocido es sobre 
todo un acrecentamiento de la potencialidad de nuestras facultades. Pero 
no lo hace el maestro, este tan solo le muestra el camino más apropiado a 



355

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

su discípulo para que este mismo incentive hábitos que lo perfeccionarán 
como persona. Por este motivo, es esencial que se dé cabida a una educación 
analógica, que permita al educador y al educando su propia realización, 
pues uno lo hará a través de la enseñanza, sin dejar de formarse, y el otro a 
través del aprendizaje, sin dejar de enseñar también a otros con su ejemplo. 

1.2. Retorno a la teleología de la educación
La actuación educativa y todo lo que esta misma implica sólo tiene sentido 

a la luz del fin que persigue aquel que actúa. Para entender cualquier tipo de 
acto humano, siempre nos preguntamos cuál es la finalidad del mismo o qué 
ha llevado a actuar así a una persona y no de otra manera. Pero la educación 
ha perdido de vista el fin (telos) que le da sentido, razón por la que queremos 
proponer un retorno a la finalidad de la educación, y a preguntarnos cuál es 
la teleología de la actuación educativa. Ya hemos dado el primer paso anun-
ciando previamente la distinción entre el fin objetivo y el fin subjetivo de la 
actuación humana, aclarando a la vez que el fin objetivo tiene prioridad sobre 
el fin subjetivo. Pero ahora es necesario detenernos en la actuación educativa, 
y concentrar nuestro análisis en la relación que el fin tiene con la persona 
humana desde su propio ser. Para esto nos gustaría iniciar proponiendo una 
nueva distinción, basada en la misma condición humana y lo que esta encierra 
en su unidad. Antes de proponer esta distinción es menester entender que el 
hombre no sólo es su cuerpo o su naturaleza biológica, también es su alma o 
su principio de movimiento interno, que es inmaterial. En consecuencia, en 
el sujeto mismo existen unos fines naturales, que están determinados por los 
procesos fisiológicos que le son inherentes a la dimensión corpórea del ser 
humano, y los fines libres, que no están sujetos a las restricciones biológicas, 
sino que devienen de la elección voluntaria de la persona165.

Ambos fines intervienen en la realización de un acto humano, por ejem-
plo, cómo se da esta relación cuando nos alimentamos. Aquí el acto viene 
claramente determinado por una necesidad biológica que nos permite se-
guir subsistiendo, pero la forma en la que nos alimentamos no está determi-
nada, es decir, podemos alimentarnos de los frutos secos, que nos ofrece la 
naturaleza, o de las amplias opciones gastronómicas existentes, y esto según 

165	 Ibid., p. 83.



356

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

la región del mundo en la que nos encontremos. Allí hay un fin natural 
que motiva el acto de una manera determinada, pero la forma en la que 
lo hacemos depende estrictamente de nuestra elección. También podemos 
pensar en un acto de elección que está limitado por las condiciones físicas 
del individuo, por ejemplo, cuando se quiere disfrutar de un viaje que se ha 
esperado por bastante tiempo, y se dispone todo lo necesario para hacerlo, 
pero ya en el sitio la persona se indispone por un problema de salud lo que 
le impide participar de las actividades planeadas. En este caso el viaje se lleva 
a cabo, se eligió hacerlo, pero no se pudo disfrutar por el problema de salud, 
así que dicho problema se convierte en una limitación de carácter natural 
que impide que el acto de disfrutar el viaje pueda realizarse. Esto demuestra 
que los actos humanos no están simplemente guiados por fines naturales o 
fines libres, sino que ambos se articulan, porque el individuo es integral, tie-
ne una unidad ontológica que le es propia y la realiza en diversos sentidos. 

Sin embargo, esta distinción lógica entre fines naturales y fines libres no 
siempre es acogida en la educación. Lo que termina provocando inclina-
ciones reduccionistas de carácter materialista, cuando la educación estric-
tamente se reduce a los hábitos naturales del ser humano, en detrimento de 
aquellos que formamos en sociedad, como podría verse desde la perspectiva 
de Rousseau, donde se considera que la libertad tiene su mayor expresión en 
la naturalidad de la vida, percibiéndose en los aspectos socio-culturales un 
obstáculo para la educación. Pero también podría presentarse lo opuesto, 
es decir, una orientación espiritualista de la educación que imposibilita la 
formación estética (aisthesis, percepción o sensación), que hace referencia 
a la consciencia de nuestro conocimiento sensible, que sin duda tiene unos 
fines naturales determinados por el dinamismo propio de las potencialida-
des sensitivas que poseemos, pero que muchas veces se pierden de vista al 
poner el acento formativo en las potencias intelectuales o volitivas166. Por 
eso es esencial que no perdamos de vista que hay en nosotros una integridad 
específica a la que debe responder la educación, y de allí la necesidad de 
articular los fines naturales y los fines libres de nuestra condición humana.  

En este punto, podemos introducir una aclaración importante, los seres 
humanos actúan movidos por diferentes causas, que se pueden clasificar en 

166	 Ibid., pp. 85-86.



357

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

dos grandes categorías, se puede actuar por una causa eficiente o por una 
causa final. Lo decimos porque hasta este punto hemos desarrollado lo que 
implica preguntarnos por qué actuamos de determinada manera en el con-
texto de la actuación educativa, y esto concierne a cuestionar cuál es la causa 
eficiente de este tipo de operatividad. Ahora nos proponemos contestar a 
la pregunta del para qué actuamos así y no de otra forma, desde el marco de 
la misma actuación educativa, por lo cual abordaremos el tema de la causa 
final. Propongamos la siguiente analogía, que se basa en un ejemplo clásico: 
un sujeto empuja una ficha de dominó y esta pieza le imprime dicho impul-
so a otra ficha cercana, que a la vez comunica el movimiento a una serie de 
piezas, también cercanas entre sí, y que están dispuestas en línea recta. De 
forma que al caer una de las piezas, la siguiente también caerá, debido al 
efecto que imprime el impulso inicial, esto sucederá hasta que la última fi-
cha sea derribada. En consecuencia, tenemos una cadena de causas y efectos 
que se siguen uno tras otro, pero si nunca se hubiera dado el primer movi-
miento, que depende de la intención del individuo que empujó la primera 
ficha de dominó, jamás se hubiera presentado esta secuencia causal en el 
grupo de piezas mencionado, y por lo tanto, la última pieza de esta serie ja-
más hubiera caído. Lo que comprueba que existe un inicio del movimiento 
y también un término del mismo, así que la cadena causal no es una serie ad 
infinitum que carezca de comienzo o de fin. 

Algo similar acontece en la actuación humana, sólo que en un sentido 
distinto, pues los actos pueden deberse a una serie de circunstancias e in-
tenciones bastante dispares, siempre están motivados por un fin definido, 
y asimismo tienen un punto en el que el individuo deja de obrar porque 
hay un término en su acción. Esto en principio nos indica que la palabra 
“fin”, tiene una riqueza de significado, aunque dicha riqueza en ocasiones 
puede generar ambigüedad, por eso utilizaremos las expresiones de las que 
Aristóteles hace uso para diferenciar esta polisemia tan singular que tiene 
la palabra “fin”. Puede hablarse de fin en el sentido de telos, expresando con 
esto la culminación o el logro alcanzado por el actuar humano, y que llama-
remos fin-causa, o también puede hablarse de fin como péras, es decir, como 
término o finalización temporal del obrar, que denominaremos fin-efecto. 
Por ejemplo, una cosa es tener la intención de ganar un concurso en el cual 



358

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

nos hemos inscrito, y otra muy distinta es terminar el concurso en primer 
lugar, puesto que el primer caso nos habla de la finalidad que buscábamos al 
inscribirnos en el concurso, el fin como telos del acto (fin-causa), mientras 
que el segundo caso nos habla del puesto que ocupamos al finalizar el con-
curso, que es el sentido de fin como péras (fin-efecto). 

De manera que cuando nos referimos al fin final de la vida humana lo 
hacemos en el sentido de fin-causa y no en el de fin-efecto. Este fin final es 
el culmen o la realización de la vida, que es precisamente la felicidad. La 
posesión de este fin final implicaría que hay una fruición absoluta en el ser 
humano, porque la voluntad está colmada y ya no hay necesidad de querer 
algo más, pues posee todo lo que buscaba. Muy al contrario de lo que su-
cede con los fines parciales, que son objetivos alcanzables pero que no son 
absolutos, es decir, que el sujeto al alcanzarlos sigue deseando otra serie de 
fines posteriores que le dan sentido a su vida diaria. Pero así como las fichas 
de dominó que se encuentran ordenadas de una forma específica para que 
puedan comunicarse el impulso del movimiento, también los fines parciales 
pueden ordenarse al fin final de la vida humana, porque cada fin parcial que 
se logre con la culminación de un acto, y que se adecúe a la naturaleza racio-
nal del hombre, corresponde entonces con la felicidad y, por lo tanto, con la 
realización perfecta de nuestra existencia. Y esto es justamente lo que busca 
la educación, dar cuenta de un camino que sea estable para la realización de 
la vida personal a través del perfeccionamiento de la condición humana, y 
que se logra por medio de una enseñanza que tiene carácter formativo.

En la educación, la relación correcta entre fin final y fines parciales es una 
relación de participación de estos en aquel; y tal relación no tiene carácter ló-
gico-formal, sino operativo-material. La participación teleológica no se reali-
za mediante un diseño conceptual de actividades congruentes, definidas por 
una pluralidad de fines parciales y terminales, sino mediante la configuración 
y modulación de las actividades por el sentido que señala la acción inmanente 
y formativa que actualiza inmediata e instantáneamente el fin final167.

En este sentido, será crucial respetar el orden jerárquico de los fines que 
se buscan en el aprendizaje. De modo que los fines parciales, también lla-
mados objetivos, no acaben por convertirse en el fin final, craso error de la 

167	  Ibid., p. 90.



359

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

práctica pedagógica que malogra la actuación educativa. Por eso es nece-
sario entender que no hay fin parcial que pueda ser superior a la felicidad, 
que es el fin al que todo ser humano tiende. Pues si analizamos aquello que 
está supuesto en los fines parciales de la actuación humana nos daremos 
cuenta de que, en parte, hay una realización de la voluntad cuando se goza 
del bien que comporta ese fin parcial alcanzado o actualizado por el sujeto, 
aunque dicha realización no sea plena; y en la vida práctica son muchos los 
bienes parciales de esta índole, es decir, muchos son los bienes que realizan 
parcialmente nuestro querer, pero nunca lo hacen a plenitud. En cambio, la 
felicidad es el mayor de los bienes o el Bien supremo, y del cual participan 
todos los demás bienes de la vida práctica, y dicha participación es gradual, 
pues unos bienes están más próximos al Bien supremo que otros. Por eso es 
la felicidad lo que tiene el más alto valor para la vida humana, mientras que 
la fama, el dinero o el poder son bienes mediales y terminales, y no pueden 
convertirse en el fin que el hombre debe realizar para humanizarse o para 
elevar su condición, aunque muchas veces los confunda como el fin final de 
la vida168. Esta aclaración, desde luego, es necesaria para tener presente hacia 
dónde dirigir la actuación educativa, pero lo que interesa como tal en este 
sentido no es la felicidad o la vida lograda, que es más bien objeto propio de 
la ética, sino la preparación para llevar esta forma de vida, y justamente esto 
es lo central y significativo en la educación.

De alguna manera, Sócrates considera que esta forma de vida que debe 
promover la educación en el individuo es la práctica de la virtud (areté), 
y esta será la ruta del pensamiento clásico, pero también la nuestra. Pues 
como educadores tenemos la responsabilidad de asumir un acompañamien-
to constante para que el educando, a partir de su propio esfuerzo, pueda 
formarse o asimilar que es él y no otro el agente principal de la educación, 
porque sólo el discípulo puede llevar a cabo el fin final de la educación que 
es el obrar feliz, por lo que el educador tan solo guía en este autodescubri-
miento del educando, que al final es consciente de que puede obrar en su 
propio ser para formar hábitos virtuosos que lo perfeccionen como perso-
na. Razón por la cual la formación de la razón práctica y teórica es central 
en la actuación educativa, que es precisamente lo que implica formar la ra-

168	 Ibid., p. 102.



360

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

cionalidad analógica, porque esta misma da cabida a los hábitos virtuosos 
de la prudencia y la sabiduría.

En cuanto a la filosofía, ella tenía por sobre todo el cometido de brindar 
phrónesis y sofía, esto es, prudencia y sabiduría. Y ambos casos se trata de la 
formación del juicio: en la razón práctica, el juicio prudencial o phronético; 
en la razón teórica, el juicio sapiencial. E incluso había ocasiones en que 
se manejaba una analogía entre ambos juicios: el juicio prudencial era a la 
razón práctica lo que el sapiencial a la teórica. Así pues, la finalidad priori-
taria era formar en la phrónesis. La prudencia, como lo hace ver Aristóteles, 
es la sabiduría de lo concreto, particular y contingente, al modo como la 
sabiduría lo es de lo abstracto, universal y atemporal. Por eso la prudencia 
corresponde a la ética y la sabiduría a la metafísica169.

Lo que aquí queremos dar a entender es sencillamente que el fin de la 
actuación educativa no es el mismo que el de la actuación humana, pues si 
el primer acto busca el obrar feliz, entonces el segundo busca la felicidad, y 
evidentemente no son lo mismo aunque están relacionados. Pues el educa-
dor suscita a través de su actividad productiva, concretada en la lección, una 
acción formativa, que cobra sentido en el aprendizaje del educando. Esto es 
lo que define particularmente a la actuación educativa, pero no con esto el 
educador está llevando al educando a la felicidad misma o a una vida lograda. 
En realidad la educación y la inter-acción entre el maestro y el discípulo, ca-
pacitan al educando para el obrar feliz, porque forman las virtudes que man-
tienen en continuo perfeccionamiento a las potencialidades desde las que el 
estudiante obra interiormente, preparándolo así para la vida o para el fin de 
la actuación humana que es la felicidad. Así, mientras que el educando tiene 
como fin próximo el obrar feliz, en cuanto es responsable de la acción formati-
va que promueve la lección, el educador tiene como fin remoto el mismo obrar 
feliz, porque es a través de su actividad productiva que el estudiante aprende, 
y de allí que sea el educando el centro de la actuación educativa.

Por esta razón, no está desencaminado afirmar que la finalidad de la edu-
cación es la contemplación, que es el mismo obrar feliz. Es entendible que 
esto pueda causar cierta sorpresa, o incluso algunas objeciones, en especial 
en quien está acostumbrado a ver en la contemplación un estado místico 

169	 M. Beuchot, Perspectivas hermenéuticas, México D. F., Siglo veintiuno, 2017, p. 49.



361

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

de sublimes misterios que no es posible vivenciar en la cotidianidad. Pero 
esta representación idílica de la contemplación es una falsa conciencia de 
la realidad que esta misma supone, porque precisamente hemos dicho que 
la contemplación no tiene que ver con un grado sumo de abstracción, que 
se halla huyendo del mundanal ruido, sino con el encuentro de horizontes 
entre el entendimiento y la voluntad. Allí es donde la razón teórica confluye 
con la razón práctica, son una sola razón, que hemos llamado razón analó-
gica, en vista de los sentidos que tiene, pues no se predica unívocamente 
de la razón, como si se tratara de un puro proceder apodíctico como lo ha 
propuesto el racionalismo moderno, pero tampoco se predica de esta equí-
vocamente, en el sentido de los pensadores del Romanticismo que conside-
ran mejor una razón sintiente como opuesta a la razón ilustrada. Por eso la 
razón analógica o racionalidad analógica nos habla de la naturaleza huma-
na, porque en ella se entrelazan teoría y práctica actuando como una, pues 
eso es el ser humano en parte entendimiento pero también en parte apetito 
racional, que es a lo que se hace referencia con la expresión voluntad, que 
viene de voluntas, palabra formada a partir del verbo volo que significa que-
rer. Esto es lo que dispone todo nuestro ser, de forma integral, a conocer y 
a amar (que es la forma de querer más perfecta), y esta relación analógica es 
contemplar, conocer lo que se ama y amar lo que se conoce. 

2. El aprendizaje basado en hábitos virtuosos 
Con la intención de profundizar en la acción formativa que debe suscitar 

la actividad docente, proponemos un análisis del modelo de formación ana-
lógica, que justamente está basado en hábitos virtuosos. Lo que nos planteará 
la necesidad de reflexionar en torno al crecimiento personal y la perfectibili-
dad de nuestras potencias de orden racional, las cuales se ejercitan inmanen-
temente a través de los hábitos intelectuales y volitivos, siempre que dichos 
hábitos se cualifiquen positivamente, es decir, que formen en la virtud. Razón 
por la que necesitamos conocer qué es el hábito y la virtud para entender la 
pertinencia del modelo de formación analógico y su integralidad. 

Para iniciar será adecuado esclarecer lo que consideremos conceptual-
mente con la expresión hábito, que viene del latín habitus, que significa lo 
tenido o poseído, y precisamente la posesión es una dimensión caracterís-
tica de la persona humana, pero no sólo nos referimos al sentido de una 



362

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

posesión material como tener una casa o un automóvil, sino que en este 
caso aludimos a lo que supone una posesión inmaterial, como puede ser la 
posesión inmanente de una idea, que es la representación simple de lo que 
es una cosa. Y si bien nuestras ideas pueden olvidarse, no sucede lo mismo 
con los actos inmanentes que implican la acción de conocer, pues conocer 
lo que es una cosa no sólo supone darse cuenta de la esencia de la misma, 
sino perfeccionar un hábito virtuoso que poseen nuestras potencias cogni-
tivas, y que jamás se olvida. Aristóteles dice al respecto lo siguiente:

En efecto en ninguna obra humana hay tanta estabilidad como en las activi-
dades virtuosas, que parecen más firmes, incluso que las ciencias; y las más 
valiosas de ellas son más firmes, porque los hombres virtuosos viven sobre 
todo y más continuamente de acuerdo con ellas. Y esta parece ser la razón 
por la cual no las olvidamos170.

Por eso no las olvidamos, porque las poseemos interiormente como há-
bitos de nuestras potencias operativas, y al ser nosotros los que poseemos 
dichas potencias, perfeccionándolas a través de los hábitos virtuosos, logra-
mos entonces una mayor autoposesión de nuestro ser personal, es decir, hay 
mayor autonomía y libertad. A esto nos referíamos cuando indicábamos 
que el hábito no puede reducirse a una especie de repetición mecánica de 
actividades, pues dicha concepción implicaría un impedimento para el cre-
cimiento personal y una restricción impositiva para la libertad de la persona 
humana. Entonces, puede que el hábito sí sea una repetición, o mejor aún 
una actuación repetitiva pero esta misma es inteligente y voluntaria. Lo que 
hace más estable nuestra conducta porque acrecienta perfectiblemente su 
operatividad, y a la vez la proyecta al porvenir, puesto que el sujeto, que 
posee las potencialidades operativas, está mejor dispuesto para afrontar la 
acción futura. Así que una definición de hábito que podría recoger lo dicho 
sería la que presentan Naval y Altarejos, “un hábito es el elemento perfec-
tivo de una potencia, en cuanto que, adquirido por el ejercicio, significa el 
crecimiento de la potencia y por eso, ante todo, remite a su capacidad de 
obrar más y mejor”171. En esto consiste el crecimiento personal, en el hecho 
de que el individuo que perfecciona sus potencias operativas por medio del 

170	 Aristóteles, Ética a Nicómaco, I, 10, 1100b-15, trad. J. Pallí Bonet, Madrid, Gredos, 2010, p. 44.
171	  C. Naval & F. Altarejos, Filosofía de la Educación, op. cit., p. 210.



363

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

hábito las posee más y mejor cualificadas, y esto supone una mayor posesión 
perfectiva de sí mismo. 

Entre más perfeccione sus hábitos un individuo, más es dueño de sus 
actos, y esto es lo que ocasiona la formación de hábitos intelectuales y mo-
rales, que son la forma diferenciada de expresar que el individuo forma su 
naturaleza racional, y que por lo tanto aprende para asumir la responsabi-
lidad del obrar feliz o de la vida contemplativa. Lo que tratamos de decir 
con esto, es sencillamente que el sujeto entre más se forma, más realiza su 
naturaleza, a esta realización nos referimos con la expresión humaniza-
ción, que es el fin de la educación, pues el deber del maestro es acompañar 
en la enseñanza a ese despliegue perfectivo de las potencialidades del dis-
cípulo, con el propósito de que este, por sí mismo, pueda realizar lo que 
exige su propia naturaleza humana. Por eso la importancia de cualificar 
positivamente los hábitos que se adquieren, porque también es posible 
que el ser humano pueda llegar a envilecer sus potencias operativas a tra-
vés del vicio. De allí que la diferencia entre la virtud y el vicio resida en 
el hecho de que la primera perfecciona las potencialidades, mientras que 
la segunda impide su crecimiento. Razón por la que el hábito es tempo-
ralmente anterior a la cualificación que provoca la virtud, pues esta mis-
ma es un tipo de hábito que perfecciona las potencias operativas del ser 
humano, pero se adquiere en el proceso perfectivo y no en la inmediatez 
de un solo acto. Desde luego, que la palabra virtud, etimológicamente 
plantea algunas ambigüedades porque puede provenir de vir (varón), que 
se refiere a las cualidades varoniles que debía adquirir el puer romanus (el 
joven romano) entre ellas la nobleza; o también puede derivarse del plural 
de la expresión latina vis (cuyo plural es vires), que entre sus muchas tra-
ducciones puede que acepciones como energía o vigor estén más cercanas 
a lo que quiere significar virtud, en el sentido de perfección en el obrar. 
Sin embargo, nos parece que la palabra griega areté coincide más con el 
concepto de virtud que hemos expuesto, porque dicho término indica 
excelencia, mérito o perfección, y es lo que en realidad significa virtud, es 
decir, una perfección que acrecienta la capacidad de acción en la persona 
haciéndola excelente y digna de mérito, sin que esto último sea lo que lo 
mueva a actuar.



364

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

Cuando la enseñanza tiene este carácter formativo en el que tanto hemos 
insistido, estamos diciendo que el ser humano puede entonces perfeccionarse 
interiormente, adquiriendo el hábito virtuoso, bajo el consejo y la orientación 
que brinda el educador. Pero esto plantea una serie de exigencias, porque la 
formación basada en el hábito virtuoso exige proceder con orden, es decir, 
implica proceder desde la razón, que es la encargada de disponer la forma más 
adecuada para organizar internamente nuestras potencialidades operativas, 
así que el crecimiento personal debe ser graduado, debe darse de forma analó-
gica, porque nuestras potencialidades no sólo son intelectuales, sino también 
sensibles. Incluso, tenemos funciones vegetativas y locomotoras que se pue-
den regular y, de alguna manera, guiar hacia unas costumbres apropiadas que 
favorezcan la realización personal, pero estrictamente no se forman, puesto 
que dichas funciones no son adquiridas como el hábito, sino que están dadas 
fisiológicamente. Esto es prueba de la gradualidad que exige nuestra misma 
condición humana, por eso explicaremos, de forma general, las funciones y 
potencialidades que nos constituyen y aprovecharemos para aclarar cuál es el 
tipo de educación que corresponde a cada función y potencia operativa.

Como lo veníamos mencionando, existen funciones vegetativas, como 
alimentarse, o funciones locomotoras, que están dadas en nuestra condi-
ción corporal y que, por lo mismo, no tienen una dimensión de acción in-
manente, pero sí pueden regularse adquiriendo costumbres que le permi-
tan al individuo disponer de su ser personal de una mejor forma para su 
perfeccionamiento interior. Por eso es menester atender a los cuidados del 
cuerpo en su justa medida, incentivando una buena alimentación, así como 
una serie de rutinas que ejerciten de forma adecuada nuestro cuerpo. Estas 
son actividades que, por supuesto, favorecen nuestro estado de salud, y con-
vienen a la formación de hábitos de naturaleza inmanente. Es más, el aseo 
personal también implica una serie de regulaciones y costumbres que son 
cruciales para el cuidado de la vida individual y, desde luego, para el bienes-
tar de la comunidad en general. Parecerían disposiciones secundarias, pero 
son indispensables para llevar a cabo un proceso de formación integral. No 
obstante, en sentido estricto, aquí no se adquieren hábitos, sino costumbres, 
pues estas mismas implican una perfección en el hacer, mientras que el há-
bito es una perfección en el obrar. 



365

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Los hábitos sólo se forman en las potencias operativas, estas pueden ser 
de dos géneros, a saber, potencias sensitivas y potencias racionales. Las po-
tencias sensitivas se caracterizan por estar vinculadas a las condiciones so-
máticas de nuestra propia fisiología, y podemos hablar de dos clases. Por un 
lado, tenemos las potencias de carácter cognitivo, que se refieren a los senti-
dos externos e internos, que como sabemos, son los puentes que comunican 
nuestro interior con el conocimiento de las cosas particulares y concretas. 
Allí ya hay un sentido de hábito que forja la educación estética, de la que he-
mos hablado brevemente más arriba. Por otro lado, tenemos las potencias de 
carácter apetitivo o tendencial, que son aquellas que conocemos como deseo, 
haciendo referencia al apetito concupiscible que se concentra en lo dado 
inmediatamente a la percepción sensible, y como impulso, que a diferencia 
del deseo, se refiere al apetito irascible que trasciende lo dado a los sentidos 
y se proyecta más allá de la satisfacción inmediata, dirigiéndose a bienes 
que son más difíciles de alcanzar. En efecto, los impulsos siguen siendo de 
naturaleza sensitiva, pero poseen un claro carácter inmanente. A este tipo 
de potencias operativas está dirigida la educación afectiva172.

Sin embargo, podemos hablar de verdadera formación de hábitos vir-
tuosos sólo en el caso de las potencias racionales por su naturaleza inmate-
rial, puesto que los órganos comprometidos en dichas potencias operativas 
son eso, medios o instrumentos que es lo que significa la palabra griega ór-
ganon. Este carácter inmanente de las potencias racionales también tiene una 
subdivisión, que podemos plantear de la siguiente manera. Hay potencias de 
carácter intelectual, cuya raíz es la razón teórica que tiene por objeto la ver-
dad en sí misma, y hay potencias de carácter moral, que se fundan en la razón 
práctica pues su objeto es el bien en cuanto conocido por el sujeto. De allí 
que la formación de hábitos virtuosos tenga una doble naturaleza: virtudes 
dianoéticas, que le competen a la educación intelectual, y virtudes éticas, que 
le competen a la educación moral173. De manera que una educación integral 
atiende a cada uno de estos factores, es decir, a las funciones vegetativas y 
locomotrices, a las potencias sensitivas (cognoscitivas y apetitivas), y a las 
potencias racionales (teóricas y prácticas). 

172	  Ibid., pp. 213-228.
173	  Ibid., pp. 229-240.



366

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

Figura 32. 
Modelo de educación integral o analógica, basada en hábitos y costumbres

Elaboración propia. Basada en Ibid., pp. 218-245.

En la Figura 32 podemos ver reflejado un modelo de educación integral, 
que no atiende simplemente a los hábitos de la razón teórica, como es cos-
tumbre en algunos contextos educativos, sino que se adecúa a las exigencias 
de la formación de las potencias operativas de la persona humana. Este es un 
punto de partida para entender que también las potencias, que crecen y se 
perfeccionan con los hábitos virtuosos, se pueden diferenciar entre sí en sen-
tido lógico, puesto que no hay una única dimensión perfectible en nuestra 
condición ontológica, sino que hay múltiples formas en las que se despliega la 
naturaleza humana. Pero esta multiplicidad no es ajena a la unidad de nuestro 
ser personal, al contrario, el cultivo de nuestras potencias se realiza a partir del 
todo que somos. No nos podemos figurar a un ser humano escindido y frag-
mentado, como si estuviéramos constituidos por facultades separadas y sin re-



367

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

lación mutua, porque en realidad toda nuestra identidad personal integra así 
mismo todas nuestras potencias operativas. Por esta razón, la educación debe 
corresponder a la naturaleza propia del ser humano, y como lo afirma Naval y 
Altarejos, no hay educación si sólo desarrollamos los hábitos o las costumbres 
de una de las dimensiones mencionadas. Es necesario articularlas todas para 
responder a lo que la actuación educativa demanda. 

Es más, aunque no lo hemos mencionado, también sería pertinente mati-
zar algunos aspectos que no se concentran netamente en la educación moral, 
pues la razón práctica no se reduce a la acción o praxis, ya que a la vez es acti-
vidad o poiesis. Incluso, la acción no sólo se reduce al ethos personal, que es a 
lo que responde la educación moral propiamente hablando, sino que también 
hay un ethos colectivo, que configura una vida común y compartida con otras 
personas. A esto lo denominaban los pensadores clásicos como polis, expre-
sión de la que proviene el término política, que hace referencia explícita a 
nuestra naturaleza social, para la cual cultivamos hábitos, y de esto justamente 
se encarga la educación cívica. Y como lo advertíamos, consideremos que así 
como educamos en la praxis, en sentido ético y político, también lo hacemos 
en las artes, la técnica o el trabajo. Estas dimensiones del acto humano son 
esenciales para entender que somos seres que creamos espacios de posibilidad 
en los que se proyecta nuestra intimidad personal y colectiva. Eso que llama-
mos mundo, cultura y civilización existe gracias a los lazos de las tradiciones 
que han forjado un ámbito que nos pertenece, un mundo propio, artificial si 
se quiere, que traslada a la realidad nuestra intencionalidad de permanecer en 
la existencia, y de permanecer bajo un rasgo peculiar que habla con elocuen-
cia de la riqueza de nuestro ser y de su valor. Por eso necesitamos crecer en 
hábitos poiéticos a los que puede responder una educación artística, técnica y 
laboral, que podríamos llamar globalmente educación poiética. 

No es este el espacio para desarrollar lo que implican cada una de estas 
dimensiones, que son esferas amplías y fructíferas para explorar desde la 
actuación educativa. Sencillamente, hemos querido presentar un modelo 
global que recoja las exigencias que debe plantearse cualquier educador a la 
hora de enseñar con una intención formativa. Nuestro aporte, en este senti-
do, se enfocará en algo más particular, analizando lo que implica cultivar las 
virtudes dianoéticas de la razón teórica, concentrándonos explícitamente 



368

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

en la virtud de la ciencia y la inteligencia, y sus relaciones con la sabidu-
ría. Esto a partir del planteamiento que hemos propuesto en lo precedente 
sobre la interdisciplinariedad. En este punto nos detendremos específica-
mente para explorar los matices de la educación integral o analógica, por lo 
que será necesario procurar una articulación entre los hábitos de la razón 
teórica, con el propósito de promover esta visión de la formación basada en 
virtudes, pero comenzando con el aspecto que prevalece en la mayoría de 
contextos educativos, que se centra en la enseñanza y el aprendizaje disci-
plinar, sólo que lo abordaremos desde la perspectiva de la integración de las 
ciencias, que requiere un cultivo de las virtudes de la ciencia y la inteligen-
cia, y que será el aspecto a desarrollar en lo subsiguiente.

3. Formación de hábitos de la razón teórica y la in-
terdisciplinariedad

Se habrá podido entrever que nuestra pretensión dista de proponer una 
formación intelectual que esté separada de las otras dimensiones de la for-
mación humana. Pues justamente esta escisión entre la educación del in-
telecto y las formas de educación restantes, suele ser común en una visión 
unívoca de la actuación educativa. Lo que se puede deber a una fuerte in-
fluencia racionalista que ha permeado a gran parte de las ciencias educativas 
desde la modernidad. Por el contrario, lo que buscamos considerar es la 
pertinencia de hacer una distinción lógica entre los hábitos propios de la 
razón teórica y aquellos propios de la razón práctica, pero entendiendo que 
estos mismos, y los otros tipos de hábitos, hacen parte de la unidad personal 
del individuo que cultiva y perfecciona sus potencias operativas. Por lo que 
es el hombre el que se forma en su integridad, siguiendo la orientación del 
educador. No obstante, como lo hemos advertido, nos concentraremos esta 
vez en la formación de los hábitos intelectuales con el propósito de llamar 
la atención sobre las virtudes que se deben promover para que sea posible 
el quehacer interdisciplinar en el contexto investigativo. De esta manera, 
analizaremos especialmente las virtudes dianoéticas de la razón teórica, que 
son la ciencia (episteme), la inteligencia (nous) y la sabiduría (sophía).

Más que por las virtudes, quisiéramos empezar mencionando las opera-
ciones a las que estas mismas perfeccionan. Las operaciones de la razón teó-



369

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

rica son tres, procederemos a mencionarlas de la más simple a la más com-
puesta, a saber, la abstracción, el juicio y el raciocinio (ver Figura 22 y 23). 
Sabemos que la abstracción es la operación del entendimiento a partir de 
la cual obtenemos el concepto, que es la esencia de la cosa en cuanto repre-
sentada por la mente, y a la vez lo que de universal hay en el ente particular. 
Incluso, hemos abordado los grados de abstracción y de universalidad (ver 
Tabla 11) en los que se situaría cada disciplina, según su ontología regional 
y sus objetivos científicos, para que pudiéramos notar que cada ciencia abre 
una posibilidad de cultivar nuestro ser personal. Por eso la abstracción no 
sólo es una operación, también es un hábito virtuoso porque es una po-
tencia de la razón teórica que es perfectible, y entre más se promueve en la 
educación intelectual más crece la persona en esta capacidad de obrar. Este 
hábito lo denominaremos virtud intelectual de la abstracción. 

No obstante, esta operación se articula con otras dos que son significa-
tivas, por un lado, con la generalización, que se refiere al hecho de cómo el 
entendimiento asigna el concepto, que es el objeto abstraído, a un conjunto 
de entes que poseen un mismo género o especie (como es el caso del con-
cepto hombre, que se aplica a la vez para Platón como para Aristóteles), y 
es lo que conocemos como virtud intelectual de la generalización; y por otro 
lado, también se articula con la denominación, que es una operación que se 
lleva a cabo de forma inmanente en el sujeto y a partir de la cual lo general 
del concepto se hace universal, es decir, adquiere carácter real, refiriéndose 
directamente a todas las cosas designadas y a sus propiedades con el mismo 
verbo mental, y que posteriormente se exterioriza como palabra. Esta es la 
virtud intelectual de la conceptualización a partir de la cual podemos volver 
de lo abstracto a la experiencia que suscitó la formación del concepto, pero 
extendiendo su referencialidad a todos los individuos cuya estructura onto-
lógica es idéntica en esencia.

Otra de las operaciones imprescindibles de la razón teórica es el juicio, 
que es la afirmación de la conveniencia o disconveniencia que existe entre 
dos conceptos. Esta sentencia que emite el entendimiento también es de 
naturaleza inmanente, y es fundamental porque este acto del pensar puede 
manifestar algo verdadero o falso. Esto supone una relación de coherencia, 
que se da entre los signos formales que componen el juicio, y también una re-



370

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

lación de correspondencia, pues la verdad lógica que establece el juicio debe 
adecuarse a la verdad ontológica o a lo que las cosas son. La doble relación 
que se presenta en el juicio nos permite hablar de dos hábitos virtuosos de 
carácter intelectual (ver Figura 33): la virtud de implicar, que precisamente 
demanda un análisis de los conceptos que se comparan, pero también de re-
coger en un solo enunciado una síntesis que afirme si estos mismos concep-
tos convienen o no, por lo que es un hábito central de la razón teórica, pues 
implicar requiere coherencia; mientras que la virtud de explicar es el hábito 
que despliega el sentido de las cosas y esto le permite al individuo trascender 
su entendimiento para estar seguro de si lo que afirma corresponde efecti-
vamente con lo que es la realidad. De esta manera, podemos suponer que 
ambas virtudes están asociadas, porque a pesar de que se pueda hacer esta 
distinción, esto en nada vulnera la unidad de la operación que se lleva a cabo 
en el juicio, y que podríamos llamar globalmente hábito judicativo.

Se habrá podido notar que las virtudes relacionadas con nuestra capa-
cidad de juzgar nos recuerdan a la sintaxis y la semántica, pero faltaría la 
pragmática. Y desde luego que también esta se convierte en un hábito que 
se puede perfeccionar. Para entenderlo remitámonos a la operación del ra-
ciocinio, que es el acto del pensamiento mediante el cual podemos compa-
rar verdades conocidas para obtener una verdad desconocida. Sin embargo, 
nuestro objetivo no es centrarnos en una aplicación argumentativa (porque 
el argumento es la manifestación del raciocinio) que sea netamente lógica o 
solamente retórica. Por eso será mejor hablar, en este contexto, de un hábito 
que nos permita relacionar la forma lógica y retórica de argumentar, para 
que lo que comunicamos a otros sea a la vez dialéctico y poético, es decir, 
que presente las evidencias al entendimiento, pero que también pueda per-
suadir a la voluntad. Razón por la que se debe promover la virtud de aplicar 
(o de dialogar), que nos permita formarnos en las exigencias de la teoría de 
la argumentación de la lógica formal, pero que así mismo sea crucial un 
aprendizaje que nos conduzca a decir la verdad poéticamente. 

En síntesis, podríamos decir que las operaciones propias de la inteligencia, 
como la abstracción y la capacidad de juzgar, crecen o se forman si en la ense-
ñanza se promueven actividades que desarrollen la virtud abstractiva, la vir-
tud intelectual de generalizar y conceptualizar, así como la virtud de implicar 



371

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

y de explicar. Esto si se conjugan a la vez las operaciones propias de la razón, 
que se acrecientan con la virtud de aplicar, que acoge no sólo lo que compete 
a la formación argumentativa, sino también a la formación retórica, que son 
hábitos que se ordenan a la virtud de la ciencia. De forma tal, que si entrela-
zamos las virtudes de la inteligencia, a la que también le compete la intuición 
de los primeros principios del pensamiento, con las virtudes de la ciencia, que 
son de corte racional y que tienden a ser más discursivas y procesuales, seguro 
tendremos la oportunidad de ir más allá de una educación racionalizada que 
sólo se preocupa por los contenidos, y pasar de esta manera a la formación 
de potencias operativas más acordes no sólo con el quehacer propio de cada 
disciplina o especialidad, en cuanto hagan parte de un proyecto interdiscipli-
nar, sino también con la integración que a nivel educativo se presentaría en el 
marco de un currículo que articula los saberes disciplinares. 

Aquí la interdisciplinariedad deja de ser sólo una concepción de la in-
tegración entre las ciencias, y se convierte en una forma de integración en 
el ámbito educativo. Lo que puede ser así si se promueven los hábitos de la 
razón teórica de una forma graduada y acorde con lo que supone el realismo 
filosófico moderado, que se basa en un orden de significación, que tiene en 
cuenta los grados de abstracción y su universalidad, así como las dimensio-
nes hermenéuticas y epistemológicas que están comprendidas en cada una 
de las ciencias. Porque si bien la interdisciplinariedad científica y la inter-
disciplinariedad educativa tienen sus respectivas diferencias174, no por esto 
dejan de estar relacionadas. Así que los aspectos de la interdisciplinariedad 
científica, que hemos propuesto, se vinculan con el modelo de educación 
analógica basado en hábitos, pero desde luego no son lo mismo. Por eso 
la importancia de formular un modelo de aprendizaje basado en hábitos, 
antes de hablar de la interdisciplinariedad y su inserción en la educación, 
pues primero era indispensable saber cuáles eran las raíces que deben en-
cauzar dicha integración de saberes disciplinares en el contexto educativo, 
para después matizar la forma en la que esta integración puede surgir. Si no 
lo hacíamos así, podíamos correr el riesgo de plantear el mismo problema 

174	 C. Vasco, “Interdisciplinariedad en la formación universitaria: una síntesis de sus especificaciones 
y actualización”, en C. Hernández, E. Leff, C. Vasco, H. Uribe, Interdisciplinariedad: Un desafío para 
transformar la universidad en el siglo XXI, Cali, Universidad Autónoma de Occidente, 2017.



372

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

de la fragmentación disciplinar que se sufre actualmente. La formación de 
estas virtudes de la razón teórica, que son pocas pero importantes, es lo que 
capacita al educando para concebir las relaciones entre los distintos saberes, 
y la forma en la que los puede integrar sin que esto fragmente la unidad del 
conocimiento, pero sobre todo sin que esto le impida continuar perfeccio-
nando sus hábitos intelectuales, que es lo central en la actuación educativa. 

Figura 33. 
Modelo de aprendizaje basado en los hábitos de la razón teórica. 

 

Elaboración propia. Basada en C. Naval & F. Altarejos, Filosofía de la Educación, op. 
cit., pp. 237-241.

El educando podrá acostumbrarse a identificar los límites epistemológi-
cos y hermenéuticos de las disciplinas con el tiempo, pero lo que le permitirá 



373

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

lograrlo dependerá del hábito que haya adquirido en el aprendizaje y no de los 
contenidos o métodos (que sin duda capacitan su memoria), sino de las virtu-
des intelectuales que acrecientan y mejoran las potencias operativas como la 
abstracción, la generalización y la conceptualización, presentes en todo tipo 
de acción inteligente, y que se complementan con la capacidad judicativa y 
racional del ser humano, perfeccionadas gracias a la virtud de la implicación, 
la explicación y la aplicación que forman la inteligencia y la razón, dos de 
las cuatro funciones del entendimiento. Con esto tendremos un modelo de 
acción formativa integrado, al menos en el marco de la razón teórica, que es 
hacia el cual debe proyectarse la enseñanza productiva del docente, por lo que 
tiene la responsabilidad de fomentar a través de sus lecciones una acción inte-
grada en el educando. Porque la finalidad de la educación no es la integración 
entre las disciplinas, sino que la enseñanza sea integral para que promueva en 
el educando el cuidado de sí mismo, permitiéndole una formación perfectible 
que lo humanice. Lo que es cierto, es precisamente que la interdisciplinarie-
dad educativa coadyuva a este redireccionamiento de la educación hacia la 
integración, pero lo hace sólo para buscar la restitución de la finalidad propia 
de la actuación educativa, y nos parece razonable iniciar allí donde lo común 
es educar en torno a las disciplinas.

4. Pedagogía y didáctica analógica: Hacia una for-
mación interdisciplinar

Para incursionar en la formación interdisciplinar será adecuado que conte-
mos con una perspectiva pedagógica y didáctica acorde con las exigencias que 
hemos indicado en el abordaje anterior. Inicialmente, ya hemos adelantado en 
qué consiste el concepto de educación analógica, para lo cual se han estudiado 
algunos conceptos relacionados con la antropología y la ética como lo son las 
nociones de actuación humana, hábito y virtud. Estas mismas nos han llevado 
a determinar más claramente lo que se reúne en la actuación educativa, ya sea 
como actividad docente, refiriéndonos a la enseñanza, o como acción forma-
tiva, aludiendo al aprendizaje. Esto nos permite entrever la forma en la que se 
configura vertebralmente nuestra concepción pedagógica, pero quisiéramos 
enfatizar algunas ideas que nos aproximen a comprender su condición analó-
gica, y cómo esta misma favorece la formación interdisciplinar. Algo similar 



374

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

intentaremos llevar a cabo en torno a la didáctica, de la cual también tenemos 
una concepción analógica que sustentaremos en términos generales, pero que 
ciertamente contribuirá a mejorar la actividad docente en lo que se refiere a 
los métodos, procedimientos y formas de enseñanza que podrían aplicarse en 
la práctica cuando el contexto de la formación exija un perfeccionamiento de 
los hábitos intelectuales que se asocian con la interdisciplinariedad educativa.

Con esto en mente, procedamos a realizar algunas acotaciones al res-
pecto de lo que entendemos por pedagogía. La pedagogía es un saber edu-
cativo de carácter eminentemente práctico, pero aquí práctico no quiere 
decir que sea un tipo de proyección experimental de una serie de regulacio-
nes, pensadas teóricamente, y que se fundan en principios universales que 
devienen de ciencias como la ética o la psicología. Esta concepción típica 
de la perspectiva poskantiana de la pedagogía pierde de vista el sentido de 
la praxis clásica, que hemos querido rescatar previamente. Desde nuestro 
punto de vista, la pedagogía es un conocimiento práctico porque se ampara 
en la realización del mismo obrar humano, es decir, aquello sobre lo cual 
reflexiona, que es la acción educativa, es su propio fundamento. Pues si lo 
pensamos bien, la acción o el obrar en general no es algo dado o presente en 
el mundo, como efectivamente lo podemos constatar, pues mientras que un 
ente natural está ante nosotros y tiene su propia independencia ontológica, 
nuestras acciones no están dadas previamente sino que las vamos configu-
rando a partir de nuestra libertad personal. De esta forma se da una conca-
tenación singular entre el sujeto que conoce y la obra conocida, porque esta 
última toma forma gracias al mismo agente. Por eso la pedagogía no puede 
ser una ciencia que se ajuste a unos fundamentos universales y axiomáti-
cos, como lo podemos ver en el conocimiento teórico, ya que las acciones 
son contingentes, es decir, pueden ser siempre de otra manera, y allí no hay 
universalización posible, al menos en el sentido de las ciencias naturales y 
formales. Así que la pedagogía es una ciencia práctica, porque su objeto 
de estudio que son las acciones, específicamente las formativas, dependen 
de la libertad personal del individuo que obra en correspondencia. Lo que 
no implica que no tenga un carácter ideal, después de todo también es un 
saber que orienta en el sentido de la vida, por lo que se asienta en una visión 
teleológica de la acción, que es precisamente la que hemos discutido con 



375

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

antelación. De allí que la expresión “ideal”, desde esta perspectiva, no haga 
referencia a que la pedagogía tiene por objeto de estudio un ente formal, 
sino más bien alude al hecho de que hay valores objetivos que mueven al ser 
humano a perfeccionarse constantemente.

Esto nos hace más conscientes de la complejidad que reúne la pedagogía, 
porque si bien es un saber práctico, ya que requiere mantener una tensión 
entre la acción formativa y la actividad docente, o lo que sería lo mismo, en-
tre praxis y poiesis. Pero esto no implica que no se apoye en saberes teóricos. 
Por eso encontramos que la pedagogía está vinculada con disciplinas como 
la biología, la psicología o la sociología, que son ciencias que tienden a tener 
una inclinación más teórica que puramente práctica, pero que pueden ser 
indispensables para mejorar la actividad docente con el objetivo de promo-
ver de forma más adecuada la acción formativa. Según esto la pedagogía en 
realidad es un muy buen ejemplo de interdisciplinariedad, puesto que debe 
articular disciplinas teóricas como las que hemos mencionado, pero tam-
bién aquellas que son aplicadas en el sentido de que operan técnicamente 
para que el educador pueda ejercer su actividad docente, como lo puede ser 
la didáctica o la organización escolar o universitaria; y por supuesto se apo-
ya en saberes que también son netamente prácticos como la ética o la políti-
ca, que también son disciplinas que tienen por objeto material de estudio la 
actuación humana, sólo que la estudian desde una perspectiva diferente. En 
términos generales, esto nos permite entender con mayor claridad la analo-
gicidad que expresa en términos epistemológicos la pedagogía, pues no sólo 
implica los saberes teóricos, sino también los saberes prácticos (morales y 
cívicos), así como los saberes aplicados de carácter técnico e instrumental.

La Pedagogía o saber educativo resulta así un saber integrado por otros sa-
beres de diverso rango, aunque siempre con un componente esencial de 
practicidad; los saberes teóricos puros no sirven de suyo y directamente a la 
constitución del saber educativo, que siempre es un saber artístico o técni-
co, entendiendo éstos en sentido clásico de saber hacer 175.

Esto no sólo nos deja en el umbral de una concepción analógica de la 
pedagogía como saber educativo que integra a diferentes disciplinas desde 
un punto de vista sistemático, sino también en el sentido de que se distancia 

175	 Ibid., p. 79.



376

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

de una concepción unívoca, como la pedagogía herbartiana inspirada en 
el racionalismo ilustrado, y también de una concepción equívoca, como la 
pedagogía de Fröbel basada en el racionalismo romántico176, para dar aper-
tura a una vía más prometedora en lo concerniente a la actuación educativa, 
porque exige una integración en la actividad docente y a la vez en la acción 
formativa. A esta última hemos dedicado algunas aclaraciones precedentes 
en torno a la necesidad de un aprendizaje basado en hábitos virtuosos, pues 
son estos los que disponen de mejor forma nuestras potencias operativas 
cuando están integradas (Figura 32). Sin embargo, nos hemos detenido 
en los hábitos de la razón teórica (Figura 33) para atender las exigencias 
formativas que son necesarias en la interdisciplinariedad. Ahora sería per-
tinente hablar de una concepción analógica de la enseñanza, y la necesidad 
de que exista un educador facultado para promover didácticamente en sus 
lecciones esta integración entre disciplinas en todo tipo de contexto educa-
tivo en el que se encuentre.

El término didáctica proviene del vocablo griego didasko, que quiere de-
cir literalmente yo enseño o yo instruyo, y si ya sabemos que enseñar es una 
actividad productiva, porque el maestro (didáskalos) prepara y diseña su 
lección (didascalía), será evidente que la didáctica es una disciplina peda-
gógica que estudia los diversos elementos que intervienen en la enseñanza, 
sean estos humanos o materiales, siempre y cuando estos mismos orienten 
la acción formativa del educando177. En general, los elementos a los cuales se 
hace referencia pueden a acotarse a cinco (ver Figura 34): 
1)	 El alumno, a quien va dirigida la enseñanza porque es el centro de la ac-

tuación educativa, ya que es el sujeto en el que recae la acción formativa 
y a partir de la cual puede perfeccionar sus propias potencias operativas.

2)	 El maestro, es quien realiza la actividad productiva o quien imparte la 
enseñanza a través de la lección, y tiene el fin de promover el aprendizaje.

3)	 La asignatura, que engloba una serie de contenidos temáticos dispuestos 
bajo un hilo conductor coherente y contextualizado a las exigencias de los 
educandos, usualmente vinculados a una disciplina, y que representan una 

176	 N. Abbagnano & A. Visalberghi, Historia de la pedagogía, trad. J. Hernández, México D. F., Fondo de 
Cultura Económica, 2019. 

177	 M. Gómez, Didáctica de la filosofía, Bogotá D. C., Universidad Santo Tomás, 1983.



377

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

parcela de la cultura objetiva, que se convierte en el medio que permite lle-
var a cabo el cultivo interior (o la realización de la cultura subjetiva).

4)	 Los objetivos, son los fines parciales que se ordenan a lograr acciones 
formativas que permitan un aprendizaje para la vida, y no sólo para 
una profesión.

5)	 Los métodos, que son los caminos que se transitan para concretar los 
objetivos y que pueden variar según lo requieran los fines que se per-
siguen en el proceso de enseñanza y que se proyectan en la planeación 
establecida por el maestro.

Se podrá observar que la dimensión teleológica es crucial en la didácti-
ca, pues tal como se sugiere, los objetivos son fines alcanzables, que deben 
contrastarse con los desempeños que se han obtenido durante el proceso. 
Esto dependerá fundamentalmente de cómo el docente haya dispuesto la 
duración que abarca su planeación didáctica, que puede ser diaria, semanal, 
por unidad, por periodo académico o anual178.  Pero para proceder ordena-
damente es crucial que se planteen objetivos de diferentes clases, a saber, un 
objetivo general o a largo plazo, que es un fin amplio que conlleva un lapso 
extenso para concretarse, unos objetivos específicos o a mediano plazo, que 
corresponden a las metas remotas que abarcan procesos periódicos, y unos 
objetivos próximos o a corto plazo, que son logros puntuales que se pueden 
alcanzar en una sola lección o en ocasiones en una secuenciación de lec-
ciones. Básicamente los objetivos se plantean en una fase de previsión, que 
después se compararán con los procesos que se hayan llevado a cabo, según 
la planeación docente y el tipo de logro del cual se esté hablando, en una 
fase de verificación179. Llegado este momento será esencial implementar el 
control del aprendizaje, que se hace a través de la evaluación y sus distintas 
clases. Pero lo que queremos resaltar es sencillamente que la dimensión te-
leológica de la educación encauza toda la alineación curricular, algo de lo 
que ya el mismo Tyler180 estaba consciente, ayudando también a esclarecer 
los métodos didácticos que deberían ser aplicados por el educador.

178	 R. Arends, Aprender a enseñar, 7ma Ed., trad. S. Olivares & G. Padilla, México D. F., MacGraw-Hill, 2007. 
179	 M. Gómez, Didáctica de la filosofía, op. cit., p. 183.
180	 R. Tyler, Principios básicos del currículo, 5ta Ed., Buenos Aires, Ediciones Troquel, 1986. 



378

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

Figura 34.
Elementos de la didáctica analógica

Elaboración propia. Basada en M. Gómez, Didáctica de la filosofía, op. cit., pp. 32-35.

Los métodos, sin duda, tendrán que disponerse según los objetivos pro-
puestos, respetando la intencionalidad formativa de los mismos, que es lo que 
nunca se puede perder de vista. Sólo que al considerar que los docentes aposta-
rían por una implementación de una formación interdisciplinar, sería adecua-
do que no sólo articularan los objetivos hacia el modelo de aprendizaje basado 
en hábitos, sino que dieran cabida de forma especial a la formación de hábitos 
de la razón teórica. En consecuencia, los métodos didácticos deben integrar-
se para que el diseño de las lecciones y su secuenciación sean acordes con el 
contexto pedagógico interdisciplinar. Podemos hablar de dos grandes métodos 
didácticos, deductivo, que va de lo general a lo particular, e inductivo, que parte 
de lo particular para llegar a lo general. Estos mismos métodos enmarcan las 



379

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

dos vías que se pueden recorrer en el proceso de la enseñanza interdisciplinar, 
pero se necesitarán procedimientos para lograrlo, puesto que estos serán los 
pasos a partir de los cuales se transitará el camino (ver Figura 35). 

Los procedimientos deductivos van de la generalización, que es el estado 
más universal del que puede partir el proceso de enseñanza y, por lo tanto, 
el más ideal en términos de lenguaje didáctico. Pero también es posible en-
señar a través de la síntesis, con el propósito de estudiar de forma integrada 
un todo que puede abarcar desde un discurso hasta un ente específico que 
se esté estudiando de forma puntual. Incluso, también es posible diseñar 
una lección a partir de la demostración, que es la configuración silogística 
y apodíctica de la razón y que es frecuente en la exposición de temas que 
suelen necesitar de una mayor rigurosidad lógica. También nos podemos 
valer de la comprobación, a partir de la cual aumenta la confianza del enten-
dimiento en los principios universales, pues estos mismos se despliegan y se 
pueden explorar detenidamente para mostrar la naturaleza de su evidencia. 
Procedimiento al que puede seguirle la aplicación, que implicará verificar la 
validez del principio en varios casos, y que suele acompañarse de la sinopsis, 
que permite la construcción de modelos que representan el principio gene-
ral del cual se ha partido para impartir la lección181. Las ramas teóricas del 
conocimiento tienden a favorecer este tipo de procedimientos deductivos, 
pero la idea es implementarlos en conjunto con los procedimientos induc-
tivos para aplicar una enseñanza interdisciplinar. 

En el caso particular de los procedimientos inductivos encontramos que el 
planteamiento de las lecciones se dirige a situaciones fácticas y concretas (ver 
Figura 35). Uno de los que se desarrolla frecuentemente es el análisis, es decir, 
sesiones que se desenvuelven a partir de un tema que se divide en partes o frag-
mentos más simples, permitiéndoles a los estudiantes tener una comprensión 
más desglosada de las cosas. Asimismo, es preciso que podamos implementar 
la observación, este procedimiento facilita el hecho de concentrar las potencias 
operativas del alumno en un fenómeno concreto y que acrecienta las capaci-
dades descriptivas del educando. Claramente, existe otra forma que puede ser 
complementaria a este procedimiento, que es la experimentación, otro de los pa-
sos bajo los cuales se puede proceder para focalizar la atención del entendimien-

181	 Ibid., pp. 48-49. 



380

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

to en aspectos que requieren descripciones más sutiles, para lograrlo el maestro 
construye las circunstancias en las que se dará la actividad con el objetivo de que 
el educando puede tener vivencias formativas, pero orientadas a acrecentar un 
determinado tipo de facultades cognitivas. Otra de las formas de diseñar una 
lección es utilizar la comparación, este es un proceso que facilita la identificación 
de las diferencias, pero también de las semejanzas que hay entre las cosas; aspec-
to que es importante para la formación intelectual, ya que se enseña al discípu-
lo a distinguir, pero sin perder de vista la unidad que se manifiesta en aquellos 
fenómenos que se comparan. También se puede acudir a la ejemplificación con 
el fin de indicar al educando algunos casos que guardan cierta similitud con lo 
que se ha explicado, lo que favorece la comprensión del tema182. De aquí se arri-
ba nuevamente a la generalización y puede cerrarse el ciclo de procedimientos. 

Como vemos esta integración entre la deducción y la inducción puede ser 
factible de diferentes formas, todo dependerá estrictamente de las intencio-
nes formativas del educador, pero desde luego puede integrar diferentes pro-
cedimientos que le permitan poner en práctica una didáctica interdisciplinar. 
Es más, podrá complementar este planteamiento con formas de enseñanza, 
que pueden ser de carácter intuitivo o verbal, y sirven para comunicar lo que 
la lección contiene. Según esto, las formas de enseñanza objetivas (o intuitivas) 
se valen de los sentidos externos e internos para transmitir el conocimiento. 
Pero las más usuales en la educación son las formas de enseñanza verbales, que 
pueden ser acromáticas (del griego acróama, discurso), porque exponen la lec-
ción de forma discursiva, o erotemáticas (del griego erotáo, preguntar), que 
desarrolla el contenido de la enseñanza a través de preguntas183. Aquí confir-
mamos que la enseñanza articula dos formas bajo las cuales el docente puede 
impartir sus lecciones, pero debe buscar un equilibrio entre las mismas, no 
sólo exposición o preguntas ni conocimiento a través de los sentidos, sino am-
bos, lo que es una práctica bastante analógica. Y en efecto se integra muy bien 
a lo que habíamos presentado previamente sobre lo que implica la actividad 
docente, pues insistíamos en el hecho de un modelo que no sólo presentara 
la lección de forma lógica, sino que lo hiciera acogiendo el arte de decir poé-
ticamente la verdad, es decir, valiéndose de la retórica, lo que viene muy de 

182	 Ibid., p. 48.
183	 Ibid., pp. 50-51.



381

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

la mano al menos en lo que corresponde a las formas de enseñanza verbales. 

Figura 35. 
Procedimientos deductivos e inductivos

Elaboración propia. Basado en Ibid., pp. 47-49.

Al final, podemos ver que una formación interdisciplinar tiene una varie-
dad amplia en lo concerniente a la práctica educativa, no sólo por el modelo 
de aprendizaje basado en hábitos que hemos expuesto, sino porque la mane-
ra de lograrlo reside en una concepción analógica de la pedagogía y la didác-
tica, que facultan al educador para que sus lecciones integren la posibilidad 
de la formación de estos hábitos virtuosos que puedan superar los obstáculos 
de la hiperespecialización y de la pérdida de unidad que existe en la misma 
práctica pedagógica. Sin embargo, este tan solo es un espectro de la cuestión, 
que puede seguir ampliándose al planteamiento curricular, y también desde 
luego a la docimología, que es el tratado sobre el control del aprendizaje o 



382

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

la evaluación. Pero que abre horizontes analógicos para pensar la actuación 
educativa, y la finalidad de la misma educación, que no es otra que la de hu-
manizar para elevar la vida activa hacia la vida contemplativa. 

Conclusión
Sabemos que la actuación educativa está conformada por la actividad 

transeúnte del docente, que es aquel que enseña por medio de su lección, 
pero también por la acción inmanente del alumno, quien aprende a través 
de lo comunicado por el pedagogo. Es curioso porque el pedagogo en la 
antigüedad era el esclavo que mostraba el camino al discípulo para condu-
cirlo a la escuela. Esto nos ha llevado a preguntarnos por la finalidad de la 
educación, y para esto hemos tenido que acudir a la antropología filosófica, 
y desde allí hemos podido indicar que la actuación educativa puede trans-
formar interiormente al ser humano, considerando en este una capacidad 
intrínseca que es la de ser una creatura perfectible, un proyecto que se des-
pliega en un horizonte de posibilidad, pero que debe contar con la direc-
ción y el consejo del maestro. No para imponer preceptos o ideologías, todo 
lo contrario, la enseñanza del educador, que puede ser comunicada lógica 
y poéticamente, es un sentido de las cosas y de la vida, y le permiten al edu-
cando ubicarse para que pueda cuestionarse sobre su propio sentido. Debe 
decidir por sí mismo, por eso el maestro propugna por una enseñanza for-
mativa que adhiera en la vida de su discípulo, para que este mismo no sólo 
pueda darse cuenta de la responsabilidad que tiene en sus manos, que es la 
del cuidado de la vida misma, sino para que pueda conservar este mismo 
crecimiento personal y así pueda actuar en concordancia con la finalidad 
del cultivo interior.

En esto ha consistido nuestro esfuerzo, en mostrar en qué consiste la 
educación analógica, porque en esta concepción converge un modelo inte-
gral tanto de la enseñanza como del aprendizaje, y que se proyecta con sen-
tido porque reconoce que la vida humana tiene una finalidad, y ese fin final 
no es otro que la felicidad. Esta perspectiva desde la cual comprendemos el 
telos del ser humano nos ha llevado, en consecuencia, a preguntarnos por 
las acciones que nos permiten perfeccionar nuestras potencias operativas, 
a partir de las cuales obramos. Esto nos condujo a proponer un modelo de 



383

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

aprendizaje basado en hábitos, pero así como hay hábitos moralmente bue-
nos también los hay moralmente malos. Así que de forma explícita estudia-
mos la virtud (o areté para los griegos) y hemos llegado a presentar en qué se 
fundamentaría un modelo de educación analógica o integral, por lo que nos 
detuvimos a precisar las potencias operativas que pueden educarse desde 
distintos tópicos, según corresponde con nuestra propia dignidad personal. 
Posteriormente nos centramos en la educación de la razón teórica, que debe 
ordenarse correctamente porque es allí donde residen nuestras facultades 
más elevadas, y por lo mismo, las que pueden dirigir rectamente a las de-
más, pero también las hemos analizado puesto que educar los hábitos de 
la razón teórica nos podía ayudar a esclarecer lo que puede hacer realidad 
la formación interdisciplinar, aprovechando las aclaraciones que ya se ha-
bían realizado en los capítulos anteriores. Lo que nos llevó finalmente a una 
propuesta analógica de la pedagogía y la didáctica, mostrando cómo estas 
disciplinas de la educación pueden articular sus elementos  y características 
para facilitar a los docentes la implementación del quehacer interdiscipli-
nar en el contexto educativo, sin tener que emplazar la misma estructura 
de la interdisciplinariedad científica sin más, sino que sea el propio ámbito 
escolar o universitario el que pueda adaptar la integración de las ciencias o 
los saberes a sus propios ámbitos, siempre que lo requiera.





385

Conclusiones

Nuestras intenciones al realizar la presente investigación se han orienta-
do a profundizar lo que supone la racionalidad analógica en términos her-
menéuticos y epistemológicos, con el objetivo de implementar este modelo 
de la razón en la interdisciplinariedad científica y educativa. Para lograrlo 
ha sido necesario analizar dos grandes frentes que nos proponíamos estu-
diar para entender, de forma analítica, lo que es la racionalidad analógica. 
El primero de estos estudios ha versado sobre la hermenéutica, que hemos 
expuesto a partir de un abordaje general que nos permitiera conocer, a tra-
vés de los distintos momentos históricos, las diferentes raíces de la disci-
plina de la interpretación, que entendemos también como una búsqueda 
de la universalidad que subyace a la comprensión, entendida esta como la 
finalidad de todo ejercicio hermenéutico. Este planteamiento nos dejaba 
ante las puertas de un relativismo consumado en la etapa posgadameriana 
de la hermenéutica filosófica, a la que ha respondido Mauricio Beuchot con 
su modelo de hermenéutica analógica. Este modelo se sitúa entre los movi-
mientos posmodernos y las corrientes positivistas de nuestra época, por lo 
que marca una definitiva distancia de los inconvenientes y errores de estas 
perspectivas, pero a la vez rescata sus aciertos para conciliarlos y elevarlos 
por medio de la analogía. Por eso hemos seguido el cauce indicado por Beu-
chot enunciando su pensamiento, y desglosando algunas de sus implicacio-
nes especialmente en términos semióticos, semánticos y pragmáticos. 

El tránsito por la hermenéutica ha sido necesario, y no como vía periféri-
ca, sino como vía principal para ir esclareciendo lo que la racionalidad ana-
lógica encierra en sí misma. No obstante, hemos necesitado consolidar una 
reflexión epistemológica para complementar lo que hasta el momento se 
había mencionado. Así que se han dispuesto algunas aclaraciones históricas 



386

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

del pensamiento filosófico sobre la ciencia, aquí nos percatamos del daño 
que la concepción del conocimiento científico ha sufrido, en virtud de la fi-
losofía de Descartes y Kant, que se asocian respectivamente con dos figuras 
importantes del momento, Galileo y Newton, que ensalzaban el conoci-
miento matemático y físico del universo. Esta cimiente que han planteado 
los autores modernos ha causado la reacción contraria a la que se esperaba, 
es decir, un desencanto generalizado a la forma en la que se entiende la obje-
tividad y el rigor de la ciencia. Lo notábamos no sólo en los vuelcos que dan 
las mismas ciencias particulares hacia el relativismo, sino muy especialmen-
te en los modelos del conocimiento científico antirrealista, que proponen 
una ciencia sin objetos, ya que sólo hay interpretaciones, mientras que los 
hechos están diluidos por las representaciones. Esta desazón que se advierte 
con contundencia en la vida de la cultura actual, nos permitía proponer 
una salida del problema más sincera y factible con lo que implica el conoci-
miento científico. En consecuencia, se propone una epistemología, de corte 
analógico, basado en el pensamiento de Mariano Artigas y Evandro Agazzi, 
que pueden ayudar a superar las condiciones paupérrimas en las que se haya 
la misma filosofía de la ciencia. Lo que nos llevó a exponer de forma escueta 
la importancia de las dimensiones de la ciencia, analizando una por una, y 
que complementamos con una clasificación de las ciencias más coherente 
con el modelo de racionalidad analógica que deseábamos profundizar a tra-
vés de estos estudios.

En lo subsiguiente, ha sido indispensable explicar las bases ontológicas 
que sustentan esta visión analógica de la hermenéutica y la epistemología. 
Al analizar de forma detenida este pilar de nuestra propuesta nos hemos 
percatado de la importancia del realismo filosófico, puesto que es el susten-
to del realismo científico que debe promoverse tanto en las ciencias sapien-
ciales como en las ciencias particulares. Esto claramente se articuló con la 
propuesta de la racionalidad analógica, que ya para este momento había-
mos presentado desde un punto de vista analítico, pero aquí lo haríamos 
nuevamente sólo que desde un punto de vista sintético. No obstante, tam-
bién se pretendía llamar la atención sobre lo que implicaba el modelo de la 
razón analógica, que media entre lo universal de la comprensión y lo parti-
cular de la explicación, o lo que es similar, la tensión entre los hechos y las 



387

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

interpretaciones. Esto ha contribuido bastante a reafirmar nuestra postura 
a favor del giro ontológico, que intenta superar las brechas del pensamiento 
posmoderno. Lo que en definitiva nos abre el camino hacia una filosofía 
que no sólo es capaz de reconocer el estatuto ontológico de las cosas, sino 
que también le da su justo lugar a la razón teórica y práctica, cuyos objetos 
son la verdad y el bien respectivamente.

Con esto quedaba ya deparado un trayecto más expedito para analizar 
la interdisciplinariedad, que consideramos inicialmente como un modelo 
analógico de integración entre las disciplinas, que se sitúa entre la trans-
disciplinariedad y la multidisciplinariedad, y de la cual hemos señalado 
algunos de sus tipos, dimensiones y etapas para llevarse a cabo. Pero he-
mos dicho que esta fue una consideración inicial, porque sucesivamente 
hablamos de la interdisciplinariedad desde el punto de vista educativo. Para 
esto hemos realizado una explicación de lo que supone la actuación edu-
cativa y la importancia de la finalidad en la educación. Desde luego, fue 
necesario exponer un modelo de aprendizaje basado en hábitos virtuosos 
para entender lo que exigía una comprensión analógica de la educación. Sin 
embargo, sólo nos detuvimos en el aspecto que nos interesaba, es decir, en 
las virtudes intelectuales, que son epistémicas y hermenéuticas a la vez, allí 
hemos caracterizado la razón por la que son relevantes para la formación 
interdisciplinar. Finalmente, hicimos algunas aproximaciones conceptua-
les a una pedagogía y a una didáctica, de carácter analógico, de las cuales 
puede disponer el educador que desee implementar la formación interdis-
ciplinar en los contextos que así lo requieran. Aunque aún queda pendiente 
un desarrollo minucioso de estas dos formas de interdisciplinariedad de las 
que hemos hablado de forma esquemática, pero que se pueden seguir pro-
fundizando desde la perspectiva de la racionalidad analógica, que se halla 
entre el horizonte universal de la comprensión y el horizonte particular de 
la explicación.





389

Bibliografía

ABBAGNANO, Nicola, & VISALBERGHI, Aldo, Historia de la pedagogía, 
trad. J. Hernández, México D. F., Fondo de Cultura Económica, 2019. 

AGAZZI, Evandro, La objetividad científica y sus contextos, México D. F., 
Fondo de Cultura Económica, 2019. 

AQUINO, Tomás, Summa Theologiae, I, q. 1-26, edición bilingüe, trad. Rai-
mundo Suárez, Madrid, BAC, 1947.

_______, De veritate, 2da Ed., trad. H. Giannini & Ó. Velásquez, Santiago, 
Editorial universitaria, 1996.

ARENDS, Richard, Aprender a enseñar, 7ma Ed., trad. S. Olivares & G. Pa-
dilla, México D. F., MacGraw-Hill, 2007. 

ARISTÓTELES, Metafísica, 2da Ed. Trilingüe, trad. V. García Yebra, Ma-
drid, Gredos, 1998. 

_______, “Protréptico”, Fragmentos, trad. A. Vallejo Campos, Madrid, 
Gredos, 2005. 

_______, Ética a Nicómaco, trad. J. Pallí Bonet, Madrid, Gredos, 2010.  

ARISTÓTELES & PORFIRIO, Categorías, De interpretatione, Isagoge, trads. A, García 
Suárez, L. Valdés Villanueva, & J. Velarde Lombraña, Madrid, Tecnos, 1999. 

ARTIGAS, Mariano, Filosofía de la ciencia, 2da Ed., Pamplona, EUNSA, 
2009. 

BACHELARD, Gaston, Epistemología, Barcelona, Anagrama, 1971.   

BERTALANFFY, Ludwig, Teoría general de los sistemas, trad. J. Almela, Méx-
ico D. F., Fondo de Cultura Económica, 2019. 



390

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

BEUCHOT, Mauricio, “La racionalidad analógico-simbólica como pro-
puesta para la post-modernidad”, Páginas de filosofía, vol. VII, N°9, 
pp. 51-58, Neuquén, Universidad Nacional de Comahue, 2000. 

_______, Hermenéutica, analogía y símbolo, Barcelona, Herder, 2004.

_______, La semiótica. Teoría del signo y el lenguaje en la historia, México 
D. F., Fondo de Cultura Económica, 2004. 

_______, Perfiles esenciales de la hermenéutica, México D. F., Fondo de 
Cultura Económica, 2008. 

_______, Charles Sanders Pierce. Semiótica, iconicidad y analogía, México 
D. F., Herder, 2014. 

_______, Semiótica, 4ta. Ed., México D. F., Paidós, 2014. 

_______, Teoría semiótica, México D. F., UNAM, 2015.

_______, Tratado de hermenéutica analógica. Hacia un nuevo modelo de 
interpretación, 5ta Ed., México D. F., UNAM, 2015.

_______, Hechos e interpretaciones. Hacia una hermenéutica analógica, 
México D. F., Fondo de Cultura Económica, 2016. 

_______, Perspectivas hermenéuticas, México D. F., Siglo veintiuno, 2017. 

BULLA, Ramón, Nociones preliminares de Lógica, Bogotá D. C., Universi-
dad Sergio Arboleda, 2008. 

_______, Nociones preliminares de Teoría del conocimiento, Bogotá D. C., 
Universidad Sergio Arboleda, 2009.

CHALMERS, Alan, ¿Qué es esa cosa llamada ciencia?, 4ta Ed. Madrid, Siglo 
XXI, 2015.

CONESA, Francisco, & NUBIOLA, Jaime, Filosofía del lenguaje, Barcelona, 
Herder, 1999.

DE CERVANTES, Miguel, Don Quijote de la Mancha, Madrid, Punto de lec-
tura, 2014.

DESCARTES, René, Discurso del método y Meditaciones metafísicas, trad. M. 
García Morente, Madrid, Tecnos, 2010.



391

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

FERRARIS, Maurizio, Manifiesto del nuevo realismo, trad. J. Jiménez, Santi-
ago, Ariadna Ediciones, 2012. 

FEYERABEND, Paul, Tratado contra el método: Esquema de una teoría 
anarquista del conocimiento, trad. D. Ribes, Madrid, Tecnos, 1981. 

FREGE, Gottlob, “Sobre sentido y referencia”, en Valdés Villanueva, La 
búsqueda del significado, 4ta. Ed., Madrid, Tecnos, 2005.

GADAMER, Hans-Georg, Verdad y método, vol. 1, 13ra Ed., trad. A. Apari-
cio & R. Agaito, Salamanca, Sígueme, 2012.

GARCÍA-LÓPEZ, Jesús, “La analogía en general”, Anuario filosófico, 7, 193-
223, Pamplona, Universidad de Navarra, 1974.

_______, “La abstracción según santo Tomás”, Anuario filosófico, 8, 205-
221, Pamplona, Universidad de Navarra, 1975.

GILSON, Étienne, La unidad de la experiencia filosófica, 3ra Ed., trad. C. 
Baliñas Fernández, Madrid, Rialp, 1973.

GÓMEZ, Mario, Didáctica de la filosofía, Bogotá D. C., Universidad Santo 
Tomás, 1983.

GRONDIN, Jean, Introducción a la hermenéutica filosófica, trad. A. Acker-
mann Pilári, Barcelona, Herder, 1999.

_______, Del sentido de la vida. Un ensayo filosófico, trad. J. Dávila, Barce-
lona, Herder, 2005.

_______, ¿Qué es la hermenéutica?, trad. A. Martínez, Barcelona, Herder, 
2008.

_______, Del sentido de las cosas. La idea de la metafísica, trad. V. Gold-
stein, Barcelona, Herder, 2018.

_______, Paul Ricoeur, trad. A. Martínez, Barcelona, Herder, 2019.

HEGEL, Friedrich, Fenomenología del espíritu, trad. W. Roces, México D. F., 
Fondo de Cultura Económica, 1971. 

IRIZAR, Liliana, Nociones fundamentales de metafísica aristotélico-tomista, 
2da Ed., Bogotá D. C., San Pablo, 2013. 



392

Racionalidad analógica y formación interdisciplinar

JAEGER, Werner, Paideia: Los ideales de la cultura griega, trad. J. Xirau & 
W. Roces, México D. F., Fondo de Cultura Económica, 1995. 

KANT, Immanuel, Crítica de la razón pura, Ed. bilingüe español/alemán, 
México D. F., FCE, UAM y UNAM, 2009.

KUHN, Thomas, La estructura de las revoluciones científicas. México D.F., 
Fondo de Cultura Económica, 2007.

LOSSE, John, Introducción histórica a la filosofía de la ciencia, Madrid, Alian-
za, 2006.

MACINTYRE, Alasdair, Edith Stein. Un prólogo filosófico, 1913-1922, trad. 
F. Merino Escalera, Granada, Nuevo inicio, 2008.

MORENO-SARMIENTO, Daniel, Hermenéutica del símbolo e interculturali-
dad, Bogotá D. C., Universidad Sergio Arboleda, 2018.

MORIN, Edgar, Introducción al pensamiento complejo, trad. M. Pakman, 
Barcelona, Gedisa, 2005.

NICOLESCU, Basarab, La transdisciplinariedad. Manifiesto, trad. M. Valle-
jo, México D. F., Multidiversidad Mundo Real Edgar Morin, 1996.

_______, “La necesidad de la transdisciplinariedad en la educación superi-
or”, Trans-pasando fronteras, (3), pp. 23-30, Cali, Universidad Icesi, 
2013.

NAVAL, Concepción, & ALTAREJOS, Francisco, Filosofía de la Educación, 
Navarra, EUNSA, 2011. 

OVIDIO, Metamorfosis, 15ta Ed., trads. C. Álvarez & R. Iglesias, Madrid, 
Cátedra, 2015.  

PADBERG, Martina, Impresionismo, trad. K. Rosés Becker, H. F. Ullmann, 
1975. 

PIAGET, Jean, “La epistemología de las relaciones interdisciplinares”, en 
Apostel, Leo et al., Interdisciplinariedad. Problemas de la enseñan-
za y la investigación en las universidades, pp. 67-81, México D.F., 
ANUIES, 1975. 



393

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

PLATÓN, Diálogos. Parménides, Teeteto, Sofista, Político, vol. V, trads, M. San-
ta Cruz, Á. Vallejo Campos & N. Cordero, Madrid, Gredos, 1992.

REALE, Giovanni, Introducción a Aristóteles, trad. V. Bazterrica, Barcelona, 
Herder, 1985.

_______, Por una nueva interpretación de Platón. Relectura de los grades 
diálogos a la luz de las «Doctrinas no escritas», trad. M. Pons Ira-
zazábal, Barcelona, Herder, 2003.

REALE, Giovanni, & ANTÍSERI, Dario, Historia de la filosofía I: Filosofía 
pagana antigua, 1ra Ed., trad. J. Gómez, Bogotá D. C., San Pablo y 
Universidad Pedagógica Nacional, 2007. 

_______, Historia de la filosofía II: Patrística y Escolástica, 5ta Ed., trad. J. Gó-
mez, Bogotá D. C., San Pablo y Universidad Pedagógica Nacional, 2018.

RICOEUR, Paul, La memoria, la historia y el olvido, Madrid, Trotta, 2003.

_______, El conflicto de las interpretaciones. Ensayos de hermenéutica, 2da. 
Ed., trad. A. Falcón, México D. F., Fondo de Cultura Económica, 2015.

SEIFERT, Josef, Discurso de los métodos. De la filosofía y la fenomenología 
realista, trad. R. Rovira Madrid, Encuentro, 2008.

SCHUNK, Dale, Teorías del aprendizaje. Una perspectiva educativa, 6ta Ed., 
trads. L. Pineda & M. Ortiz, México D. F., Pearson, 2012.

TORRES, Jurjo, Globalización e interdisciplinariedad: curriculum integrado, 
2da Ed., Madrid, Morata, 1996.

TYLER, Ralph, Principios básicos del currículo, 5ta Ed., Buenos Aires, Edi-
ciones Troquel, 1986. 

VASCO, Carlos, “Interdisciplinariedad en la formación universitaria: una 
síntesis de sus especificaciones y actualización”, en C. Hernández, E. 
Leff, C. Vasco, H. Uribe, Interdisciplinariedad: Un desafío para trans-
formar la universidad en el siglo XXI. Cali, Universidad Autónoma 
de Occidente, 2017.

WITTGENSTEIN, Ludwig, Tractatus logico-philosphicus, trads. J. Muñoz & 
I Reguera, Madrid, Alianza, 2016.



Publicación digital de Ediciones Clío 
Septiembre de 2024



Mediante este código podrás acceder a nuesto sitio web y visitar nuestro 
catálogo de publicaciones




	_Hlk173765293
	_Hlk173282189
	_Hlk173067924
	Prólogo
	Introducción

	Parte I
	Hermenéutica y analogía
	Planteamiento general
	Capítulo I
	Tres sentidos generales de la interpretación.
	Breve historia de la hermenéutica
	Introducción
	1. Primer panel del tríptico: arte de interpretar (ars interpretandi)
	1.1. De la alegoresis al logos interior
	1.2. Sola scriptura y la hermenéutica moderna
	1.3. Schleiermacher y la hermenéutica romántica

	2. El segundo panel del tríptico: hermenéutica como metodología
	3. El tercer panel del tríptico: filosofía universal de la interpretación
	3.1. Heidegger y la hermenéutica de la existencia
	3.2. Gadamer y la hermenéutica universal
	3.3. Hermenéutica posgadameriana
	3.3.1. Emilio Betti: el retorno a una concepción metodológica 
	3.3.2. Jürgen Habermas: ideología y emancipación
	3.3.3. Jacques Derrida: deconstrucción y différance
	3.3.4. Richard Rorty: relativismo posmoderno
	3.3.5. Gianni Vattimo: nihilismo posmoderno

	3.4. Paul Ricoeur y la hermenéutica de la ipseidad

	Conclusión

	Capítulo II
	Hermenéutica analógico-icónica
	Introducción
	1. Hermenéutica: ciencia y arte de la interpretación
	2. Analogía: desemejanza semejante y semejanza desemejante
	3. Hermenéutica analógica: entre perspectivismo y objetividad
	4. Hermenéutica analógica y semiótica
	Conclusión  


	Parte II
	Epistemología o sobre 
	el conocimiento científico
	Planteamiento general
	Capítulo III
	Tres imágenes del conocimiento científico. Breve historia de la epistemología
	Introducción
	1. Platón y Aristóteles: la imagen teleológica del conocimiento científico
	2. Racionalismo y empirismo: la imagen mecánica del mundo
	3. Del positivismo al debate entre realistas y antirrealistas: la imagen multi-modélica del mundo y del conocimiento científico
	3.1. El positivismo: una imagen unívoca del conocimiento científico
	3.2. La epistemología contemporánea: imágenes polimórficas del conocimiento científico
	3.2.1. Karl Popper: falsacionismo y falibilismo
	3.2.2. Thomas Kuhn: paradigma y revolución
	3.2.3. Imre Lakatos: entre racionalismo y escepticismo
	3.2.4. Paul Feyerabend: el anarquismo epistemológico

	3.3. El debate contemporáneo: realistas y antirrealistas

	Conclusión

	Capítulo IV
	Epistemología: la naturaleza de la ciencia y sus dimensiones
	Introducción
	1. El objeto de la ciencia y sus tres dimensiones
	2. Los métodos de las ciencias 
	2.1. Método: definición, clases y condiciones
	2.2. La actividad científica, entre teoría y práctica 
	2.3. Métodos de las ciencias particulares

	3. Construcciones científicas: conceptos, enunciados y teorías
	3.1. Conceptos científicos: clasificatorios, comparativos y cuantitativos
	3.2. Enunciados científicos: observacionales, leyes experimentales y principios generales
	3.3. Teorías científicas: enfoque fenomenológico y representacional

	Conclusión


	Parte III
	Realismo filosófico, racionalidad analógica e interdisciplinaeridad
	Planteamiento general
	Capítulo V
	Realismo, racionalidad y analogía
	Introducción
	1. En torno al realismo filosófico
	1.1. El problema de los universales 
	1.2. El dualismo epistemológico
	1.3. La inenmendabilidad de lo real y el antirrealismo posmoderno

	2. La racionalidad, entre comprensión y explicación
	2.1. El sentido de las cosas y su analogicidad
	2.2. Ontología y ciencia: sobre la verdad de las cosas.
	2.3. ¿Qué es la racionalidad analógica?

	Conclusión 

	Capítulo VI
	Interdisciplinariedad, entre multidisciplinariedad y transdisciplinariedad
	Introducción
	1. La práctica disciplinar, entre monodisciplinariedad y pluridisciplinariedad
	2. La interdisciplinariedad o sobre el modelo de integración analógico
	3. Clases de interdisciplinariedad y sus niveles de aplicación
	4. Etapas y pasos para trabajar un proyecto interdisciplinar
	Conclusión


	Parte IV
	Actuación educativa e interdisciplinariedad
	Planteamiento general
	Capítulo VII
	Educación analógica y formación interdisciplinar
	Introducción
	1. La actuación educativa y la finalidad de la educación 
	1.1. La actuación educativa, entre la docencia y la formación
	1.2. Retorno a la teleología de la educación

	3. Formación de hábitos de la razón teórica y la interdisciplinariedad
	4. Pedagogía y didáctica analógica: Hacia una formación interdisciplinar
	Conclusión

	Conclusiones
	Bibliografía

	Figura 1. 
	Tríptico del jardín de las delicias (abierto y cerrado), de Jheronimus Bosch
	Figura 2.
	Primera imagen del tríptico hermenéutico
	Figura 3.
	El caminante sobre el mar de nubes de Caspar David Friedrich
	Figura 4.
	Segunda imagen del tríptico hermenéutico
	Figura 5.
	 Tercera imagen del tríptico hermenéutico
	Figura 6.
	Serie de la catedral de Ruan de Claude Monet
	Figura 7.
	El texto de la vida: Cloto, Láquesis y Átropo
	Figura 8.
	La dama del armiño de Leonardo da Vinci
	Figura 9. 
	Imago mundi
	Figura 10. 
	Imagen de la vida contemplativa y el conocimiento científico
	Figura 11. 
	Imagen de la razón y la experiencia de la ciencia moderna
	Figura 12. 
	Imagen multi-modélica de la ciencia contemporánea
	Figura 13. 
	La Escuela de Atenas, cimiento de la epistemología
	Figura 14. 
	Objeto de estudio y dimensiones de una ciencia concreta
	Figura 15. 
	Ciencias sapienciales y ciencias particulares
	Figura 16.
	Clases de métodos y sus relaciones
	Figura 17.
	Clases de conceptos científicos en las ciencias experimentales
	Figura 18.
	Clases de enunciados de las ciencias experimentales
	Figura 19.
	¿Qué es real?: Zeusis y Parrasio
	Figura 20.
	Realismo clásico y dualismo epistemológico, ilustración gráfica de los indicadores
	Figura 21.
	Venus de Milo de Alejandro de Antioquía
	Figura 22. 
	Orden de significación: relación tríadica entre cosa, concepto y palabra
	Figura 23.
	Relación entre los actos del pensamiento y sus expresiones 
	Figura 24. 
	Ícaro y Dédalo, la prudencia de los límites de la razón
	Figura 25.
	Modelo de la razón analógica o racionalidad analógica
	Figura 26.
	El Árbol de la ciencia o sobre la unidad del conocimiento
	Figura 27. 
	Retrato ecuestre de Simón Bolívar de Arturo Michelena
	Figura 28. 
	Interdisciplinariedad según la división del conocimiento científico
	Figura 29.
	Fases y pasos de la interdisciplinariedad
	Figura 30.
	El arte de enseñar y la acción formativa
	Figura 31. 
	El maestro, entre la docta ignorancia y la ignorancia docta
	Figura 32. 
	Modelo de educación integral o analógica, basada en hábitos y costumbres
	Figura 33. 
	Modelo de aprendizaje basado en los hábitos de la razón teórica. 
	Figura 34.
	Elementos de la didáctica analógica
	Figura 35. 
	Procedimientos deductivos e inductivos
	Tabla 1.
	Metodología general de la hermenéutica
	Tabla 2.
	Analogía. Conveniencias y divergencias con la univocidad y la equivocidad
	Tabla 3.
	Clases de analogía de desigualdad
	Tabla 4.
	Clases de analogía de atribución
	Tabla 5. 
	Clases de analogía de proporcionalidad
	Tabla 6 .
	Investigación y demostración de la hermenéutica analógica
	Tabla 7.
	 Clasificación general de los signos
	Tabla 8.
	Tipos de signos en perspectiva peirceana y su relación con lo unívoco, lo equívoco y lo analógico
	Tabla 9.
	Síntesis del problema de los universales
	Tabla 10.
	La adecuación y las formas de la verdad
	Tabla 11.
	 Los tres grados de abstracción formal y el grado de universalidad de las ciencias
	Tabla 12.
	Relación entre la teoría semiótico-analógica y las operaciones del intelecto
	Tabla 13. 
	Las ciencias, sus grados de abstracción y la objetividad de sus construcciones
	Tabla 14.
	Tipos de práctica disciplinar y los modelos de formación
	Tabla 15. 
	Formas de interacción y de integración entre las disciplinas
	Tabla 16.
	Interdisciplinariedad según la causa de la integración
	Tabla 17.
	Interdisciplinariedad según la analogía de atribución
	Tabla 18.
	Interdisciplinariedad según la relación entre las disciplinas
	Tabla 19.
	Niveles de la interdisciplinariedad
	Tabla 20. 
	Actuación educativa y los modelos de enseñanza y aprendizaje

