r

RACIONALIDAD ANALOGICA'Y

r

FORMACION
INTERDISCIPLINAR

o]
]
=
2
=
1
3]
7]
o}
c
o
e
o
=
o
A=
s
|19
o
c
©
o

AUTOR

Mauricio Beuchot Puente

PROLOGO






RACIONALIDAD ANALOGICAY
FORMACION INTERDISCIPLINAR

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Fundacién Ediciones Clio



Racionalidad analégica y formacién interdisciplinar
Daniel Felipe Moreno-Sarmiento (autor)

(GA

Vg
Sello Editorial
Universidad Nacional

Primera Edicién: Afio 2024
Esta obra cuenta con el aval académico de la Escuela de Ciencias Sociales, Artes y Humanidades
de la Universidad Nacional Abierta y a Distancia; y por el Sello Editorial UNAD

ISBN: 978-980-451-047-2
Depésito legal: ZU2024000276

Fundacién Ediciones Clio
Director: Jorge Fyrmark Vidovic Lépez

Diagramacion y Montaje:
Julio César Garcia Delgado
heeps://www.edicionesclio.com/

Disefio de portada:
Jenibeth Maldonado

La obra publicada es resultado de investigacién y fue previamente sometida a dictamen de ex-
pertos bajo el método Doble Ciego. Esta obra no puede ser reproducida, integra o parcialmente,
por ningun sistema de recuperacion, sea electrénico, mecdnico, por fotocopia o por cualquier
otro medio sin la autorizacion expresa de los editores de la misma.

Esta obra ha sido publicada con el apoyo del Proyecto PAPIIT IN403520: “Hermenéutica
analégica, interculturalidad y Derechos Humanos” (DGAPA-Universidad Nacional Auténoma
de México - UNAM). Responsable del Proyecto: Dr. Mauricio Beuchot Puente

Racionalidad analégica y formacién interdisciplinar
Autor: Daniel Felipe Moreno-Sarmiento
Maracaibo, Venezuela: Ediciones Clio, S. A. 2024
396 p. ISBN: 978-980-451-047-2

1. Racionalidad analdgica. 2. Interdisciplinariedad 3. Hermenéutica y analogfa. 4. Epistemologia y realismo
analdgico. 5. Filosoffa de la educacién, pedagogia y did4ctica.




Fundacion Ediciones Clio

La Fundacién Ediciones Clio constituye una institucién académica que procura la
promocion de la ciencia, la cultura y la formacion integral de las comunidades con la in-
tencién de difundir contenido cientifico, humanistico, pedagdgico y cultural en aras de
formar de manera individual y colectiva a personas e instituciones interesadas. Ayudar
en la generacion de capacidades cientificas, tecnoldgicas y culturales como herramientas
ttiles en la resolucion de los problemas de la sociedad es nuestra principal vision. Para el
logro de tal fin; ofrecemos un repositorio bibliogréfico con contenidos cientificos, huma-
nisticos, educativos y culturales que pueden ser descargados gratuitamente por los usua-
rios que tengan a bien consultar nuestra pagina web y redes sociales donde encontraras
libros, revistas cientificas y otros contenidos de interés educativo para los usuarios.

Racionalidad analdgica y formacion interdisciplinar es una obra de Daniel Feli-
pe Moreno-Sarmiento, publicada en 2024, por la Fundacién Ediciones Clio. Este
libro parte de la conviccién de que el porvenir exigira cada vez més una formacion
interdisciplinar para encarar la complejidad del mundo actual. Razén por la que
Moreno-Sarmiento emprende un estudio de la racionalidad analégica en su di-
mension hermenéutica y epistemoldgica para entender en qué consiste este nuevo
modelo de la razén, y cémo puede contribuir a la integracion disciplinar y acadé-
mica en el marco de la investigacién cientifica.

Moreno-Sarmiento se inserta asi en el nuevo realismo filosdfico para demostrar
que el giro ontoldgico de la hermenéutica y la epistemologia superard el antirrea-
lismo y el nihilismo de nuestra época. Esto lo lleva a realizar una sucinta reflexiéon
sobre el realismo analégico, presentando sus aspectos esenciales, y relacionandolos
con la interdisciplinariedad. Tema que, a la vez, relaciona con la educacidn, para
promover un modelo de aprendizaje y ensefianza que incentive el didlogo inter-
disciplinar, con el fin de evitar la hiperespecializacidn y el relativismo cientifico.

Dr. Jorge Fyrmark Vidovic Lépez
https://orcid.org/0000-0001-8148-4403
Director Editorial

https://www.edicionesclio.com/






A mi querida hija Margarita






Indice general

PrOlOZo cuvviueniiriininiiiinncnsinnseissenisssesssssnnsssesssssssssssssssssssssssessanes 17
INErOAUCCION vuvveeerererrrnreereesesssssnreeessssssssserasesssssssssssasssssssssssarassssssssssnns 21
Parte I. Hermenéutica y analogia .......ceevuneeenunreesnnneennnneesnssenssssennes 29

Planteamiento general......recineiieiiiessssesisecssiesssssesssssesnns 31

Capitulo I Tres sentidos generales de la interpretacion. Breve historia de
LA DOYTICHICHLICA «eoveeeereeeeeeeeeeeeeerreeeeeeveveeeeses s s sessesevseseses s s esssasaenenen 35

LN T OAUCCION ettt e etere e s estese e s asasssssnsssssssasssnsases 35

1. Primer panel del triptico: arte de interpretar (ars interpretands).....37

1.1. De la alegoresis al logos interior 37
1.2. Sola scriptura y la hermenéutica moderna 40
1.3. Schleiermacher y la hermenéutica romantica 42

2. El segundo panel del triptico: hermenéutica como metodologia....45

3. El tercer panel del triptico: filosofia universal de la interpretacion .49

3.1. Heidegger y la hermenéutica de la existencia 51
3.2. Gadamer y la hermenéutica universal 54
3.3. Hermenéutica posgadameriana 58

3.3.1. Emilio Betti: el retorno a una concepcién metodoldgica ....... 59

3.3.2. Jirgen Habermas: ideologia y emancipacion ... 59
3.3.3. Jacques Derrida: deconstruccion y différance......o.eeceeeeeecnns 61
3.3.4. Richard Rorty: relativismo posmoderno 62
3.3.5. Gianni Vattimo: nihilismo posmoderno 63

9



3.4. Paul Ricoeur y la hermenéutica de la ipseidad 64

CONCIUSION ettt sae s sssssssassessssassasassassassases 70
Capitulo II. Hermenéutica analdgico-iconica........ecveecenevescvencrrcinne. 73
INEEOAUCCION. c.eccvertrrreeteserre st ses s e s sass e asssas s ss e sasssnsans 73

1. Hermenéutica: ciencia y arte de la interpretacion..........cceveceuenncce 75

2. Analogia: desemejanza semejante y semejanza desemejante............. 85

3. Hermenéutica analdgica: entre perspectivismo y objetividad........... 92

4. Hermenéutica analdgica y SeMidtiCa... . uuuuveenrvenrirmrirssesansnsinnanns 101
CONCIUSION ettt se s saesas s assassesases 109
Parte II. Epistemologia o sobre el conocimiento cientifico........ccuenuee. 113
Planteamiento general......riecriinsiinssisssesisssnsssssenesins 115

Capitulo I11. Tres imdgenes del conocimiento cientifico. Breve historia de
LA CPISEETIOLOZI A 121

LT OAUCCION ettt re e e seeeaseessesesessessssssasessassasssesessaen 121

1. Platén y Aristételes: la imagen teleoldgica del conocimiento
CLEIIEITICO ettt eeteeee e tetassssseseseesasseseeseatssssssssasssasssasessassnns 122

2. Racionalismo y empirismo: la imagen mecdnica del mundo......... 128

3. Del positivismo al debate entre realistas y antirrealistas: la ima-
gen multi-modélica del mundo y del conocimiento cientifico .......... 133

3.1. El positivismo: una imagen univoca del conocimiento cientifico...135

3.2. La epistemologfa contempordnea: imagenes polimérficas del

conocimiento cientifico 138
3.2.1. Karl Popper: falsacionismo y falibilismo 139

3.2.2. Thomas Kuhn: paradigma y revolucién 143

3.2.3. Imre Lakatos: entre racionalismo y escepticisSmo .........coeee.. 145

3.2.4. Paul Feyerabend: el anarquismo epistemoldgico ......uuneneas 148

3.3. El debate contempordneo: realistas y antirrealistas......oueecceesnes 149
CONCIUSION ottt tsssisssssssssssssssssss s sssssssssssssssssssssssasssnns 151



Capitulo IV, Epistemologia: la naturaleza de la ciencia y sus dimensiones. 155

INEEOAUCCION. ..ttt sss s s sassasassasns 155
1. El objeto de la ciencia y sus tres dimensiones...........ocuvcceennrienn. 158
2. Los métodos de 1as CIEncias ......eeuecveveeecveeveenceeeeseeeessesse s senees 169
2.1. Método: definicion, clases y condiciones 169
2.2. Laactividad cientifica, entre teorfa y prictica 175
2.3. Métodos de las ciencias particulares 180
3. Construcciones cientificas: conceptos, enunciados y teorfas......... 189

3.1. Conceptos cientificos: clasificatorios, comparativos y cuantita-
tivos 190

3.2. Enunciados cientificos: observacionales, leyes experimentales y
principios generales 193

3.3. Teorias cientificas: enfoque fenomenoldgico y representacional...196
CONCIUSION covrrrrerrrirrcrrirrrinecssesesie s sesssesssasessasesssssesssasessssssessssnessses 198

Parte III. Realismo filoséfico, racionalidad analégica e interdiscipli-

1T T .Y RO 201
Planteamiento general......iiecriiiesiisssisssssssssssssssenesins 203
Capitulo V. Realismo, racionalidad y analogia ......................ccvuuucanc. 207
INErOAUCCION.ccterverrerreesesesiess s sesessssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssnssssssanes 207
1. En torno al realismo filoSOfiCO ... 210
1.1. El problema de los universales 210

1.2. El dualismo epistemoldgico 215

1.3. Lainenmendabilidad de lo real y el antirrealismo posmoderno....224

2. La racionalidad, entre comprension y explicacion ...........ccoveceuene. 228
2.1. El sentido de las cosas y su analogicidad 229

2.2. Onrologia y ciencia: sobre la verdad de las cosas. 237
2.3.¢Qué es la racionalidad analégica? 266
CONCIUSION oottt s s sesssss s sasssessssssassssssssssasssnns 276

11



Capitulo VI. Interdisciplinariedad, entre multidisciplinariedad y trans-
AISCIPLRATICAA .. 281

L ErOAUCCION vttt eeee e eseeesee e esestasess s esasssaeseasaseasasnes 281

1. La practica disciplinar, entre monodisciplinariedad y pluridisci-

Plinariedad. ... seane 285

2. La interdisciplinariedad o sobre el modelo de integracién analé-
ZICO ettt b 291
3. Clases de interdisciplinariedad y sus niveles de aplicacion............. 300
4. Etapasy pasos para trabajar un proyecto interdisciplinar............... 321
CONCIUSION oottt sss s s sssssss s s sassssssassssssssssasssens 325
Parte IV. Actuacién educativa e interdisciplinariedad .........ccourveuneene. 329
Planteamiento general........iiiiiiisi s sisssisanes 331
Capitulo VII. Educacion analdgica y formacion interdisciplinar................ 335
INTEOAUCCION. c.uu et e ssssessssssssssssssssssssssssssssssssasssssssssssnes 335
1. La actuacién educativa y la finalidad de la educacién .................... 339
1.1. Laactuacién educativa, entre la docencia y la formacion............. 343
1.2. Retorno a la teleologia de la educaciéon 355
3. Formacién de hébitos de la razodn tedrica y la interdisciplinariedad....... 368

4. Pedagogia y did4ctica analégica: Hacia una formacién interdis-
CIPIINAT oottt ssssss s sssssesssssssassssssane 373
CONCIUSION .ottt sssssss s s sssssssssssssssssssasssens 382
CONCIUSIONES..coviruirrinreisinsnesssisressssssnssssssessssssssssssesassssssassssosassssssassns 385
Bibliografia.....ccoceevusiirinniirisnninniininniinnsniinisneeisssssssnes 389



Indice de grdﬁcos

Figura 1. Triptico del jardin de las delicias (abierto y cerrado), de

Jheronimus BOSCH ...ttt sesssssssssssssanes 34
Figura 2. Primera imagen del triptico hermenéutico......weunecean. 38
Figura 3. El caminante sobre el mar de nubes de Caspar David Frie-

AVECD oo ssssss s sssss st s st bbb saens 44
Figura 4. Segunda imagen del triptico hermenéutico ........wvunnn.. 46
Figura 5. Tercera imagen del triptico hermenéutico.......wonnnan.. 50
Figura 6. Serie de la catedral de Ruan de Claude Monet....................... 65
Figura 7. El texto de la vida: Cloto, Laquesis y /fz‘ropo ............................. 72
Figura 8. La dama del arminio de Leonardo da Vinci.......................... 107
Figura 9. [mago mundi ..........eceeeeeeeeneeveeeneesierssecserssssseerssesssnssesens 120

Figura 10. Imagen de la vida contemplativa y el conocimiento cientifico ... 125

Figura 11. Imagen de la razon y la experiencia de la ciencia moderna .. 129

Figura 12. Imagen multi-modélica de la ciencia contemporinea.......... 134
Figura 13. La Escuela de Atenas, cimiento de la epistemologia............ 154
Figura 14. Objeto de estudio y dimensiones de una ciencia concreta .... 164
Figura 15. Ciencias sapienciales y ciencias particulares.............. 168
Figura 16. Clases de métodos y sus relaciones .......oeceeovensccerrence. 172
Figura 17. Clases de conceptos cientificos en las ciencias experimentales..... 192
Figura 18. Clases de enunciados de las ciencias experimentales............ 194
Figura 19. ;Qué es real?: Zeusis y PATYASIO....ucvvevvsnnevvvviissssssssinnnnnns 206

Figura 20. Realismo cldsico y dualismo epistemoldgico, ilustracion
27 4fica Ae [0S iINATCAAOTES ... 216



Figura 21. Venus de Milo de Alejandyo de Antioquia........................... 220

Figura 22. Orden de significacion: relacion triadica entre cosa, con-

COPLO Y PALADT Ao ssisssssssssssssssasssssones 251
Figura 23. Relacion entre los actos del pensamiento y sus expresiones . 259
Figura 24. lcaro y Dédalo, la prudencia de los limites de la razon........ 268
Figura 25. Modelo de la razén analdgica o racionalidad analégica..... 274
Figura 26. El Arbol de la ciencia o sobre la unidad del conocimiento .. 280
Figura 27. Retrato ecuestre de Simdn Bolivar de Arturo Michelena ... 295

Figura 28. Interdisciplinariedad segiin la division del conocimiento

CLCTEIICO v ssssssssssssssssssssssssssssssssisns 311
Figura 29. Fases y pasos de la interdisciplinariedad................................ 325
Figura 30. E/ arte de enseriar y la accion formativa.......eenen.... 334

Figura 31. El maestro, entre la docta ignorancia y la ignovancia docta...... 337

Figura 32. Modelo de educacion integral o analdgica, basada en hi-

DILOS Y COSTUTIDTCS corevcrscserssessrrsssssesisssssssisssssssissssssssassssssaseses 366
Figura 33. Modelo de aprendizaje basado en los hibitos de la razdn

FOOTICA. cuvevereresssrnissnsssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssessssssssssssssesssns 372
Figura 34. Elementos de la diddctica analdgica................................... 378
Figura 35. Procedimientos deductivos ¢ inductivos..........unnn..... 381



Indice de tablas

Tabla 1. Metodologia general de la hermenéutica........wonnnnnnnnn.. 79
Tabla 2. Analogia. Conveniencias y divergencias con la univocidad y

L CQUIVOCIA ..o 87
Tabla 3. Clases de analogia de designaldad. ........................u..... 88
Tabla 4. Clases de analogia de atribucion ..., 89
Tabla 5. Clases de analogia de proporcionalidad................................... 90

Tabla 6 . Investigacion y demostracion de la hermenéutica analdgica ....99
Tabla 7. Clasificacion general de [0s 5ignos ....ceenevveonnevvvennnn. 103

Tabla 8. Tz’pos de signos en perspectiva peirceana y su relacion con lo

univoco, 1o equivoco y [0 analogico .....ccveonvccvenecviinciiiinccns 105
Tabla 9. Sintesis del problema de los universales ..., 214
Tabla 10. La adecuacion y las formas de la verdad................................. 244
Tabla 11. Los tres grados de abstraccion formal y el grado de univer-

SALIAAA A [AS CLONCIAS oo 247
Tabla 12. Relacion entre la teoria semidtico-analdgica y las operacio-

T2ES QL FTLCLECLD oneenveereveereresreesessssres s sessass st sass s s s sasssessaens 254

Tabla 13. Las ciencias, sus grados de abstraccion y la objetividad de
SIS COTISEVILCCLOTIES wneneveereeeeveervsesssssssssssessssessssessessssessessssesssssssesssssesssssesestonens 260

Tabla 14. Tipos de prictica disciplinar y los modelos de formacion....... 288
Tabla 15. Formas de interaccion y de integracion entre las disciplinas ......298
Tabla 16. Interdisciplinariedad segiin la causa de la integracion ......... 304
Tabla 17. Interdisciplinariedad segiin la analogia de atribucion......... 307
Tabla 18. Interdisciplinariedad segiin la relacion entre las disciplinas....317

15



Tabla 19. Niveles de la interdisciplinariedad ...........owonnan..

Tabla 20. Actuacion educativa y los modelos de ensenanza 'y aprendi-



Prologo

Daniel Felipe Moreno Sarmiento nos entrega un libro interesante, en
el que aplica una racionalidad analégica a la formacién interdisciplinar. Es
importante porque se trata de algo muy creativo e innovador, ya que la in-
vestigacién sobre la racionalidad analégica lleva poco tiempo, y el autor la
ha comprendido muy bien y la aplica certeramente al tema de su eleccidn.

Moreno Sarmiento comienza explicindonos su instrumento conceptual,
que es la hermenéutica. Para ello hace un recorrido por la historia de esta
disciplina filoséfica hasta la actualidad. Al principio era entendida como un
arte de la interpretacion, principalmente en la exégesis biblica, tanto en la
Edad Media como en la Reforma, durante el Renacimiento. Luego pasé a
ser una metodologia, siempre en la linea de la interpretacién de textos. Pero
llegé a ser toda una filosofia, con sistematizaciones debidas a Heidegger, que
lainsert6 en la fenomenologia de su maestro Husserl; a Gadamer, alumno de
Heidegger, y que llegd a universalizarla. Después vienen los posgadameria-
nos, como Emilio Betti, jurista que la vio como una metodologia que intenta
ser rigurosa, para el derecho. También Habermas, que la aplicé a la ideologia
y ala emancipacién. Igualmente, Derrida, que la concibi6é como deconstruc-
ci6én, y como algo que se difiere continuamente. Por su parte, Richard Rorty,
le dio un giro posmoderno, muy entrado en el relativismo de esta corriente.
Ademds, Vattimo, posmoderno también, ve la hermenéutica inyectada del
nihilismo de Nietzsche. Pero también tenemos a Ricoeur, que dio a la inter-
pretacion del si mismo un cardcter de comprension. El autor del libro que
presento hace una buena exposicion de esos autores, la cual clarifica mucho
lo que ha sido la hermenéutica, pues se la ve en su devenir histérico.

En seguida, Moreno Sarmiento precisa mds, pues avanza a una herme-
néutica analdégico-icdnica, que es la que especificamente va a utilizar, ya que

17



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

en ella se basa la racionalidad analdgica. Explica muy bien qué es la analogfa,
como desemejanza semejante y semejanza desemejante; eslo que nos permi-
te alcanzar objetividad en terrenos que no son tan claros, como son los de las
humanidades o ciencias sociales. Nuestro autor supera el mero perspectivis-
mo y alcanza la objetividad en la interpretacion, que es lo que necesitamos. Y
relaciona la hermenéutica anal6gica con la semiética, pues la hermenéutica
se equipara a la rama de esa disciplina que lleva el nombre de pragmatica
(incluso se puede hablar, igualmente, de una pragmdtica analégica).

Lo que nuestro autor nos dice acerca del conocimiento cientifico, en la
parte epistemoldgica, es muy adecuado y bien elaborado, ya que nos brinda
también una sintesis histérica de la epistemologia y nos aclara cul es la clave
del conocimiento cientifico. Efectivamente, la epistemologia ha tenido tam-
bién su historia, en la que sobresale Aristételes, con su imagen teleoldgica del
saber, pues para ¢l la causa final era la méds fundamental, en cuanto que coman-
da a las demds causas. Pero el racionalismo y el empirismo abandonaron las
causas finales y solo se quedaron con la eficiente, en un mecanicismo dema-
siado rigido. Luego vino el positivismo, con su imagen univoca dela ciencia, y
que acab6 por contradecirse, ya que todo lo supedité al psicologismo, incluso
lalégica. La epistemologia contemporanea se vuelve polimorfa, con Popper,
que dejé de lado la verificacion, tan cara a los fildsofos del Circulo de Viena,
y prefirié la falsacién como criterio de demarcacién de lo cientifico y, por lo
mismo, profesé un falibilismo del conocimiento, segin el cual todo es refuta-
ble. Thomas Kuhn aport6 la nocién de paradigma, tomada de Wittgenstein,
y que cambia mediante revoluciones cientificas. Imre Lakatos se debatié entre
el racionalismo y el escepticismo, con su idea de la falsacién como evaluacién
de los proyectos cientificos, que no sofistica la tesis de Popper y usa a Kuhn.
Paul Feyerabend rompié con todo eso, y profes6 un anarquismo epistemold-
gico, que acaba diciendo adi6s a los pardmetros que habian sido usuales y ala
misma razén. Eso nos deja en el debate entre realistas y antirrealistas, aunque
todo indica que el realismo va a ganar, por el giro que se ha dado con el Nue-
vo Realismo, capitaneado por Maurizio Ferraris y con jovenes filésofos tan
brillantes como Markus Gabriel, Quentin Meillassoux y Graham Harman.

En esa linea de la epistemologia, Moreno Sarmiento nos habla del rea-
lismo filoséfico, como una de las varias posturas epistemoldgicas, que van

18



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

desde el escepticismo, pasando por el idealismo, hasta el realismo. Y ahora
necesitamos el realismo, para recuperar lo propio del conocimiento cienti-
fico. El autor diserta sobre el objeto de la ciencia, los métodos de la ciencia,
y la actividad cientifica. Revisa los conceptos, los enunciados y las teorfas
que se dan en ella, y que la reciente epistemologia ha cuestionado. Pero el
autor nos da esclarecimientos muy necesarios y pertinentes.

Por eso embona con el concepto de racionalidad, que ubica en el realismo,
con la idea de inenmendabilidad, de mi amigo Maurizio Ferraris. De hecho Fe-
rraris ha incorporado a su movimiento mi postura como “realismo analégico’,
ya que va de la mano de la hermenéutica analégica y sirve de contexto a una ra-
cionalidad analégica como la que Moreno Sarmiento defiende. Alli expone élla
relacion de la analogia con la epistemologia y la ontologfa. Y nos explica qué es
una racionalidad anal6gica. Esta tltima esta excelentemente comprendida por
el autor, de modo que nos enteramos de manera muy suficiente a cerca de ella.

Por el lado de la ontologia, Moreno Sarmiento aborda el problema de
los universales, que sustentan a la légica y la epistemologia. También atien-
de al debate de si en la ciencia tiene privilegio la explicacién o también la
comprension. Esto es algo que Ricoeur niveld y equilibré, porque hizo ver
que es tan importante la una como la otra. Ademas, en el dmbito de la on-
tologia, el autor de este libro clarifica el tema de la verdad, que depende
mucho del sentido de las cosas y su analogicidad. No se olvide que el ser
es andlogo y que igualmente tiene que serlo la verdad, la cual es una de sus
propiedades trascendentales.

Moreno Sarmiento pasa a la interdisciplinariedad, que estd entre la mul-
tidisciplinariedad y la transdisciplinariedad, concepto este tltimo que ya
han introducido algunos, como Edgar Morin. Nuestro autor tiene el acierto
de ver esto desde la practica disciplinar, con lo cual se basa en la experiencia
para decirnos que la interdisciplinariedad puede tener un modelo analégi-
co. Eso le permite delinear un proyecto interdisciplinar y saber cémo puede
trabajar, en diferentes niveles.

Nuestro autor llega a la ¢jecucion educativa de esa formacién interdis-
ciplinar. Expone correctamente la educacién mediante una pedagogia de
virtudes, ahora que la nocién de virtud ha regresado a la filosofia, como se

19



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

ve en la ética y en la epistemologia. En efecto, con David Carr la educaciéon
se ve articulada con una pedagogia de virtudes; con Bernard Williams y
Philippa Foot la ética es de virtudes; e, incluso, con Ernest Sosa hay una
epistemologia de virtudes. Todas esas vertientes confluyen en al trabajo que
estamos considerando.

Me parece que el autor hace aqui una propuesta propia: la de una diddc-
tica analdgica, la cual podré desarrollar en préximos trabajos. Es algo que se
necesita, y que Moreno Sarmiento hace como aportacién a la filosofia lati-
noamericana. Es de esperar que la despliegue en posteriores investigaciones.

Lo que si es claro es que se trata de un libro que da gusto leer, porque va
mds alla de lo que vemos en nuestros medios. Un texto bien estructurado
filos6ficamente, y que, ademas, lleva una propuesta novedosa. Hemos, pues,
de agradecer a Daniel Felipe Moreno Sarmiento este trabajo que pone en
nuestras manos.

Mauricio Beuchot.

20



Introduccion

La fragmentacién de la unidad epistémica del conocimiento humano ha
suscitado un fenédmeno particular para la época contemporénea, la hiperes-
pecializacion. A partir del surgimiento de las disciplinas, cuya emergencia se
sittia aproximadamente a finales del siglo XVI, se puede observar una cre-
ciente multiplicacién de las ciencias y de sus especialidades. No cabe duda
de que enfrentamos un hecho singular que plantea ciertas contrariedades,
ya que gran parte de las instituciones que se dedican a la investigacién pro-
mueven programas educativos, que se fundan en la interdisciplinariedad,
pero son netamente aplicaciones especializadas que carecen de articulacion
y terminan convirtiéndose en centros de formacién multidisciplinar. Esto
refleja la escision de la episteme y su respectiva segmentacién en pequenas
parcelas atomizadas, que no tienen relacién con otros campos cientificos.
No estamos diciendo con esto que la especializacion de las ciencias sea un
desatino que deberia evitarse en la prictica disciplinar, al contrario, es ne-
cesario y fructifero que las ramas del saber adquieran esta profundizacién
en sus objetos de estudio, pero lo que se debe evitar es la creacién de esferas
hiperespecializadas, herméticas e incomunicadas con otras disciplinas.

Es un hecho que nos hemos acostumbrado a restringir los limites de
nuestra formacién académica a una visién del conocimiento donde no exis-
te cercania entre los diferentes campos cientificos. La ensefanza escolar y
universitaria parece estar asentada en una perspectiva gnoseoldgica desde
la cual cada disciplina tiene su propio sistema de signos y regulaciones para
conocer la realidad, similar a un lenguaje privado y enigmatico que sélo
conocen unos pocos, y que si se desiste de esta concepcidn de la ciencia se
estard cometiendo un error en contra de la objetividad y el rigor cientifico,
como si el objetivo de la ciencia no fuera la bisqueda de la verdad, sino

21



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

garantizar que lo dicho sea definitivamente indescifrable para otro tipo de
especialidades y ramas del conocimiento. Situacién que impide cualquier
forma de articulacion entre las disciplinas, pues se considera que esta idea
es fruto de un eclecticismo inoperante, que es imposible de llevar a la prac-
tica, o es concebida como un fallido experimento frankensteineano, que se
inspira en una imagen quimérica de la ciencia.

Es cierto que se han realizado reflexiones y proyectos que pretenden in-
tegrar las disciplinas de formas variadas y sugestivas, pero en repetidas oca-
siones lo que se observa es una trémula proyeccién de integracion cientifica,
que se convierte en un eterno retorno del estado multidisciplinar, porque
se inicia en este punto pero jamds se trasciende. Por supuesto, en la labor
multidisciplinar se reconoce que cada ciencia tiene su propia identidad y
autonomia, pero es imposible que se dé una relacién reciproca en el marco
investigativo, y esta es una condicién necesaria para salvaguardar la unidad
del conocimiento que supone cualquier forma de integracién entre discipli-
nas. Normalmente la multidisciplinariedad también desencadena una serie
de rupturas metodolégicas, que obstaculizan los procesos de investigaciéon
que atienden a objetos de estudio o problemas cientificos y/o sociales de
caracteristicas complejas, y esto interfiere en el cumplimiento de los obje-
tivos comunes que existen entre las ciencias que participan de un estudio
que requiere la articulacién de diferentes especialidades. En el fondo, esto
se debe al estado de desintegracion de la unidad del saber, que ademés se ha
agudizado con el relativismo epistemoldgico y las teorias del aprendizaje
basadas en el constructivismo, que sittian todo intento de ensefianza y for-
macién en la ciencia en el lado més equivoco de la balanza. Pero no es la
tinica tendencia, también es evidente que hay una posicidn mis cientificista
al respecto, esta misma se basa en un univocismo positivista que insiste en
declarar a las ciencias exactas y empiricas como formas canénicas de la ver-
dad objetiva. Lo que ha dado paso para establecer un tnico criterio formal y
metodoldgico bajo el cual se debe adquirir nuevo conocimiento, y en el que
la futura generacién de investigadores tiene que educarse.

La modernidad, que abanderaba los criterios racionales y deterministas
de la explicacién del mundo, hizo posible la emergencia exitosa de la revo-
lucién cientifica, y por lo mismo el fenémeno subsecuente de la escision

2



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

del saber entre conocimiento cientifico y no cientifico. El Romanticismo,
como movimiento cultural de finales del siglo XVIII, es una de las primeras
corrientes intelectuales que surge como respuesta ante la pretensién uni-
voca de la ciencia moderna o ciencia experimental (que hasta entonces se
encontraba en camino hacia su consolidacién); una impronta que atn se
mantiene latente en la reaccién posmoderna de nuestra época, caracteriza-
da por un proactivo equivocismo que legitima las diferencias epistémicas,
interpretativas o culturales, en oposicién declarada al positivismo de cariz
tecnoldgico o a posiciones absolutistas y universalistas. Pero dicha oposi-
cién también estd caracterizada por una inclinacién més proclive a lo diver-
50, sin reconocimiento de la unidad que suscita el saber en si mismo. Lo que
termina por acentuar el perspectivismo, que suele tornarse en escepticismo,
causando un claro menoscabo de los referentes objetivos y de la universali-
dad de los discursos cldsicos y tradicionales.

Esto perfilaria a las ciencias exactas y empiricas en la “privilegiada posi-
cién” de las disciplinas a cargo de la explicacion de los fenémenos naturales,
mientras que las ciencias humanas, en pugna por nivelar su “desventaja”
epistémica, serfan acotadas a la categoria de ciencias de la comprension, y
cuyo objeto de estudio esta restringido a los fenémenos sociales. En ese sen-
tido, se oculta en esta y en otras clases de taxonomias de las ciencias el suce-
sivo desarrollo epistemolégico, que nos deja ante la hiperespecializacién del
saber, y su consecuente pérdida de unidad. Estas distinciones taxonémicas
de la ciencia resultan convirtiéndose en pautas y normas que configuran
las realidades de la actividad cientifica, cuando tan solo son distinciones de
naturaleza formal o ideal. Sin embargo, el problema no reside en la mul-
tiplicacién de estas distinciones l6gicas. Todo lo contrario, lo que plantea
contrariedades es el hecho de que dichas categorizaciones se configuren
en un tipo de realidad efectiva que termina por afectar las interconexiones
existentes entre las diversas ramas del saber.

Esto lo podemos confirmar en la misma historia de la epistemologia, asi
como en la practica investigativa, y particularmente en la investigacion in-
terdisciplinar de centros, institutos y universidades que se dedican a trazar
rutas de entendimiento mutuo entre disciplinas. De alli que los problemas
a los que se enfrenta cualquier ejercicio interdisciplinar de la investigacién

23



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

no s6lo demanden una reflexién epistemoldgica, sino también hermenéu-
tica, puesto que la interaccién entre disciplinas supone una relacién me-
diada por el lenguaje y por los discursos inherentes a cada campo o ambito
del conocimiento; y estos a la vez estdn relacionados con el pensar y sus
respectivos actos, es decir, con la idea, que es efecto de nuestra capacidad
de abstraccién, el juicio, que se vincula con nuestra capacidad de juzgar, y
el raciocinio, que se relaciona con nuestra capacidad de razonar. Pero asi
como esto implica una aproximacién al conocimiento intelectual, también
suscita la pregunta por lo conocido, es decir, por lo que las cosas son. La
orientacion de esta cuestidn central es claramente ontoldgica, y no se redu-
ce a pura gnoseologia o epistemologia.

Por eso la necesidad de emprender un estudio sobre los derroteros que
se han configurado histéricamente en términos hermenéuticos y episte-
molégicos para entender el devenir de las diferentes formas en las que el
conocimiento en general, y particularmente el conocimiento cientifico, ha
sido entendido, pues s6lo desde alli estaremos enterados de los impases que
podemos evitar. Lo que nos permitird posteriormente asentar las bases de
nuestra propia posicioén, que integra el modelo de hermenéutica analégica
de Mauricio Beuchot, con la epistemologia o filosofia de la ciencia desde
la perspectiva de Mariano Artigas y Evandro Agazzi. El hilo conductor de
este vinculo entre hermenéutica y epistemologia serd desde luego la racio-
nalidad anal6gica. Razén por la que tendremos que esclarecer porqué este
modelo analdgico de la razén, que vincula la explicacién y la comprension,
se integra perfectamente con una hermenéutica y una epistemologia analé-
gica. Pero no serd suficiente si antes no aclaramos cudl es nuestra posiciéon
ontoldgica, por lo que le dedicaremos un apartado especial al realismo filo-
sofico y cientifico con el cual estamos de acuerdo y desde el cual fundamos
el desarrollo de nuestra propuesta.

La relacién entre hermenéutica y epistemologia no se sustentara de en-
trada, sino que serd fruto del anélisis que realizaremos paso a paso a través
de la primera y la segunda parte de esta obra. Por eso comenzaremos con
un abordaje histdrico y filoséfico de la disciplina de la interpretacién. De
esta forma la primera parte nos permitird entender que la comprensién, fin
de la actividad interpretativa, ha viajado subrepticiamente por la historia

24



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

del pensamiento, manifestando su universalidad bajo la forma de diversos
planteamientos, con algunos estaremos mds de acuerdo que con otros, pero
serd crucial entender los mds significativos en sus aspectos generales. Este
acercamiento histérico-filoséfico lo complementaremos con una exposi-
cién detenida del modelo de hermenéutica analdgica del pensador mexicano
Mauricio Beuchot, en cuya filosofia se inspira gran parte de este trabajo.
Nos concentraremos especialmente en un atento estudio de la analogia, que
es el concepto clave de todo el proyecto. También se hard hincapié en los
detalles filos6ficos que Beuchot propone en términos semidticos, semanti-
cos y pragmdticos, puesto que serdn esenciales para entender otro tipo de
aclaraciones posteriores.

Esto nos conducira a la segunda parte del texto que tiene a la vez dos
apartados en los que se divide internamente. Iniciaremos con un recorrido
por la historia de las ideas filoséficas sobre la ciencia, que creemos pertinen-
te para contextualizar al lector en los problemas clasicos de la epistemolo-
gia, y que trataremos desde el marco general de las diversas tradiciones del
pensamiento occidental. Esta relacién de enfoques sera un punto sobre el
cual volveremos repetidas veces, por lo que es importante que no lo perda-
mos de vista. Ademds, esto también nos permitira aproximarnos a la situa-
cién contempordnea por la que trasiega el pensamiento epistemoldgico, a
la que ha retornado el disenso entre realistas y antirrealistas, que ya durante
la Edad Media se habia presentado. Ademads, desarrollaremos los puntos
esenciales de la epistemologia de Mariano Artigas, que estd en consonancia
con una concepcidn analdgica de la ciencia, y que examinaremos a cabalidad
para ampliar el espectro de lo que significa episteme, en el sentido clasico.
Aspecto que tendrd una injerencia decisiva en la forma de concebir la in-
terdisciplinariedad. Para esto serd necesario examinar las dimensiones de la
ciencia, es decir, los objetivos, los métodos y las construcciones cientificas.
Asimismo, serd necesario entender la clasificacién de los saberes a partir de
la diferencia entre ciencias sapienciales y ciencias particulares, consideran-
do claramente un realismo cientifico, de corte analdgico, que fundamente
esta y otra clase de distinciones que se sustentan en este apartado.

Sucesivamente, se indicara la forma en la que se articulan el modelo de
hermenéutica analégica y la epistemologia realista, que se han expuesto en

25



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

los anteriores capitulos. Dicha articulacion serd presentada bajo la expre-
sion de racionalidad analdgica, en la que se mantiene una tension oscilante
entre la comprension, que es lo universal de la razén, y la explicacién, que
se atiene a la particularidad de lo real, y donde la hermenéutica, o disci-
plina de la interpretacion del sentido de las cosas, se correlaciona con la
epistemologia, que es el estudio filoséfico del conocimiento cientifico. Por
lo que nos detendremos en cada uno de estos matices a los que da apertura
esta propuesta de la racionalidad analdgica, también estudiada por Mauri-
cio Beuchot. Sin embargo, sera fundamental que antes de considerar esta
convergencia entre la comprension y la explicacién, entendamos que dicha
concepcion no sélo se funda en una teorfa del conocimiento de profundas
raices aristotélicas y tomistas, sino que a la vez descansa en una ontologia
realista, que hemos denominado realismo analégico, en concordancia con
el giro ontoldgico de la hermenéutica y la epistemologia, del cual son re-
presentantes Beuchot, Grondin, Ferraris, desde el punto de vista de la dis-
ciplina de la interpretacién, y a su vez, Artigas y Agazzi, desde el punto de
vista de la filosofia de la ciencia. En definitiva, esta parte estard dedicada
fundamentalmente a exponer en qué consiste la racionalidad analdgica, en
sus aspectos mds generales, y su relacion con el realismo analégico, que ya
tiene unos antecedentes importantes en la tradicion filosofica.

Con estas aclaraciones, estaremos en condiciones de entender en qué se
basa nuestro modelo de integracidn analdgica entre disciplinas o también
llamado interdisciplinariedad. Pues todo lo que antecede a esta propuesta
es la fundamentacion hermenéutica, epistemoldgica y ontoldgica que ne-
cesitan las ciencias para que estas puedan articular sus objetivos, metodo-
logias y construcciones. Es mds, a partir de la aplicacién de la racionalidad
analégica se exploraran los diferentes tipos de articulacién interdisciplinar
que son posibles, por lo que se dardn descripciones puntuales de las mismas
y algunos ejemplos. Este también serd un apartado en el cual se ha decido
ponderar los limites y alcances de la integracion disciplinar, ya que estamos
conscientes que el ejercicio disciplinar no puede desaparecer, pues, como se
entiende, es este mismo una de las condiciones esenciales y logicas para que
exista la interdisciplinariedad. Asi que hemos abogado por hacer algunas
diferencias que conceptualmente son importantes, nos referimos explici-

26



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

tamente a nociones como transdisciplinariedad, utilizada especialmente
por Nicolescu' y Piaget?, que muchas veces puede confundirse con inter-
disciplinariedad, y nos hemos esforzado en aclarar la razén por la que son
sentidos distintos bajo los cuales se puede entender la integracion entre las
disciplinas, asi como el concepto de multidisciplinariedad, que es otra for-
ma de concebir la mencionada integracion. Incluso, esta tltima expresion
muchas veces se asocia con el término pluridisciplinariedad, aunque para
nosotros existen diferencias importantes entre ambos conceptos. Pero estas
distinciones a las que aludimos podran ser inspeccionadas por el lector en
este apartado. Allf hallard nuestra posicion frente a estas mismas denomi-
naciones con las que no coincidimos, especialmente por cuestiones episte-
moldgicas y hermenéuticas, y por eso hemos decidido adoptar la expresion
mds pertinente y ajustada a lo que en realidad deseamos proponer, una inte-
gracion analdgica entre disciplinas o interdisciplinariedad.

Con esto cerraremos nuestra tercera parte, y concluiremos con un apar-
tado dedicado exclusivamente al tema de la actuacién educativa y la for-
macién interdisciplinar. Como lo deciamos al principio, la educacién en
las instituciones dedicadas a la investigacién que promueven una educa-
cién interdisciplinar, muchas veces encuentra una serie de obstaculos para
implementar la integracién entre programas diferentes o, incluso, entre
asignaturas. Aqui ya no estamos hablando de interdisciplinariedad cientifi-
ca, sino de interdisciplinariedad educativa, que son dos realidades distintas
aunque relacionadas. Pero para poder hablar de la implementacién de un
modelo como el que proponemos, no podemos sin mas emplazar esta es-
tructura cientifica a la educativa. Por eso tendremos que empezar desde lo
central en la educacién, que es precisamente su finalidad. Asi que en este ca-
pitulo desarrollaremos una reflexion sobre la actuacién educativa, que nos
permitira distinguir entre la actividad de enseriar, que le compete al docen-
te, y la accion de aprender, que le concierne al alumno. Esto no implica que
el educador no pueda aprender en el mismo acto educativo, desde luego lo

1 B. Nicolescu, “La necesidad de la transdisciplinariedad en la educacion superior”, Traspasando fronteras,
(3), pp- 23-30, Cali, Universidad Icesi, 2013.

2 J. Piaget, “La epistemologia de las relaciones interdisciplinares”, en Apostel, Leo et al., Interdisciplina-
riedad. Problemas de la ensefianza y la investigacién en las universidades, México D.F. (Mexico): ANUIES,

1975, pp. 67-81.
27



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

hace, asi como el educando también puede ensenar formativamente lo que
ha aprendido. Sin embargo, lo definimos de esta forma para aclarar el acto
que es mas decisivo para cada parte, en este caso la docencia, es justamente
el arte de ensenar a través de la leccidn, y la formacidn, es la obra que el
educando lleva a cabo para perfeccionar sus potencias operativas, y lo hace
de forma inmanente.

Estas y otras distinciones serdn profundizadas en esta tltima parte, pero
especialmente llamaremos la atencién sobre la teleologia del educar. Es real-
mente significativa esta pregunta por la finalidad de la actuacién educativa,
y alli se podrd encontrar la razén que lo justifica. Luego de hacer estas acla-
raciones previas, se podrd incursionar en un modelo del aprendizaje basado
en hdbitos moralmente buenos, que deseamos retomar, pues ya ha estado pre-
sente en el mundo cldsico, y lo hacemos con el énimo de llamar la atencién
en lo que supone un concepto de educacion analdgica o integral. Esto nos
servird de fundamento para hablar de una formacién en habitos virtuosos,
que por la naturaleza de la obra restringimos a las virtudes intelectuales
(epistémicas y hermenéuticas), puesto que son la base de la formacién in-
terdisciplinar, pero es pertinente aclarar que dicho modelo de aprendizaje
es mucho mds amplio. Al final se planteardn algunas aproximaciones a una
pedagogia y a una diddctica, de corte analdgico, que permitan al educador
promover la interdisciplinariedad educativa.

28



PARTE I

HERMENEUTICAY ANALOGIA






Planteamiento general

Para ir tras los vestigios de la interpretacién es necesario comenzar ubi-
cindonos en nuestro presente, si intentamos entender el valor implicito de
nuestro pasado. Con esto simplemente queremos indicar que la hermenéu-
tica es un arte de situacién, pues exige del intérprete una consciencia de
su circunstancia, una aprehension de sus alcances, y si se quiere también,
una asimilacién de sus limites. Interpretar es estar situado para poder si-
tuar, pero no es ninguna condicion a priori del entendimiento, al contrario,
es una habilidad que el intérprete adquiere en la experiencia y convivencia
con el texto, que lo sitda como lector. Enfrentar la lectura es escoger o re-
unir (legere), y no es una seleccién de lecturas o el hecho de que el texto
elija a sus lectores. Leer emerge en consecuencia de una situacién, querida
0 no, en la que el individuo recoge los significados que estan sugeridos en
el texto, y cuyo resultado puede variar segin nuestra intencién, dedicacién,
concentracion o consciencia del acto lector. Asi que interpretar exige del
hermeneuta més de lo que se piensa. De alguna manera, el texto sélo puede
encontrarse en proximidad de quien lo interpreta cuando acepta su lugar
ante la intencion del autor del texto. Pero no es cuestién de esperar el mo-
mento del encuentro, ni de salir en su busqueda. La labor del hermeneuta
se halla entre los limites de estas dos actitudes, la de la aceptacion pasiva del
sentido y aquella que reclama una activa participacién en este. En pocas pa-
labras, es esto lo que estd implicado en una situacién o contexto susceptible
de interpretacion.

La razén de ser de la hermenéutica es precisamente el hecho de contex-
tualizar descontextualizando, pues el intérprete al aceptar su lugar con res-
pecto al texto también acepta el de su autor y busca resaltarlo, sin que esto
suponga ocultar su intencién como lector. Es un hecho que el hermeneuta
pone de si mismo en el acto hermenéutico, es decir, conjuga sus intenciones
con los significados que retne del texto que interpreta, pero tratando de
respetar los limites de su condicion lectora para dar cabida a la intencién
del autor, y no soslayar asi la objetividad del texto. En este sentido, el herme-

31



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

neuta entiende que al interpretar descifra un discurso, lo des-contextualiza,
pero lo reconstruye; tal y como se habfa dicho, asimila su sentido dando
prioridad al contexto en el que se sitta el autor, sin necesidad de que esto
implique alejar sus intereses y querencias frente a la realidad que se des-
pliega en el acto hermenéutico. Por lo que habitar en proximidad con el
texto implica también una transformacion de la situacién del intérprete,
y la emergencia de un nuevo sentido para comprender lo que ha querido
significar el autor.

Intentaremos perfilar esta misma intencién al recorrer cada una de las
imdgenes que la hermenéutica ha asumido en la historia del pensamiento.
Atenderemos desde luego a los tres sentidos generales que se conjugan en
la expresion griega hermeneia: arte de la interpretacién, metodologfa de las
ciencias del espiritu, y filosofia del sentido como proyecto universal. Esto
nos brindaré claridad en torno a las tradiciones que forjaron, a su manera,
una forma de entender la interpretacién, pero nos detendremos especial-
mente en el camino que conduce a la hermenéutica analdgica, propuesta
por Mauricio Beuchot, que rescata las contribuciones mas significativas
de la historia de la hermenéutica y las integra a las exigencias del presente;
donde ain encontramos pugnas internas entre posiciones objetivistas de la
interpretacion, que enfatizan el estricto cumplimiento de las regulaciones y
los cinones, y las posiciones mas relativistas, que se centran casi siempre en
la multiplicidad de los sentidos y no en aquello que les concede identidad.
Esto nos permitira observar por qué hay una clara necesidad de la herme-
néutica analdgica no sélo como respuesta a estas tendencias polarizadas,
sino por el hecho de que la misma interpretacién es un acto de la razén
que insiste en la mediacidn, la conciliacidn y la proporcionalidad del ser y
el pensar.

32






Figura 1.
Triptico del jardin de las delicias (abierto y cerrado), de Jheronimus Bosch

Adaptado de Triptico del jardin de las delicias, de El Bosco, 1500-1505, triptico
abierto disponible en Jer6nimo Bosch - Galeria online, Museo del Prado., Domi-
nio publico, https://commons.wikimedia.org /w/index.php?curid=45147809; trip-
tico cerrado disponible en Jer6nimo Bosch - Originally uploaded to the English
Wikipedia by w:User:Blankfaze., Dominio ptiblico, https://commons.wikimedia.

org/w/index.php?curid=148810


https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=45147809
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=148810
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=148810

Capftu]o I
Tres sentidos genera]es de la interpretacién.

Breve historia de la hermenéutica

El que comprende estéd siempre incluido en un
acontecimiento en virtud del cual se hace valer lo que
tiene sentido

Hans-Georg Gadamer

En la historia, la memoriay el olvido. En la
memoriay el olvido, la vida. Pero escribir la
vida es otra historia. Inconclusién.

Paul Ricoeur

Introduccion

Un triptico es una obra que se pliega en tres secciones representativas,
cada panel conforma una parte de un todo, no necesariamente homogéneo.
Usualmente el panel del centro es la parte principal de la obra, mientras que
los paneles laterales se relacionan con esta ultima. Al cerrarlos es frecuente
encontrar una representacion que engloba el contenido del triptico como
Eljardin de las delicias del pintor neerlandés Jheronimus Bosch (Figura 1).
Aunque también existen algunos tripticos en los que cada panel tiene el
mismo tamano o las mismas dimensiones. Puede que haya una representa-
cién cuya importancia es mayor que las restantes, pero a la vez puede que
no sea asi, dando lugar a una obra mds bien diversa y con alguna o ninguna
relaciéon.

Al hablar sobre la historia de la hermenéutica es importante entender
que hablamos de los esfuerzos por hallar la verdad en el marco del sentido

35



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

o la interpretacién’. Esta seria la representaciéon que engloba el curso de la
hermenéutica, incluso antes de que recibiera esta denominacién. Pero este
triptico se desenvuelve de manera no intencional, no se busca necesaria-
mente la conformacién de un camino para consolidar un tratado que lleva-
ra por nombre “hermenéutica”. Nos daremos cuenta de que cada parte de
este triptico alude a una acepcion general de la interpretacion, una manera
de comprenderla o de ¢jercerla. Y cada expresion histérica es tinica, aunque
no por esto indiferente a su tradicién y porvenir. Pero no perdamos de vista
que hay de todas maneras una intima relacién entre cada seccion de este
triptico filoséfico.

El primer panel que esbozaremos da lugar a una acepcién de la her-
menéutica como arte de la interpretacién de los textos, arte auxiliar para
disciplinas como la teologia, el derecho y la filologia. Este sentido de la
interpretacion es generalmente normativo, es decir, se insiste en regular o
disenar cdnones que puedan orientar al hermeneuta para comprender los
textos que son ambiguos o cuyo significado es incomprensible. Tradicién
que se mantendra vigente hasta entrado el siglo XIX, durante el Romanti-
cismo. El segundo panel de este triptico, sin ser el central, se caracteriza por
un sentido epistemoldgico y metodoldgico de la interpretacién. Momento
en el que el estudio de las reglas y los métodos para interpretar, que se ha-
bian fundamentado en el periodo clésico de la hermenéutica, se amplia al
campo de las ciencias del espiritu (hoy ciencias sociales y humanas) para
convertirse en su sustento epistémico, y subsanar asi su estatuto cientifico,
“deficiente” en comparacion con las ciencias exactas y naturales. El tercer
y ultimo panel se centra en un sentido crucial de la hermenéutica, pues ya
no es un arte auxiliar o una metodologia, es una filosofia universal de la
interpretacion, una forma de ser en el mundo. Claramente es un trénsito
de una hermenéutica de textos a una hermenéutica de la existencia, pero
que también supera la dimensién y reducciéon metodoldgica, y encumbra la
universalidad de las humanidades, mas alla de la concepcién moderna del
método cientifico. Por lo que la interpretacién y la comprension se enten-
derdn mejor a la luz de sus atributos lingiiisticos e histéricos.

3 J. Grondin, ;Qué es la hermenéutica?, Barcelona, Herder, 2008, pp. 13-20.
36



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

1. Primer panel del trl'ptico: arte de interpretar (ars
interpretandi)

La primera imagen que sale a nuestro encuentro es Hermes o Mercurio
(Figura 2), el heraldo de los inmortales. En su figura se describen todas las
facultades del hermeneuta. Es elocuente porque hace de la expresién un arte
para admirar, virtud que los intérpretes cultivan con ahinco para convencer.
Es intermediario porque su mesura al dialogar refleja la sutileza de su enten-
dimiento para interpretar. Es necesario habituarnos a la incomprensién para
entender sus avatares y misterios, solo alli emerge la actitud cuidadosa y atem-
perada del buen intérprete. Pero es mediador por su naturaleza analégica, co-
nocedor de los signos divinos y de los signos humanos. No teme a lo extrano,
lo comprende y lo aproxima, reconoce identidades pero también diferencias.
Hermes es también psicopompo, el que guia almas en el trénsito delavidaala
muerte, es acompanante y protector en los caminos, y ladrén de sentidos pero
curador de referentes. El mensajero de los dioses y el orador ante los hombres
es laimagen de todo intérprete capaz de asimilar la labor de mediador entre el
decir y el mostrar, porque dice mostrando y muestra diciendo.

1.1.Dela alegoresis al logos interior

Interpretar es entonces hacer un sentido extrano comprensible, de alli
que la finalidad de la interpretacién sea la comprensién (intelligere). Pero
como lo advertimos en la figura de Hermes, esta es una tarea que se hace en
doble via, es decir, una que va del pensamiento al discurso, a lo que usual-
mente llamamos elocuencia, menester de la retdrica (o arte del buen decir),
y otra que va del discurso al pensamiento, que podemos denominar estric-
tamente interpretaciéon. Aunque a esta tltima se ha limitado la acepcion
de hermenéutica, en realidad debe ampliarse, pues también hace parte de
su labor la explicacién o traduccién de un discurso. La parte del Organon
de Aristoteles dedicado a la enunciacidn, el Peri hermeneias, indica preci-
samente esto, hay una mediacién de significados que se manifiestan en una
afirmacién, un movimiento que va del interior al exterior. Concepcidn que
compartian los estoicos. La elocucion es por lo mismo la transmisién de un
significado, mientras que la interpretacién es la explicitacién de la voluntad

37



Racionalidad analdgica y formacién interdisciplinar

del sentido®. En la hermenéutica de textos, careceria de sentido interpretar
si no existiera transmision de significado, por lo que este tltimo es condi-
cién de posibilidad de la interpretacion.

Figura 2.

Primera imagen del triptico hermenéutico

Adaptado de Mercurio sentado sobre las nubes, de Sebastiano Galeoti, hacia 1727, dis-

ponible en https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/mercu-
rio-sentado-sobre-nubes/05cbfc5¢-2943-4451-b1d1-f9e¢8886b9b722searchid=16eb-

€65b-8cf7-09d0-f66b-h33c2¢9988ec

4 ]. Grondin, ;Qué es la hermenéutica?, op. cit., p. 22.
38


https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/mercurio-sentado-sobre-nubes/05cbfc5c-2943-4451-b1d1-f9e8886b9b72?searchid=16ebc65b-8cf7-09d0-f66b-b33c2e9988ec
https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/mercurio-sentado-sobre-nubes/05cbfc5c-2943-4451-b1d1-f9e8886b9b72?searchid=16ebc65b-8cf7-09d0-f66b-b33c2e9988ec
https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/mercurio-sentado-sobre-nubes/05cbfc5c-2943-4451-b1d1-f9e8886b9b72?searchid=16ebc65b-8cf7-09d0-f66b-b33c2e9988ec

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Pero sobre todo, la aplicaciéon hermenéutica es indispensable ante la
experiencia de la incomprensibilidad. Las Sagradas Escrituras y los mitos
antiguos nos permiten entrever esa necesidad. Iluminar los pasajes oscu-
ros o encarar los tropos alegéricos del discurso era un reto para la men-
talidad de las primeras civilizaciones, asi como una exigencia de la Edad
Media. Su visién e imagen del mundo o de si mismos estaban expresadas
a través de simbolos, configuradas en narrativas de hechos acontecidos, o
sucesos cuyo cumplimiento se esperaba con temor o esperanza. Al séqui-
to de Hermes se unen los rapsodas, adivinos y profetas, unos cantan las
proezas y vicios de los inmortales, otros anuncian ambiguos porvenires a
los hombres, y los tltimos interpretan sefiales y pregonan indicios, inspi-
rados por su divinidad.

La universalidad de lo alegdrico es un pasaje de la historia de la herme-
néutica cuya importancia fue decisiva para descifrar las metéforas y simbo-
los que se hilaban en cantos y textos antiguos. Filén de Alejandria, judio
converso al Cristianismo, serd uno de los primeros representantes en esta
linea. Propone la alegoresis como un proceso interpretativo que explica el
sentido espiritual de las Escrituras. En esta misma linea encontramos a Ori-
genes, quien propone una lectura tipolégica del Antiguo testamento como
alegoria del Nuevo testamento, es decir, concentra su fuerza interpretativa
en la universalidad de la figuracion (typoi) de Cristo en la Biblia. Por lo que
el hermeneuta puede acercarse al texto sagrado por estratos: somdtico (per-
sonas simples), animico (personas iniciadas en la fe) o espiritual (personas
espiritualmente avanzadas), significado que el alma del exégeta deberd pro-

fundizar y reflexionar constantemente’.

En cambio, la universalidad del logos interior de san Agustin se con-
centra en el hombre interior y su relacién con el misterio de la Trinidad.
Esto implica que la interpretacién es una exégesis de la vida interior de los
hombres ante su creador. La hermenéutica es algo vivo, porque la existencia
humana est4 en la busqueda de sentido. Por lo mismo, no somos seres au-
tdrquicos y autosuficientes, ya que en realidad somos iluminados, en parte,
por la gracia. Los pasajes oscuros de las Escrituras son de fécil compren-
sidén cuando el exégeta perfecciona su conocimiento histérico y lingiiistico

5 J. Grondin, Introduccidn a la hermenéutica filoséfica, Barcelona, Herder, 1999, pp. 57-60.
39



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

del texto sagrado (esto implica que la oscuridad no radica en las Escrituras,
sino en el intérprete, y que el texto no es exclusivamente alegérico como se
pensaba), pero esta preparaci(')n es insigniﬁcante si no prioriza el precepto
de la caritas. El mandamiento del amor es central en este sentido, porque
al amar conocemos y al conocer amamos. Al amar la verdad, amamos El
Verbo divino, que al haberse introducido en el tiempo puede morar en todo
hombre. Por eso la verdad no se encuentra afuera del hombre, sino en el
hombre interior. De esta forma, el discurso encarna lo espiritual, expresa
lo que en el verbo interior aguarda, que es el lenguaje del corazén, al que
continuamente aspiramos.

1.2. Sola scriptura y la hermenéutica moderna

La Reforma luterana alentd una interpretacion mas literalista de las Es-
crituras, Lutero estaba convencido de que el sentido literal contenfa un sen-
tido espiritual, que se halla asi mismo en la ¢jecucién de la palabra. Esto es
lo que promueve una verdadera transformacion espiritual. Este serfa cono-
cido como el principio de la sola scriptura, en la que el mismo texto sagrado
es su propio intérprete. Lo decia con el fin de refrenar la arbitrariedad que
tienen las interpretaciones alegorizantes de las Escrituras, aunque su sen-
tido literalista, en si mismo, era ingenuo al no reconocer la importancia
de la subjetividad en el exégeta. Sin embargo, la hermenéutica sacra, bajo
la perspectiva protestante, tendria un desarrollo significativo que tuvo una
influencia importante en la posteridad.

La tradicion literalista del protestantismo se acentuaria con el tiempo,
la obra Clavis scripturae sacrae (1567) del tedlogo luterano Flacius Illiricus
es un ¢jemplo patente de esto. Flacius insistiria en una universalidad de la
gramdtica para una mejor comprension del texto sagrado. Asi que para ac-
ceder al espiritu de las Escrituras era necesario un riguroso conocimiento
lingtiistico por parte del intérprete. Esta exigencia no diferfa del imaginario
de la época moderna, puesto que es un momento histérico en el que va-
rios representantes de la hermenéutica son receptivos a la idea de una uni-
versalidad racional y regulada por la critica. Johann Dannhauer, tedlogo
ortodoxo luterano, se propuso elaborar una ciencia universal de la inter-
pretacién. Pensaba que ninguna ciencia es ajena al ars interpretandi, lo que

40



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

justificaria la aparicién de una hermenéutica generalis que complementara
lalégica clésica. Porque una cosa era la verdad de la afirmacién, de lo que se
encargaba la l6gica, y otra era el significado del sentido, de lo que se hacia
cargo la hermenéutica. Dos tareas complementarias que podian ascender
a una especie de universalidad filoséfica, y que dotarian al intérprete de la
posibilidad de revelar el scopus o la intencién verdadera del autor, llegando
asi a descubrir lo que este ha querido enunciar y decir.

El te6logo aleman Johann Chladenius separara a la 16gica de la herme-
néutica para otorgarle a esta ultima su independencia y convertirla en una
rama principal del conocimiento®. Es claro que mantiene una inclinacién
universalista en su empresa hermenéutica porque debe enfrentar un fené-
meno igual de universal, la incomprensién. De alli que insista en el hecho
de que la oscuridad de los textos se debe en parte a tres factores: el descuido
de la edicidn, para lo cual es necesario una cuidadosa correccién y rectifica-
cién de parte del intérprete; el dominio de la lengua, por lo que el philologus
debe ser un experto en el conocimiento de la gramdtica; y los pasajes ambi-
guos, que exigen del exégeta un atento examen de las expresiones equivocas.
Esto le permite desarrollar la habilidad de exponer (auslegen) con claridad,
es decir, Chladenius considera que la hermenéutica es el arte general de ex-
plicar o ensenar la intencién del autor. Por lo que no sélo universaliza el
cardcter pedagdgico y diddctico de la interpretacidn, sino que también lo hace
con el scopus, al declarar que hay un perspectivismo universal desde el que
siempre se enuncian los discursos.

El perspectivismo también serd una de las bases de la concepcién de
Friedrich Meier, quien promoverd una concepcion de la hermenéutica pro-
fundamente relacionada con los signos. El arte de interpretar tiene, segun
Meier, dos sentidos, un camino regulado y canénico para comprender el
significado de los signos, al que denomina hermenéutica significatu latori;
y una via que asi mismo sigue reglas estrictas para exponer discursivamente
un sentido a otros, y que denomina hermenéutica significatu strictori. Pero
en ultimas, su comprensién del mundo se traduce exclusivamente en sig-
nos, estos poseen una conexion universal que tratamos de descifrar. En el
fondo, su pensamiento enuncia una hermenéutica semidtica que con un

6 Ibid., pp. 85-92.
4]



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

examen critico de los signos termina por acercarse a la mente del autor, a su
intencién y perspectiva, que es la misma verdad hermenéutica. Esta univer-
salidad de los signos recuerda sin duda a la lingiiistica estructuralista de la
época contemporanea.

Por ultimo, el pietismo incorpora una universalidad de los afectos, que
serd importante en la hermenéutica teoldgica del protestantismo durante
el siglo XIX. El anima sermonis permite trasladar el significado de las Es-
crituras a la comunidad de creyentes, pues toda palabra que emerge en el
discurso estd impregnada de un afecto que se hace significativo a la hora de
enunciar una intencién especifica a otros interlocutores. Esta relacion entre
la hermenéutica y la doctrina de los afectos tendrd una decisiva recepcién
en los tedricos de la interpretacién durante el Romanticismo.

1.3. Schleiermacher y la hermenéutica romantica

El pintor aleman Caspar David Friedrich ejecutaria en 1818 una obra
que sigue siendo simbolo del Romanticismo, E/ caminante sobre el mar
de nubes (Figura 3). Representacion de un viajero que se encuentra de
pie en una montafa escarpada y mira hacia el horizonte. El misterio que
impregna la pintura hace que miremos el paisaje, clave simbdlica de la
obra, situandonos en el lugar del viajero que estd de espaldas ante el espec-
tador, y parece observar la niebla que cubre tan sublime panorama. Esta
experiencia de la totalidad es una de las caracteristicas mas dicientes del
movimiento romdntico, que resalta la querencia del yo por una eternidad
que lo desborda, que encara la autonomia del artista, mientras eleva sus
sentimientos més profundos, llevindolo a la conquista de una libertad
auténtica, que estd mds alld del dominio de la razén. Esta es una clara
oposicion a la Tustracién y a las regulaciones racionales que se habian
exaltado durante el Siglo de las luces. Actitud que sera determinante para
la hermenéutica que suele prosperar en contextos cuya intencionalidad
resalta el simbolismo y el lenguaje hecho metafora.

La contribucién de Friedrich Ast, quien fue discipulo de Schelling,
es significativa en el trdnsito de la hermenéutica racionalista a la herme-
néutica roméntica. Especialmente por su filosofia de la identidad, que se
revela en la unidad y la totalidad del espiritu. De manera que el entendi-

42



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

miento terminaria por proyectarse a esta unidad, que Ast identifica con la
tradicion de los textos antiguos, y s6lo a partir de esta, lo singular cobra
sentido. Esta es una de las primeras formulaciones concretas del c/reu-
lo hermenéutico, que podemos precisar en las siguientes palabras de Ast,
citadas por Grondin: “La ley fundamental de todo entender y conocer
consiste en encontrar en lo singular el espiritu del todo y explicar a partir
del todo lo singular™. Otro de los representantes del Romanticismo, que
hizo una contribucién importante a la hermenéutica es Friedrich Schle-
gel. Impresionado con el espiritu de la antigiiedad, intent6 proponer una
especie de hermenéutica filoséfica que extrajera una metodologia filoldgi-
ca capaz de entender o traducir la intencién del autor, aunque manifiesta
su incertidumbre ante una comprensidn total, en vista de que no se disipa
la incomprensién. Ya era claro para el filésofo y fil6logo alemén que todo
entender implica a la vez un no entender, y que siempre hay un sentido
que escapa a nuestra comprension.

Allanado el camino, Friedrich Schleiermacher propondré una univer-
salidad del malentendido, y no diferira de sus homélogos al considerar
que la hermenéutica en general busca aquello que el hablante ha querido
decir realmente. Si el intérprete debe buscar en el discurso el verdadero
sentido que se ha comunicado, entonces el ¢jercicio hermenéutico des-
cansa en el lenguaje. Schleiermacher propone entonces una hermenéutica
objetiva o gramatical, que atiende a la sintaxis de la lengua en la que se
emite el discurso, que se complementa con una hermenéutica subjetiva o
psicoldgica, cuya labor esencial dirige su atencién al pensamiento indivi-
dual, que antecede a toda lengua. Pero para que el proyecto de Schleier-
macher adquiera toda su universalidad, requiere poner el acento més en
la comprensién que en la interpretacion. Este es un giro del arte de in-
terpretar (ars interpretandi) al arte de comprender (ars intelligendsi), que
enfatizard la perspectiva subjetivista de la hermenéutica, que ya se preveia
en la doctrina pietista del afecto de manera importante.

7 J. Grondin, Introduccidn a la hermenéutica filoséfica, op. cit., p. 106.
43



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

Figura 3.

EI caminante sobre el mar de nubes de Caspar David Friedrich

Adaptado de El caminante sobre el mar de nubes, de Caspar David Friedrich, 1818,
disponible en Caspar David Friedrich - The photographic reproduction was
done by Cybershot800i. (Diff), Dominio ptablico, https://commons.wikimedia.
org/w/index.php?curid=1020146

44


https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=1020146
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=1020146

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Ahora la cuestién era como encarar la universalidad de la incompren-
sién o el malentendido. Schleiermacher empezard por identificar dos ac-
titudes ante esta situacion, o la comprensién surge por si misma (de forma
intuitiva), y la hermenéutica solo tiene un papel auxiliar para responder a
los pasajes ambiguos, o la comprensién tiene como objetivo fundamental
la reconstruccion del discurso como si el intérprete fuera el mismo autor.
Schleiermacher las denominara hermenéutica laxa y hermenéutica estricta
respectivamente. Pero no puede ser que se acuda a la hermenéutica cuan-
do el entendimiento se halla inseguro en los casos de incomprension (que
pueden deberse a varias oscuridades, tanto del texto como del intérprete),
por lo mismo, la hermenéutica requiere siempre un deseo genuino de com-
prension del discurso, pero necesita de una regulacion, més especificamente
de un método, que le permita abandonar su rol auxiliar y adquirir toda su
universalidad. No s6lo porque es una hermenéutica generalis, que supera las
hermenéuticas especiales (teoldgica, juridica y filoldgica), sino porque no
esta limitada simplemente a los textos, pues se extiende al entendimiento
mutuo, al didlogo con aquello que nos es ajeno (el discurso del otro).

2. El segundo panel del trl’ptico: hermenéutica como
metodologl'a

Esta segunda parte del triptico podria ilustrarla metaféricamente una
obra brillante del pintor italiano Antonio Alegri da Corregio, La asuncién
de la virgen (Figura 4). Fresco que fue ¢jecutado en la ctipula de la catedral de
Parma en Italia, en el que no hay una figura central, sino una narracién visual
en la que las imagenes permiten al espectador vivir una especie de inmersién
y trascendencia. Lo que recuerda otra pintura cuya técnica del trampantojo,
mantiene al observador atento a la armonia que se despliega entre los peque-
fios angeles infantiles y otros personajes, un fresco que cobra vida en el éculo
ficticio que decora la Cdmara de los esposos, ubicada en el Palacio Ducal de
Mantua, y que tanta fama dio a Andrea Mantegna.

La sensacién del espectador ante estas obras es similar, en cierto aspecto,
al sentimiento de totalidad que los tedricos de la hermenéutica romantica ha-
bian supuesto en su esfuerzo interpretativo. Pero también guarda una profun-
da relacién con la manera en la que el artista ejecuta su obra, construyendo la

45



Racionalidad analogica y fotmacio'n interdisciplinar

singularidad de cada imagen, que en su conjunto logran revelar esa totalidad
que nos maravilla. Segun la creencia de Schleiermacher, el intérprete recons-
truye el sentido del texto desde sus partes y conforma esa totalidad, que in-
cluso llega a superar la comprensién que el autor tuvo de si mismo al realizar
la obra. El circulo hermenéutico también tiene este efecto de inmersion, pero
la totalidad ya no serd vista bajo los ojos de una filosofia del espiritu, como
lo propuso Ast, sino desde la perspectiva de la historia. Todos los aconteci-
mientos o fendmenos particulares deben entenderse a partir del contexto de
su época. No podemos interpretar el sentido de un discurso desde las necesi-
dades o exigencias del presente, sino bajo las motivaciones del tiempo al que
pertenece. En adelante, esta perspectiva serd conocida como historismo.

Figura 4.

Segunda imagen del triptico hermenéutico

Adaptado de La asuncién de laVirgen, de Antonio Allegri da Correggio, 1526-1530, disponible
en Antonio Allegri da Correggio - Livioandronico2013, CC BY-SA 4.0, https: //commons.
wikimedia.org/w/index.php?curid=48413457

46



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Una de las intuiciones de August Boeckh, pionero en el historismo, era
insistir en el hecho de que la labor de la filologfa es reproductiva. En po-
cas palabras, la filologia nos permitia concebir que el entender es en rea-
lidad conocer lo conocido, porque es una reconstruccidn interpretativa.
Esta concepcién no resulta del todo novedosa, pero Boeckh senalara que
la interpretacién filoldgica siempre tiene una dimensién histdrica que viene
a complementar a la hermenéutica gramatical y psicoldgica. Ahora lo que
quedaba en el ambiente era determinar cudles eran las condiciones de ob-
jetividad de nuestra historicidad y, en general, del conocimiento histérico.
Por supuesto, el siglo XIX no sélo enfatizé el inimo romantico de la cultu-
ra, sino que fue el momento de gran éxito de las ciencias puras y empiricas,
asi que ya habia un referente claro de la conciencia metodoldgica para este
entonces. Por lo que si la historia, como disciplina, queria ascender al nivel
de ciencia, tenia que erigir su propio método. Este serd el proyecto de Johan
Gustav Droysen, una historiologia universal.

En principio, Droysen descarta seguir la fundamentacién positivista
de las ciencias matemadtico-fisicas para consolidar el método propio de la
historia, y también desiste de concebirla como una disciplina meramente
narrativa®. A diferencia de las ciencias que tienen por objeto de estudio el
mundo natural, la historia, para Droysen, es la ciencia de la comprension de
los vestigios que ha dejado el pasado en el presente, y los investiga basando-
se en los materiales y testimonios conservados, que son las concepciones del
pretérito. Al igual que Boeckh, Droysen considera que entender es conocer
lo ya conocido por la tradicién. Pero el historiador no sé6lo se dirige a las
fuentes transmitidas por la tradicién y las reconoce sin més, ya que también
debe hacer un trabajo critico de estos materiales y la forma en la que han
sido transmitidos, por lo que el historiador termina ofreciendo una mejor
concepcién del pasado que aquel que se conserva en las fuentes originales.

La reconstruccion de la historia empieza en los acontecimientos particulares
que son la manifestacién de una totalidad, asi como esta tltima es un despliegue
universal que se encarna en diversos sucesos temporales. Esta oscilacién entre
el todo y las partes que lo conforman esta asociada a la idea de la continuidad
progresiva de la historia, cuyo fundamento es el mundo ético, pues sin duda el

8 J. Grondin, Introduccidn a la hermenéutica filoséfica, op. cit., pp. 122-128.
47



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

ser humano es el que acttia en la historia. La fuerza progresiva de la ética consti-
tuye la fina trama de la totalidad temporal, y al ir tras ella se revela la conciencia
misma de la humanidad, que no tiene fin, porque la historia no es algo acabado.
Todo lo contrario, se hilvana constantemente y surge la necesidad de explorarla,
de seguirla en sus pasos. Lo que explica por qué Droysen habla de una com-
prension exploradora como método hermenéutico, pues explorar implica con-
tinuidad de algo inacabado, como lo es todo proyecto humano. Reflexién que
se sintetiza perfectamente en la siguiente frase de Droysen, citada por Grondin:
“Al ojo finito estd oculto el principio y el fin. Pero explorando puede reconocer
la direccién del movimiento de la corriente™.

Ante la “inestabilidad” epistemoldgica de la historia como conocimiento
cientifico, que Droysen habia anunciado, y su necesaria fundamentacion fue-
ra del marco de las ciencias exactas y naturales, Wilhelm Dilthey se impone el
proyecto de una “critica de la razén histérica” (lo que senala la influencia kan-
tiana en esta empresa), que nunca llegaria a publicar con ese nombre, aunque
le permitié ampliar su pretensiéon metodoldgica a las ciencias del espiritu en
general. La tnica opcién para fundamentar este vacio gnoseoldgico consisti-
rfa, segin Dilthey, en los hechos de la conciencia. Seria el examen de las ba-
ses psicoldgicas las que sustentarian la objetividad de las ciencias del espiritu.
Esto implicé entender la psicologia y su labor en dos sentidos, el primero, que
Dilthey veia més cercano al proceder de las ciencias naturales, se concentraba
en la explicacién de las funciones psiquicas primarias y fisioldgicas que afecta-
ban la consciencia de un individuo, llamada psicologia explicativa; el segundo
sentido era més comprensivo, es decir, lo central ya no era describir los fend-
menos observables de la vida animica, era mas bien comprender el contexto
vital de la vivencia, que Dilthey denominaria psicologia comprensiva®.

Esta concepcion de la psicologia comprensiva encontrard inicialmente
dificultades, y una vaga relacién con lo que se proponia inicialmente Dil-
they, que era la fundamentacién metodoldgica de las ciencias del espiritu.
Pero lo que en definitiva pudo redirigir sus investigaciones en este curso fue
el concepto de comprensién, que era el punto intermedio entre su nocién
de vivencia, en la que se concentraba su psicologia comprensiva, y el pro-

9 Ibid,p.127.
10 Ibid, p. 131.

48



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

yecto metodoldgico de las ciencias del espiritu. Fuera del planteamiento de
cualquier dicotomia, Dilthey se concentra en la disposicién que tienen las
ciencias de la comprensién hacia su objeto de estudio, que difieren realmen-
te de las ciencias naturales. Esta disposicion reside en la autorreflexion, por-
que lo expresado surge siempre de considerar interiormente lo comprendi-
do, es decir, de vivenciar lo que se interpreta para poder exteriorizarlo en
un discurso, una especie de reconstruccion del espiritu, que diferirfa de una
psicologizacion de la comprension. Es evidente que lo anterior estd fuerte-
mente relacionado con la perspectiva del didlogo interior, del verbo mental
que subyace a la expresidn, en la que se reconoce a gran parte de la tradicién
hermenéutica, pero esta vez Dilthey lo universaliza, haciendo participe a
todas las ciencias del espiritu de esta autorreflexion, en la que todas coinci-
den y en la que se halla su fundamento.

No obstante, las reglas de validez general que cobijarian la naturaleza
cientifica de la subjetividad, se formularian mis como un programa que
como una tesis concreta. En Dilthey se mantiene una tensién constan-
te entre la fundamentaciéon metodoldgica de las ciencias del espiritu y la
universalidad de la dimensidn histérica. “Porque, en efecto, el comprender
no es sélo el procedimiento especifico de las ciencias del espiritu, sino des-
de siempre un atributo basico de la existencia histérica del ser humano™.
Esto, en parte, lo llevé a alejarse de su proyecto inicial, y a concentrarse en

una reflexién filoséfica sobre la vida historica.

3. El tercer panel del triptico: filosofia universal de
la interpretaci()n

En la Francia del siglo XIX, un grupo de artistas, que solian reunirse en el
Café Guerbois, deciden fundar la Sociedad andénima de pintores, escultores
y grabadores (1872), encabezada por Fdouard Manet, en abierta oposicién
al Salén de Paris, en el que se presentaba el “arte oficial” de la época. Corria
el afio 1874, cuando la Sociedad anénima realiza su primera exposicion.
El taller del fotégrafo Gaspard-Félix Tournachon, también conocido como
Nadar, seria el lugar en el que se organizaria el evento que esperaba presen-
tar una propuesta artistica independiente y moderna. Entre las obras que

11 Ibid., pp. 135-136.
49



Racionalidad analdgica y formacién interdisciplinar

se encontraban alli se exponia el cuadro Impresion, sol naciente del pintor
francés Claude Monet (Figura 5), que le darfa el nombre a un movimiento
también naciente, el Impresionismo. Esta es la obra que conformaria me-
taféricamente la tltima parte del triptico, pues asi como el impresionismo
surgia como un pronunciamiento en oposiciéon al arte académico, también
la hermenéutica emergfa como una filosofia universal en resistencia a la vi-
sién metodoldgica de la interpretacién, pero siendo propositiva con la si-
tuacion dilematica en la que se hallaban las ciencias del espiritu.

Figura 5.

Tercera imagen del triptico hermenéutico

Adaptado de Impresién, sol naciente, de Claude Monet, 1872, disponible en Claude
Monet - art database, Dominio pablico, https: / /commons.wikimedia.org /w/in-

dex.php?curid=23750619

Como todo cambio, la hermenéutica debe asumir transformaciones ge-
nerales, entre ellas la concepcién de la interpretacién como una manera de
estar presente en el mundo. Somos seres hermenéuticos, nuestra existencia

50


https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=23750619
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=23750619

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

esta grabada en un amplio esquema de relaciones inconscientes, que llenan
nuestras circunstancias de situaciones susceptibles de interpretacion. La
hermenéutica es entonces esclarecimiento de la existencia, ya no se reserva
a reconstruir el sentido de los textos, pues se amplia para asir el sentido del
si mismo. Pero para acercarse a esa nocién necesitard hallar un guia en el
camino ya trazado, y serd la misma tradicién hermenéutica, en la que se
encuentran muchos de los temas centrales que dejardn de ser sélo atributos
de un arte auxiliar o metodolégico para adquirir toda su universalidad, en
especial la dimension lingiiistica e histérica.

3.1. Heidegger y la hermenéutica de la existencia

Al igual que Edouard Manet, Martin Heidegger encabezaria, sin pre-
tenderlo, el proyecto de una filosofia de la interpretacién y con esto daria
apertura a un horizonte que reorientaba el propédsito mismo de la herme-
néutica. Si hasta entonces, desde el punto de vista de la tradicién, el texto
habia sido el objeto de estudio de la disciplina de la interpretacion, para
Heidegger lo central ¢ ineludible era la propia existencia. En los cursos de
1923 sobre hermenéutica de la facticidad, se anunciaria esta nueva direc-
cién, a la vez que su propésito. Segun esto, el objeto de la hermenéutica es
la misma existencia humana, aspecto que de alguna manera nos recuerda a
Dilthey, pues también consideraba que la vida en si misma es hermenéutica.
De hecho, nuestra existencia estd en la bisqueda de sentido, tratamos de
hallar una orientacién que permita aligerar nuestra carga, en especial de
aquellos aspectos alienantes que dominan la propia existencia o la propia
facticidad, como la denomina Heidegger.

Esto presupone una necesidad de la hermenéutica, porque la existencia,
que es siempre la nuestra, no sélo es susceptible de interpretacion, también
estd a la espera de ser interpretada. Es tomar en nuestras manos la propia
facticidad, ya que no es posible de otra manera. Sdlo la propia existencia
puede interpretarse a si misma, pues existir es estar al cuidado de la factici-
dad, es estar atento a la existencia individual y concreta. Heidegger con el
tiempo llegara a utilizar la expresién Dasein, que se puede traducir como
ser-ahi, para referirse a esto en particular, a un ser que esté en relacién con-
sigo mismo en un estado de inquietud por la propia existencia. En la intro-

51



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

duccion a El ser y el tiempo (1927), se advierte que la exégesis del ser-abi'y
del ser en general se lleva a cabo a través de la destruccion. En este sentido,
la hermenéutica es destructora porque debe poner al descubierto un doble
olvido, un olvido filoséfico, que se identifica con el olvido o encubrimiento
del ser, y un olvido de si mismo, que a la vez se identifica con un olvido o
alienacién de la propia existencia. Asi que el sentido de la destruccién para
Heidegger se entiende, por un lado, como destruccién de la historia de la
ontologia y, por otro lado, como destruccién de lo que domina y oculta el
ser que se es. Pero todo debe iniciar recordédndole a la facticidad su propia
facticidad, es decir, sacar a la existencia del olvido de si misma, y terminar
con nuestra indiferencia. Para hacerlo es necesario partir no de la interpre-
tacion sino de la comprension del ser-ahi.

Lo anterior claramente estd en oposicion a la hermenéutica clasica, pues la
teleologfa dominante en la tradicion es siempre la comprensidn, este es el obje-
tivo o la finalidad de la interpretacion. Es una cuestion de inteligir el significa-
do del texto o descubrir su verdadero sentido. En cambio, desde la perspectiva
de Heidegger, comprender es vivir en y desde una estructura de anticipacion
que nos orienta en la existencia, es decir, comprender es siempre un compren-
der algo, una accién que implica su ejecucion, como la manera de ser ante los
sucesos cotidianos. Enfrentamos estas tareas con una especie de habilidad o
arte natural, que no requiere ser tematizada, nos desplegamos en este juego del
ser capaz de algo, de poseernos a nosotros mismos en lo que hacemos. Com-
prender es algo similar, un modo basico de ser que no hemos elegido, pero en
el cual vivimos y nos desenvolvemos. En esto consiste ser proyecto, estar arro-
jado a la existencia o estar situado en una estructura de anticipacion.

Asi que, si el comprender es primero, la interpretacion es lo sucesivo,
porque interpretar es explicitar la comprension. Por lo que la interpreta-
cién es el esclarecimiento de esta estructura de anticipacién que le precede.
Esta es la forma en la que la existencia llega a hacerse cargo de si misma,
la manera en la que logra su autenticidad. De esta forma, la comprensién
queda al descubierto y se responsabiliza de sus anticipaciones, que podemos
entender en tres sentidos: un haber-previo (vorhabe), que es ser proyecto
(pro-iacere, lanzar hacia adelante) y que se configura como el horizonte des-
de el cual se comprende; una manera previa de ver (vorsicht), que es estar al

52



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

cuidado o estar atento a partir de un punto de vista; y una manera previa de
entender (vorgriff), que desde sus concepciones originarias se anticipa a lo
que hay que comprender‘z. Estas anticipaciones son precomprensiones, por
un lado, del ser como Jo que es'y, por otro, de la existencia propia como ser
racional, capaz de hacer la pregunta por el ser.

Con esto no se quiere dar entender que la interpretacién de un texto se
restrinja al esclarecimiento de la estructura previa de comprensién de la sub-
jetividad de quien interpreta. Al contrario, Heidegger se refiere a lo siguiente:

...para interpretar correctamente un texto, es preciso hacer transparen-
te en primer lugar la propia situacién hermenéutica para que lo extrafio o
diferente del texto pueda hacerse valer como lo primero, es decir, sin que
nuestros prejuicios ilustrados puedan ejercer imperceptiblemente su poder
para ocultar asi lo propio del texto. Quien niega sobremanera su ubicacion
hermenéutica, corre el peligro de exponerse ain mas acriticamente a ella'.

Asi que el circulo hermenéutico que tanto habia evitado la hermenéuti-
camodernay el historismo por su tendencia subjetivista, cobraba un nuevo
sentido a partir de la forma en la que Heidegger entiende la comprension.
Pues esta circularidad es inherente a la estructura anticipadora del ser-abs,
asi que la cuestion consistirfa no en rehuir para salirse de esta, sino en saber
introducirse'. La consciencia de los conceptos previos ofrece una interpre-
tacién mas esclarecedora que permite un didlogo atento a lo que nos es aje-
no, pero también afianza el cuidado de si mismo ante los factores alienantes
y dominadores, que hacen de la existencia algo inauténtico.

Lo que sin duda resulta llamativo es el hecho de que la existencia propia,
en su vinculo originario con el ser, se pone de manifiesto en el lenguaje. Y
a pesar de que esta intimidad de la existencia no es teorizable, reside en el
fondo de todo discurso, algo que recuerda en parte al Jogos interior de san
Agustin. Pero todo discurso e incluso el hecho mismo de juzgar la realidad a
través de nuestros juicios es una manera de cosificar esa relacion originaria de
la existencia con el ser. Esa originalidad hermenéutica queda referida o sefiala-

da como algo que estd fuera de nosotros, cuando es esto lo que nos constituye

12 ]. Grondin, ;Qué es la hermenéutica?, op. cit., p. 57.
13 J. Grondin, Introduccidn a la hermenéutica filosdfica, op. cit., p.144.
14 ]. Grondin, ;Qué es la hermenéutica?, op. cit., pp. 58-60.

53



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

ontoldgicamente. Es claro que esto no se puede generalizar, como si fuera una
estructura metalingtiistica, pero si que se percibe en las afirmaciones que se
preocupan mds por la construccion légica del enunciado, cuyos defensores
podrian ignorar la correspondencia que hay entre la estructura cuidadora del
ser abi'y el lenguaje®. El ser-ahi siempre se expresa en el habla, y es algo que
estd més alld de la estructura predicativa que es tan central para los filosofos
analiticos. El lenguaje no se reduce a su formalismo sintactico, es ante todo la
proyeccién del modo de ser de la propia existencia. En el periodo de la Khere,
en el que nos encontramos con un segundo Heidegger, el tema del lenguaje
serd un asunto atin més central, alli se le comprende como la casa del ser, per-
cepcién que cambia su concepcion de la hermenéutica, y la sittia en conexién
nuevamente con la tradicion de la disciplina de la interpretacion.

3.2. Gadamer y la hermenéutica universal

Ante una obra en la que las formas definidas de la realidad desaparecen,
y cuya Unica intencidn era hacer de la luz el centro del arte, es imposible no
impresionarse. Impresion (in-premere, presionar hacia dentro), asi denomi-
narfa Claude Monet esta representacion que ilustraba el paisaje del puerto
de El Havre (Figura 5), a partir de lo que precisamente era la clave de la ¢je-
cucidn artistica, una impresion fugaz del entorno. Normalmente el artista
realizaba al aire libre (plein air) un boceto de la futura obra, pero los impre-
sionistas harfan de esto una concepcién de la representacion pictdrical®. Ast
como Monet se convertiria en el referente del movimiento impresionista y
del arte moderno en general, Hans-Georg Gadamer también lo harfa en lo
que a la hermenéutica se refiere. Su obra Verdad y Método (1960) serd sin
duda un sol naciente para la universalidad de la comprension.

El punto de partida de Gadamer serd la concepcion heideggereana de
que no se puede alcanzar una comprension totalmente libre de anticipacio-
nes, siempre que se esclarece un sentido, se oculta otro. Pero Gadamer no
seguird la misma direccién emprendida por Heidegger, pues si bien su her-
menéutica de la existencia era un antecedente significativo, para Gadamer
también lo era la posibilidad de redirigir la atencién a las ciencias del espi-

15 J. Grondin, Introduccidn a la hermenéutica filosdfica, op. cit., pp. 149-151.
16 M. Padberg, Impresionismo, H. F. Ullmann, 2008, p. 9.

54



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

ritu, sélo que esta vez con una perspectiva renovada. Dilthey, como se ha
mencionado, consideré que una fundamentacién metodoldgica seria sufi-
ciente para asegurar la objetividad de las ciencias del espiritu. Sin embargo,
malgastarfa sus esfuerzos en una empresa como esta, al pretender equiparar
el estatuto cientifico de las humanidades con el estatuto epistemoldgico de
las ciencias naturales. Gadamer retomard el asunto, pero serd enfatico al
aclarar que la verdad de las ciencias del espiritu descansa en una dimensién
distinta a la pretendida objetividad de la ciencia moderna, y cuyo sentido
se revela en la concepcion participante de la comprension, que ya habian an-
ticipado Heidegger, su maestro, y el tedlogo protestante Rudolf Bultmann,
figura también cercana al filésofo de Marburgo.

La tradicién del humanismo, opacada por la preponderancia de la Ilustra-
cién, podia contribuir en el esclarecimiento de la situaciéon que enfrentaban
las ciencias del espiritu. El humanismo habia insistido en el concepto de for-
macién (Bildung) del individuo, desde el cual se tenfa una concepcién distinta
de las humanidades. Pero al diluirse la tradicién del humanismo frente al éxi-
to ascendente del método, se f1j6 un rumbo distinto y poco conveniente para
las ciencias del espiritu. Gadamer considera que la Crética del juicio (1790)
de Kant hizo de la facultad de juzgar y del gusto algo plenamente subjetivo.
Al impugnarse asi el valor cognoscitivo de la capacidad de discernimiento y
simplificar el gusto a categorias simplemente estetizantes, se descalificaba la
validez de cualquier tipo de conocimiento que no estuviera en el marco de la
objetividad de las ciencias empiricas. Esto implic6 una decision forzada, que
de entrada identificaba a las ciencias del espiritu con la via subjetiva y estética
que habia propuesto Kant en su tercera y tltima critica. De alli que gran parte
de la primera seccidn de Verdad y Método se dedique a realizar una critica al
pensamiento estético que forj6 el malversado porvenir de las humanidades'”.

Restituyendo el valor cognoscitivo de la capacidad de juicio y el gusto,
Gadamer hace hincapié en la idea de que la formacién es la base para conti-
nuar la consolidacion del camino de las ciencias del espiritu. De alli que la for-
maci6n del individuo sea algo central en la propuesta de Gadamer, pues “un
cultivo interior del hombre implicarfa una cultura sustentada en el cimiento
de una tradicién humanista que dispone de los pilares formativos para elevar

17 ]. Grondin, Introduccidn a la hermenéutica filoséfica, op. cit., pp. 160-161.

bb)



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

la naturaleza humana en su capacidad contemplativa a través de la experiencia
de la verdad™'®. Lo que permite un ascenso de lo particular a lo universal, pero
no bajo el referente de las ciencias empiricas. Al contrario, es una superaciéon
de la individualidad en apertura a un horizonte que nos supera, que nos lleva
a reconocer nuestra finitud y las posibilidades perfectibles de esta condicién.

Este seria un modo de conocer que hace participe al individuo, que le
permite al sujeto desplegarse ante lo universal, aceptando cierta pasividad
activa, es decir, donde se es parte de algo que nos supera; un espacio en el
que existimos como iniciativa y respondemos a la dindmica de lo univer-
sal saliendo a su encuentro, pero sin imponer normativas o dominios a la
realidad que se revela. Este es un modelo mas adecuado para las ciencias
humanas, modelo en el que la subjetividad se encuentra implicada. Gada-
mer propone la experiencia artistica para dilucidar mejor esta comprension
participativa de las ciencias del espiritu. En efecto, la experiencia artisti-
ca no se reduce a un simple gozo intrascendente, también se halla en esta
un encuentro con la verdad. La obra de arte nos propone su propio juego,
derivado de la independencia que la obra misma pone de manifiesto. “El
juego, por tanto, nada tiene de puramente subjetivo para Gadamer. Muy al
contrario, el que juega se halla mas bien arrebatado por una realidad «que
le sobrepasa» . Esa realidad es el referente artistico, condicién esencial
para que surja la experiencia estética, que da cabida al efecto de inmersién
que deviene de la armonia inherente al mundo de la obra. Con esto no se
quiere decir que hay un encubrimiento de la subjetividad, pues, como se ha
aclarado, hay un cierto grado de autonomia o participacién del individuo,
que toma parte en el juego y en el dinamismo que le ofrece la obra.

Este modelo del arte incluso nos ayuda a conocer de una manera dife-
rente la realidad representada. Su revelacién no s6lo conlleva la presencia de
lo que la obra es en su propio esquema transfigurador, puesto que también
sittia al individuo ante la cosa significada. Esta transfiguracion de la reali-
dad hace que la persona se transforme al hacer parte de una experiencia que
lo trasciende. De alli que comprender sea en verdad un encuentro transfor-
mador. Siempre y cuando el sujeto sea consciente de las anticipaciones que

18 D.Moreno, Hermenéutica del simbolo e interculturalidad, Bogota D. C., Universidad Sergio Arboleda, 2018, p. 73.
19 J. Grondin, ;Qué es la hermenéutica?, op. cit., p. 74.

56



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

desvirtiien su comprension, en especial aquellas caracterizadas como malos
p p q
prejuicios. Claro que, segtin la concepcion de la Ilustracién, era necesario des-
hacerse de todos los prejuicios para obtener un conocimiento objetivo; en
prej p ]
pocas palabras, se tenfa que eliminar toda participacién de la subjetividad.

Gadamer considera que esto es imposible, siempre hay anticipaciones que
no alcanza a considerar un individuo, por lo que es imprescindible realizar un
examen critico de los prejuicios. De hecho, hay prejuicios legitimos, antici-
paciones o concepciones que residen en nuestra subjetividad, y que estén in-
timamente relacionados con nuestra cultura, lenguaje e historia. La concep-
cién ilustrada considerd que el prejuicio emergfa en particular de la tradicién
y la autoridad, identificados normalmente como los causantes del detrimento
del progreso cientifico. En cambio, Gadamer propone que la tradicién es un
elemento revelador, que subyace a toda comprensién. No hay razén de ser
para una oposicion entre razon y tradicion, al contrario, existe entre las dos
un vinculo de interdependencia, que tiene que ver con lo que Gadamer llama
la historicidad constitutiva de los esfuerzos de comprension.

Esto se relaciona con la posteridad que tienen los hechos y las obras de los
hombres en el tiempo. Contrario a lo que se piensa, la influencia que tienen
ciertos sucesos del pasado no podemos advertirlos con claridad y plena certeza
en el presente. El historismo tuvo esta pretension, que dependia intensamente
de la visién objetivista de las ciencias exactas. Este eco perdurable que deja sus
propias huellas en el océano del tiempo es alo que Gadamer llama #7abajo de
la historia. Esta injerencia histdrica en nosotros la podemos determinar hasta
cierto punto, es decir, es importante tener una consciencia adecuada ante el
trabajo de la historia que acepte las condiciones de la finitud y entienda, que
a esta misma, no le es posible hacerse cargo, por sus propios medios, de todas
sus determinaciones. Eso nos permite estar abiertos a lo ajeno, a la escucha de
la alteridad y a considerar que sus experiencias también estan dotadas de ver-
dad, porque la comprensién de todo ser humano se inscribe en la concrecion
de lo presente, pero también en la influencia histérica de lo pasado.

De hecho, aplicar un significado del pasado a nuestro presente cobra
todo su sentido cuando tratamos de traducir el significado de ciertas costum-
bres y simbolos, que han permeado a multiples generaciones, a las circunstan-
cias del presente cultural que nos compete. Por eso para Gadamer compren-

57



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

der consistirfa en una fusidn de horizontes, en este caso una fusion temporal,
que acerca el pasado casi hasta confundirse con el presente. “Pero esta fusiéon
del presente con el pasado es también, incluso de un modo més fundamental,
la fusién del intérprete con lo que ¢l mismo comprende™. El hermeneuta se
traslada al acontecer de lo que ha interpretado, asi disipa su incomprensiéon
y asimila los alcances de su entendimiento. La experiencia artistica nos revela
esto de forma singular, el juego de la obra hace que el sujeto quede en un esta-
do de arrobamiento que lo hace ir mas alld de si mismo, que eleva su singula-
ridad a la condicién universal de lo que se le revela, que es siempre el estatuto
ontoldgico de las cosas, que sale a nuestro encuentro con su propio lenguaje.

Ciertamente, el proceso de comprension no sélo estd mediado por el len-
guaje, sino que en esencia posee una dimensién lingiistica que es universal.
Concepcién que no debe ser entendida como una reduccién de la realidad
a solo lenguaje, es lo contrario, el lenguaje es lo que pone de relieve las cosas
mismas, por lo que nos hace conocer la realidad. Nunca la perspectiva gada-
meriana debe ser confundida con una nocién nominalista o instrumentalista
del lenguaje. El /ogos de las cosas mismas es lo que cobija toda comprension.
Se sugiere entonces que el lenguaje encarna nuestro pensamiento, una re-
flexién cercana al concepto agustiniano del Verbo eterno y a la filosofia del
lenguaje de corte realista. Lo que no deja lugar a objeciones es el hecho de que
no hay pensamiento sin lenguaje, y que por lo mismo es el elemento universal
en el que se halla el sentido de la correlacion ser-comprension, porque el len-
guaje de las cosas surge como acontecimiento, es decir, sucede en la cercania
de nuestra capacidad para traducir un significado. La raiz de la universalidad
filoséfica de la propuesta de Gadamer reside en la comprensién y el acon-
tecimiento, que implica un giro ontolégico de la hermenéutica, que dice y

muestra el mundo y la manera en la que lo experimentamos.

3.3. Hermenéutica posgadameriana

El dialogo es siempre relevante para el hermeneuta, incluso le es esencial
porque siempre se encuentra a la escucha del sentido. Buscando con esto una
fusion de horizontes, como enfatiza Gadamer, entre el intérprete y lo inter-
pretado. Por supuesto, Verdad y método tendria una resonancia bastante sig-

20 Ibid, p. 84,



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

nificativa en el ambiente académico, tendria su propia posteridad e injerencia
en el pensamiento filoséfico, y la seguird teniendo. Gadamer mantuvo un dia-
logo constante con sus contemporaneos, lo que le permitié esclarecer mucho
mds su propuesta hermenéutica y explorar también sus propios limites.

3.3.1. Emilio Betti: el retorno a una concepcion metodol()gica

Emilio Betti, jurista italiano, habia publicado una voluminosa obra
poco tiempo después de que lo hiciera Gadamer, que lleva por titulo Zeoria
general de la interpretacién (1962). Su pretensioén era volver a revindicar
la perspectiva metodoldgica de la interpretacion, asi como la teleologia de
su ejercicio, puesto que desde el punto de vista de Betti, Heidegger habia
invertido su verdadero propésito al considerar que la interpretacion era la
explicitacion de la comprension. Con esto en mente, y mds préximo que
cualquier otro a la tradicién hermenéutica, decide insistir en el hecho de
que la finalidad de la interpretacion es la comprension, y que por lo mismo
es imposible considerar que existan prejuicios legitimos o ilegitimos que
condicionen la comprensién del intérprete. Por lo que serfa impensable
considerar que la hermenéutica se concentre en aplicar un sentido al pre-
sente y simplificarse asf a un subjetivismo, puesto que seria todo lo opuesto,
Betti propone nuevamente que el objetivo de la disciplina de la interpreta-
cidn debe ser reconstruir la intencién del autor.

Pero, como lo hemos visto, la intenciéon de Gadamer era senalar la ex-
periencia de la verdad de las ciencias del espiritu, con independencia de las
ciencias exactas y naturales, mientras reflexionaba en torno a la forma en la
que la subjetividad siempre estd implicada en lo que comprende, es decir,
que el acontecimiento del significado hace participe al sujeto, junto con sus
anticipaciones histéricas o lingtiisticas. Muy diferente a la comprension que
Betti tiene de la hermenéutica gadameriana.

3.3.2. Jiirgen Habermas: ideologia y emancipacion

En La légica de las ciencias sociales (1967), Habermas habia adelantado
una propuesta que buscaba llamar la atencién sobre la autonomia epistemold-
gica de las ciencias sociales con respecto a las ciencias empiricas, proyecto que
contrastaba perfectamente con la pretensién de Gadamer en torno a las cien-
cias del espiritu. Aun cuando Habermas piensa que el conocimiento emanci-

59



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

patorio, que caracteriza a las ciencias sociales, diagnostica criticamente las es-
tructuras autoritarias que se legitiman en los diversos grupos socio-culturales,
era algo en lo que Gadamer no estaba de acuerdo en ningun sentido. A pesar
de esto, la concepcidon habermaseana insistirfa en determinar cudl es la falsa
consciencia de la realidad, que es el legitimo proceder del socidlogo que aplica
consecuentemente una critica de las ideologfas en beneficio de la sociedad.

Asi que Habermas se aproxima a Gadamer en su proyecto de liberar a las
ciencias humanas de su raigambre objetivista y metodolégica, y también en la
forma en la que entiende la figura del cientifico social, que para diagnosticar
los problemas que enfrenta una comunidad necesita no sélo ser consciente
de sus anticipaciones o prejuicios, sino participar cercanamente de su objeto
de estudio. Planteamiento que es nuclear en la hermenéutica gadameriana.
Incluso, ambas propuestas se relacionan en lo concerniente a su concepcion
del lenguaje. Habermas considera que el lenguaje no es un universo inmanen-
tista, puesto que es apertura y posibilidad de un entendimiento mutuo con
los demds interlocutores. Algo que Gadamer también consider relevante, la
comprensién es participativa y esto quiere decir que el lenguaje, que se presu-
pone en toda comprension, es trascendente, es decir, va mas alld de si mismo.

Pero esta voluntad de entendimiento mutuo por la que propugna Ha-
bermas, antes de su obra Teoria de la accion comunicativa (1981), estd mas
bien vinculada con la idea de una critica de las ideologias que se abstrae
de todo acuerdo preexistente entre el presente de un individuo y su tra-
dicidn, con el propdsito de liberar a la sociedad de su falsa consciencia de
la realidad, es decir, de la misma tradicién, en la que Habermas identifica
siempre un factor alienante. Asi que criticard la desmedida confianza que
Gadamer tiene de la tradicién y la autoridad, que implicaria ir més alld de la
hermenéutica, y entrar en el terreno de la critica de las ideologias. No obs-
tante, Habermas no se percata que incluso el diagnéstico de las patologias
sociales, que promueve la critica de las ideologias, también procede de una
tradicion especifica (en este caso del marxismo), de la que depende y en la
que estdn inscritas una serie de anticipaciones y prejuicios de los que no se
puede abstraer. Por lo que mas que refutar lo dicho por Gadamer, en reali-
dad termina confirmandolo. Porque, de hecho, toda comprensién depende
y se condiciona al trabajo de la historia, y a pesar de lograr una consciencia

60



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

parcial de nuestros prejuicios, nunca este darse cuenta de las anticipaciones
es absoluto. Esto atenuaria con el tiempo las criticas de Habermas, y lo acer-
carfa a un entendimiento mis conciliador con Gadamer.

3.3.3. Jacques Derrida: deconstruccion y différance

Una hermenéutica de la apropiacion parece dar a entender que es una
comprension cuya vocacion es la de retener el sentido, quedérselo para si
mismo. Esta es la forma en la que Derrida entiende la propuesta de Gada-
mer, y la de la tradicion hermenéutica. Apropiarse del sentido del texto o
de la intencién del autor, implicaria en el fondo una estructura dominante
y poseedora que es disruptiva con la alteridad, y niega toda posibilidad de
reconocimiento. Aspectos que Derrida identifica con el pensamiento me-
tafisico, que tiene esta caracteristica ocultante y omnipresente que fue criti-
cada por Heidegger en E/ ser y el tiempo. La tnica via posible es retomar el
proyecto destructor heideggeriano y llevarlo hasta sus tltimas consecuen-
cias, pero esta vez no podria simplificarse a una destruccion de la historia
de la ontologia, ya que una de las tltimas consecuencias de una posicién
metafisica en el pensamiento occidental, que se identifica con la misma her-
menéutica, es la inadecuada actitud de una bisqueda del sentido.

Derrida partird entonces de la diferencia (différence) entre significante, en-
tendido como signo, y el significado, que es la cosa representada, distincién
que harfa famosa Ferdinand de Saussure. Con todo, percibimos que al tratar
de referir el significado siempre estamos en realidad ante el significante. De alli
que el sentido quede diferido (différance), como suspendido, en virtud de la
arreferencialidad del lenguaje. No hay nada externo al mundo de los signos, lo
tinico posible es un juego de interpretaciones, en el que estd ausente el hecho 'y
la verdad. Ciertamente, este es el cauce de un devenir perpetuo que ya advertia
el pensamiento nietzscheano, y asi como lo concibe el mismo Derrida, es una
via opuesta ¢ irreconciliable con la comprensién participante de Gadamer.

Al respecto es necesario considerar si en verdad esta perspectiva no es un re-
zago también metafisico. Pues es claro que Derrida supone una concepcion me-
tafisica del signo, porque asi como el juego delas interpretaciones es inmanente,
a causa de la situacion arreferencial del mismo lenguaje, asi también tendria que
ser evidente que todo queda reducido al mundo de los signos. No es nuevo que
una critica al dogmatismo de la tradicién termine siendo dogmatica, y genere

61



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

asi su propia tradicion. Esta actitud de sospecha ante el sentido, se mostré con
fuerza y acritud, en el encuentro parisino que Gadamer sostendria con Derrida
en 1981, momento que también reflejé una actitud dialogante y de confianza
en el sentido, que pudiera animar a un entendimiento mutuo, posicién que se
presentd constantemente en Gadamer durante todo el evento.

El resultado del encuentro parece haber dejado algunas conclusiones in-
conclusas, en especial por la indiferencia mostrada por Derrida al didlogo con
su homologo. Aun asi, una de las menciones que Derrida realizaria al respec-
to de la intervencién hecha por Gadamer, consistia desde luego en remarcar
que la buena voluntad de entendimiento que existe entre los interlocutores
al participar del didlogo presupone una especie de metafisica de la voluntad,
dominadora de la situacion del discurso del otro y que busca una imposicién
de las intenciones subjetivas al dialogar. Se cree que Gadamer, tiempo después
del encuentro, examinarfa esta objecién, y matizaria esta caracteristica apro-
piadora de la comprension, a propésito de la critica de Derrida; y si bien es
cierto que en el didlogo se corre este riesgo impositivo de una voluntad que
podria dominar el sentido de la alteridad, también es verdad que hay algo de
particular en el apropiar un sentido ajeno. El verbo latino appropriare traduce
acercarse, y este significado arroja luz a lo que ha querido dar a entender el
mismo Gadamer, porque apropiar es hacer que algo pueda pertenecer a otro,
es acercar el sentido a alguien, y eso es lo que se efectia en el didlogo entre am-
bas partes. En otras palabras, apropiarse del otro, no tiene nada de impositivo
ni violento, porque es acercar algo de lo que soy, y participar de lo que no soy.
Sin embargo, después de la muerte de Gadamer, acaecida el 13 de marzo de
2002, Derrida dedicé una conferencia en su honor, en la que no sélo confe-
saba que el didlogo de 1981 lo habia acompafiado hasta entonces, sino que
ahora se convertia en un didlogo ininterrumpido, que ya no se resistia a un
encuentro transformador, dando de esta manera continuacién a su sentido.

3.3.4. Richard Rorty: relativismo posmoderno

El pragmatismo anglosajén, a través de Richad Rorty, consigue tener
un contacto con la hermenéutica, tradicién que le habia sido ajena hasta
entonces. Como lo ha sefalado Grondin, esta es tal vez una de las pocas
contribuciones que el autor norteamericano ha realizado a la disciplina de
la interpretacién. Es evidente que Gadamer es el punto de partida de Rorty,

62



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

pero en realidad su pensamiento es todo lo opuesto a la comprensién par-
ticipante y a su universalidad ontoldgica. El rechazo a la verdad, entendida
como correspondencia con la realidad, es la primera intensién de Rorty, y
este desencanto no estd restringido a la critica usual que se dirige a la me-
tafisica, también se extiende a la filosofia en general, que, a su entender, se
reduce a teoria del conocimiento o epistemologfa, campo en el que se ha
demostrado la nulidad de hallar algo que se pueda considerar verdadero.

En realidad, el rol que tiene aqui la hermenéutica es irrisorio, pues su
contribucidn se restringe a poder sobrellevar una vida sin la verdad. De he-
cho, la hermenéutica, segtin cree Rorty, se limita tinicamente a una concep-
cién instrumentalista del lenguaje. Esto en parte se debe al malentendido
generado en torno a la siguiente sentencia de Gadamer: «El ser que puede
ser comprendido es lenguaje>. Se afirmaba alli que el ser mismo se revela en
ellenguaje, que en nada difiere de la definicidn clésica de la verdad: Adegua-
tio rei et intellectus. La lejania de la interpretacién que tiene Rorty sobre lo
que da entender la frase de Gadamer es abismal. Es mds, desde esta nocién
invertida de lo que significa la relacién entre ser y lenguaje, Rorty infiere
un nominalismo que reduce todo al orden lingiiistico, que es la base de la
perspectiva constructivista del conocimiento, en donde todo es valido, pero
donde nada es verdadero.

3.3.5. Gianni Vattimo: nihilismo posmoderno

El pensamiento de Vattimo es realmente la continuacion de la tesis rela-
tivista de Rorty. Al no poderse decir nada sobre el ser, es necesario declarar
que el verdadero destino de la hermenéutica es concluir con la historia de
la metafisica, que es el debilitamiento constante de una ontologia “fuerte’,
que reemplazaria el nihilismo, es decir, una ontologia “débil” de la que Vatti-
mo es uno de sus representantes. Esto evidentemente no esta contenido en el
proyecto gadameriano aunque Vattimo lo suponga asi, pero si que se puede
encontrar formulado en Nietzsche y en la tltima filosofia de Heidegger que
trabajaron bastante esta idea del nihilismo, sélo que es posmoderno, porque
encara también a la modernidad y niega toda posibilidad de fundamentacién
en larazén. Aspecto que lleva a justificar la universalidad de la hermenéutica,
que Vattimo considera como el resultado de ese proceso de debilitamiento
del discurso del ser, y del que la hermenéutica es su anunciador més fidedigno.

63



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

El ser no tiene mas cabida que el lenguaje, y en este sentido se reduce a
un perspectivismo, igual o més relativista que el anunciado por Rorty. “Pero
hermenéutica y ontologia en Gadamer marchaban en sentido opuesto: el
ser no estd atrapado por el lenguaje, sino que es nuestro lenguaje lo que
esta atrapado por el ser, aunque el lenguaje es esencialmente la «luz» del
ser”?!. Esto sin duda no le permite considerar al pensamiento posmoderno
de Vattimo y de Rorty, que Gadamer abogé6 por un giro ontoldgico de la
hermenéutica que estd por mostrar sus frutos en el porvenir.

3.4. Paul Ricoeur y la hermenéutica de la ipseidad

Tiempo y luz marcaron el destino de la ejecucion artistica de los pin-
tores impresionistas. La concepcién de un cuadro que aplicara la técnica
moderna debia dejar una impresion fugaz a los sentidos. Para lograrlo era
necesario un proceso de elaboracién considerablemente breve, en compa-
racién con los multiples bocetos que un artista realizaba para trazar el ca-
mino hacia la obra final. La clave en el impresionismo era la recreacién de
una escena concreta al aire libre que demandaba la maestria en una técnica
rapida pero precisa, en la que los objetos perdian su centralidad y a la vez
su importancia, la prioridad era captar la luz y sus reflejos distintivos en los
colores. La catedral de Ruan de Claude Monet (Figura 6) ejemplifica a la
perfeccion cémo se implican los fendmenos 6pticos en la pintura. Como
se podré observar, la obra en mencién no comprende un solo cuadro, es la
composicién y la reunién de una serie de representaciones de la fachada
de la catedral que capturan el tiempo y las estaciones. Monet dird al res-
pecto: “«Me he vuelto un trabajador bastante lento y esto me deprime,
pero cuanto mds avanzo de forma mds clara entiendo que atin tengo que
trabajar mucho para conseguir lo que me imagino: la intensidad esto ante
todo, una y la misma luz en todas partes»”?% Antes era prioritaria una se-
rie de esbozos preparatorios para la obra final, con la llegada de esta nueva
perspectiva del cuadro y del arte, se realizaba una serie de representaciones
artisticas en torno a un solo tema para dar a conocer un fenémeno real,

muchas veces imperceptible.

21 Ibid., p. 157.
22 M. Padberg, Impresionismo, op. cit., p. 222.

64



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Figura 6.
Serie de la catedral de Ruan de Claude Monet

Adaptado de Serie de la catedral de Ruan, de Claude Monet, 1894, disponible en
https://lacamaradelarte.com/obra/la-catedral-de-rouen/

Algunas otras obras como los almiares y los nenufares de Monet, serin
una larga y extensa dedicacién a un sincero pero inacabado esfuerzo por dar
a conocer las estructuras que estan supuestas en nuestra cotidianidad. Esto
mismo serd lo que nos ensefie la prolija y rigurosa obra de Paul Ricoeur, un
esmerado esfuerzo por esclarecer el sentido de la existencia y sus posibili-
dades. La serie de obras de Ricoeur rondardn una sola idea, el enigma que
somos para nosotros mismos (como lo pensaba san Agustin), vista siempre
desde una perspectiva distinta, asi como lo advertiamos en Monet. Su pun-
to de partida es la filosoffa reflexiva de tradicién francesa (cuyos represen-
tantes mds destacados son Maine de Biran, Félix Ravaisson, Jules Lachelier
y Jean Nabert), que tiene sus primeros antecedentes en la metafisica de la
inmanencia, de cariz agustiniano, pero claramente mas cercana a Descartes
y a Kant.

65


https://lacamaradelarte.com/obra/la-catedral-de-rouen/

Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

La filosofia reflexiva considera que la autorreflexién distingue de forma pro-
funda al hombre de las otras criaturas, en oposicién a la postura naturalista, que
acotaba la existencia humana a su naturaleza bioldgica. Por eso un ego que se
pregunta por si mismo era el asunto que debia considerarse central, antes que
cualquier determinismo bioldgico e incluso social. Pero mas all4 de ser un cogizo
como fundamento inquebrantable de la filosoffa, como lo pensaba Descartes y
en general la Ilustracidn, era para Ricoeur un cogito fracturado, una individuali-
dad fragil y vulnerable, que reconoce su finitud, pero también su esfuerzo (co-
natus) por existir. Concepcion que deviene de la influencia del personalismo de
Mounier, y el existencialismo de Marcel y Jaspers, en el pensamiento de Ricoeur.
A partir de esta consideracién antropoldgica, y con la pretension de esclarecer
el fenémeno de la voluntad, acude a la fenomenologia como método para el
esclarecimiento descriptivo y eidético de este cogito fracturado. Este proyecto lo
emprenderd en la obra Lo voluntario y lo involuntario (1950), en el que inicia su
itinerario filoséfico. Alli se propone una filosofia de la voluntad cuyo propésito
serd ahondar en las posibilidades fundamentales del hombre, con el fin de pen-
sar la responsabilidad esencial de la libertad humana. Hasta este momento la
hermenéutica no estd presente en la obra de Ricoeur, pero empezard a estarlo en
Finitudy culpabilidad (1960), obra que se divide en dos tomos E/ hombre falible
y La simbélica del mal, que se concentran en la falta y la culpa para entender la
esclavitud supuesta en la libertad humana®.

Este periodo serd un punto de inflexién importante para la fenomenolo-
gia, ya que encarar la falibilidad de la voluntad humana es enfrentar el fené-
meno del mal, que siempre tiene algo de inasible para la razén. Esto enmarca
un limite para la fenomenologia como método, y de la via introspectiva o au-
torreflexiva, por lo que Ricoeur se ve en la necesidad de probar la via larga de
la interpretacién de los simbolos, mitos y narraciones en las que el mal tiene
ciertamente una imagen, que puede ser interpretada. Este es el conocido giro
hermenéutico de la fenomenologia que atiende a la comprension del si mis-
mo*. El origen de este rodeo obligado de la interpretacién, como lo llama
Grondin, se debe especialmente al momento de olvido e indiferencia en el
que se halla el hombre moderno frente al misterio de lo sagrado, que implica

23 ]. Grondin, Paul Ricoeur, Barcelona, Herder, 2019, pp. 50-51.
24 ]. Grondin, ;Qué es la hermenéutica?, op. cit., pp. 109-115.

66



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

en el fondo un olvido de si mismo. La hierofania no es algo solamente exter-
no, también estd en la propia vida del hombre, su ser y lo sagrado no difie-
ren, asi como tampoco lo hacen la filosoffa (concepto y razén) y el simbolo
(creencia y religién). Este hiato entre reflexién y confesién es el problema
que debe resolver la hermenéutica, puesto que «el simbolo da que pensar».

Ricoeur pondré el acento en una hermenéutica restauradora o recupera-
dora, que superaria el olvido de lo sagrado. Para participar de este sentido
que nos trasciende es importante creer para entender y entender para creer,
como lo supone el credo ut intelligam de san Anselmo de Aosta, y el inzelli-
go ut credam de Pedro Abelardo respectivamente. Sélo participando de la
comprensién del simbolo se reconcilia el hiato entre la reflexién y la con-
fesion. Es por esta razén que el simbolo se convierte en la regién del doble
sentido, uno que se brinda con claridad al entendimiento y el otro que se
oculta, a la espera de ser interpretado. Por lo que la interpretacidn serd para
Ricoeur el desciframiento del doble sentido que conlleva el lenguaje simbé-
lico, mientras que la hermenéutica serd concebida como una disciplina que
propone reglas para la interpretaciéon. Concepto que dista de un proyecto
de hermenéutica generalis, que estaba tan presente en la modernidad. Més
bien se intenta explicitar la doble naturaleza de la interpretacion.

Ricoeur acentuara esta perspectiva a partir de la obra Freud: una inter-
pretacion de la cultura (1965), que le generd incémodas disputas con los
psicoanalistas y lacanianos. Lo que no le impidi6 revalorizar la critica y
la desmitificacidn de las ilusiones o idolos de la consciencia, al poner de
relevancia el aporte del psicoanélisis. Un proyecto que continuaria en E/
conflicto de las interpretaciones (1969), pero de una forma diferente. Puesto
que ahora se trataban de situar, en su justa medida, los aportes de ese doble
sentido en el que Ricoeur entendia la hermenéutica. Resaltando, por un
lado, una actitud de desconfianza frente al sentido que se le brinda a la cons-
ciencia, y que se identifica con el pensamiento de Nietzsche, Freud y Marx;
y, por otro lado, una actitud de confianza frente al sentido, que se relacio-
naba mds con la perspectiva de Gadamer. Estas dos formas de comprender
la disciplina de la interpretacion recibirian el nombre de hermenéutica de la
sospecha, con un enfoque més arqueoldgico y reductor, y de hermenéutica de
la confianza, con un enfoque mas teleoldgico y restaurador.

67



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

Otra de las contribuciones de la obra de 1959, sera el dialogo entre
estructuralismo y hermenéutica. A partir de la concepcion lingtiistica de
Saussure, se desencadena una consideracién del lenguaje que niega toda po-
sibilidad de referencia externa, y que defenderia el estructuralismo a partir
de su enfoque sintactico, cuya conclusién termina por simplificar el len-
guaje a si mismo, asunto que recuerda a Derrida en su reduccién autorrefe-
rencial al mundo del signo. El pensamiento conciliador de Ricoeur, ve en
el estructuralismo un aporte signiﬁcativo, puesto que todo discurso guarda
cierta independencia de su emisor como de su receptor, algo que se hace
mis claro al estudiar su nocién de texto, en la que se enfatiza la autonomia
que le es inherente. Pero también recalca la relevancia de la hermenéutica
en este punto, ya que no deja atras la posibilidad del sentido, y tampoco la
de su referencia. Por lo que la hermenéutica enmarcaria una concepcién
seméntica del lenguaje, que complementaria la visién estructuralista.

Incluso, dedicaré la obra de la Metdfora viva (1975) a evidenciar cémo la
racionalidad poética también enriquece la realidad a través de la metéfora
que plantea el texto literario, que aprovecha el literalismo de la referencia
y el sentido, y lo eleva para expresar asi mismo un sentido y un referente de
orden metafdrico. Y si bien estas reflexiones vienen asociadas con la herme-
néutica, también le deben mucho a la filosofia analitica con la que Ricoeur
estuvo en contacto por algunos anos®. Es un hecho que el tema del sentido
y la referencia en torno al discurso o texto fue realmente central en la filo-
soffa hermenéutica de Ricoeur, su obra Del texto a la accién (1986) lo revela
acertadamente, ademds de un didlogo incesante con la tradicién alemana.

En este sentido, retomara la distincién entre explicar y comprender que
habia planteado Dilthey, pero no para volver sobre el proyecto metodolégico
del historicismo, sino para profundizar los grados de asimilacién en el ejer-
cicio interpretativo. Ricoeur entiende estos elementos bajo la imagen de un
arco hermenéutico, en el que se tensan tres momentos especificos: el primero
en el que hay una comprensién ingenua de un texto, que abarca la intenciona-
lidad del autor pero ajena a nuestra subjetividad; el segundo en el que se ex-
plica la estructura del texto, es decir, se desvela la l6gica interna de la lectura;
y el tercero en el que se tiene una comprensiéon mas apropiada del texto, que

25 J. Grondin, Paul Ricoeur, op. cit., pp. 121-125.

68



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

culmina con la traduccion del sentido y la intencién del autor a la vida misma
del lector y como esta narracion transforma el universo de su accién.

De hecho, en torno al texto, Ricoeur pensaba que el estructuralismo
también habia perdido de vista la relacién entre tiempo y narracién. En
realidad, el 7ythos o relato sélo tiene sentido cuando traza los ires y venires
de la odisea temporal que afrontamos como seres finitos. El mzyzhos, desde la
concepcion de la Poética de Aristételes, remite a la accién, modifica nuestra
forma de ser en el mundo. El secreto de esto, y que se ofrece al hombre a
través de lo narrado (del mito), era para el estagirita la mimesis o imitacién.
Ricoeur entenderd por mimesis una reinvencion que es creadora porque
conforma una trama en la que la intimidad del hombre logra reconocerse.
De alli que la primera trama sea la vida misma de quien interpreta, y que Ri-
coeur llama preﬁgumcio’n narrativa (mimesis I), como una precomprensién
o anticipacion a todo relato, constituido por las experiencias temporales de
la vida; la segunda trama es la que se construye al narrar un mzythos creador,
denominada configuracién narrativa (mimesis II); y una tercera trama que
es la apropiacién que el lector hace del texto narrado, aplicindolo a su vida,
y que se conoce como re¢figuracion narrativa (mimesis IIT). Esta concepcién
de la mimesis transforma el arco hermenéutico y lo renueva al dar cuenta de
la consciencia histdrica y la experiencia de la vida a partir de la narracién.

Esta propuesta se profundizard con ahinco en los tres tomos de T7empo y
Narracién (1982-1985),y La memoria, la historia, el olvido (2000). Ricoeur
tiene en mente un concepto de la historia que no agota ni consume la subje-
tividad del hombre, evitando asi la totalizacion histérica del planteamiento
hegeliano, en la que se hallaria la trama de todas las tramas. Renunciando a
esta posibilidad elabora mas bien una hermenéutica de la consciencia his-
torica, que reconoce los limites de la condicion finita, y por lo mismo, los
alcances y posibilidades que le permite dicha condicién. Es cierto que la vida
humana est4 afectada por una tradicién, que podemos percibir en nuestro
lenguaje, en nuestros simbolos y, sin duda, en nuestra historia. Pero Ricoeur
no opta por una via determinista de esa anticipacion pretérita en la que co-
habitamos, mds bien entiende que es la misma fuerza del pasado lo que en-
cauza las circunstancias de la posteridad. Ante el futuro sélo hay un estado

26 ]. Grondin, Paul Ricoeur, op. cit., pp. 134-141.
09



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

de espera (esperanza), de iniciativa intempestiva, ¢ indeterminada. Pasado
y futuro, en este sentido, son percibidos como dos formas de entender un
presente en el que la subjetividad se distiende. En ese presente que nos cons-
tituye, en el que somos ese horizonte de espera, se perfilan todas nuestras
posibilidades. Alli reside continuamente el ser capaz de algo.

Esto nos permite cerrar el ciclo de la hermenéutica ricoeuriana, porque al
aclarar que una interpretacién de la consciencia histérica, tal y como la que
nos presenta, nos deja ante la tesis del hombre capaz, se infiere que su itinera-
rio filos6fico vuelve a su punto de partida. Ese punto que habia iniciado en
su filosoffa de la voluntad, bajo la influencia de la filosofia de la reflexion, des-
pués de tomar esta via obligada de la hermenéutica. Una hermenéutica que se
encarga ya no de revelar el sentido y la intencionalidad de textos o de autores,
sino de poner ante nosotros mismos lo que somos. Pero no ala manera de una
vision total que se le presenta a un sujeto que ahora se posee a si mismo. Al
contrario, es una posesion de si inacabada, pero responsable, que empieza en
la descripcion de lo que somos, y termina con una reflexién de quiénes somos
y qué podemos ser. Su hermenéutica nos deja maravillosamente ante las puer-

tas de la ética, para hacernos responsables del si mismo como otro.

Conclusion

El triptico metaférico de la historia de la hermenéutica es claramente
una obra inacabada, en la que estas tres acepciones sobre la interpretacion
se conjugan para revelar el significado de las tradiciones que anteceden a
todo proyecto situado en las exigencias de la comprensién. La perspectiva
de la exégesis clasica nos permite entender que la disciplina de la interpre-
tacion es un arte, una técnica que tiene pocas regulaciones, pero precisas
para orientar la comprensién. La hermenéutica moderna y roméntica nos
traslada a la naturaleza oscilante del ser humano, que continuamente se ha-
lla entre la tendencia a desvelar el significado de las cosas con objetividad y
la pretensién de participar en aquello que su entendimiento descubre. Esta
cercania del sujeto a su objeto de estudio recuerda esa implicacién hetero-
génea que se entrevé en las ciencias del espiritu, cuya raiz no es necesaria-
mente metodoldgica, pues se eleva a una condicién formativa que cultiva lo
humano en el hombre; una verdad que no es cuestién de método.

70



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Esto expresa la universalidad de las humanidades, pero singularmente la
de la hermenéutica, que no esta restringida a la comprensién de textos, sino
que es una labor més ingente, porque es dar cuenta de lo que nuestra exis-
tencia expresa en sus condiciones y anticipaciones histéricas, lingtiisticas y
ontoldgicas. Lo que nos ensefia que la libertad es dependiente de todo aquello
que constituye nuestra finitud. Al reconocer esta condicién también com-
prendemos la novedad que somos en el mundo, y que estamos en la capacidad
de introducir novedades con cierta independencia. El sentido de la vida al
que conduce esta filosofia universal de la hermenéutica nos permite advertir
con mayor responsabilidad la advertencia de una vida auténtica que debe ser
examinada y ponderada continuamente. Atenta y al cuidado de la verdad que
nos busca y que acontece en el juego del ser y el logos.

71



Figura 7.
El texto de la vida: Cloto, Ldquesis y A’tropo

Adaptado de Las tres Moiras, de Johan Gottfried Schadow, 1798, disponible en Jo-
hann Gottfried Schadow - Fotografia propia, Dominio ptblico, https: //commons.

wikimedia.org /w/index.php?curid=2122291


https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=2122291
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=2122291

Capitulo 11

Hermencéutica ana]égico—icénica

Pero el Ente se dice en varios sentidos, aunque en orden a una
sola cosa y a cierta naturaleza Unica, y no equivocamente,

sino como se dice también todo lo sano en orden a la sanidad:
esto, porque la conserva; aquello, porque la produce; lo otro,
porque es signo de sanidad, y lo de més alla, porque es capaz
de recibirla...

Aristételes

Siempre la inteleccién o comprension tiene la jerarquia
principal, pero no se da sin més en plenitud, ya que requiere
ser acompanada de un arduo trabajo de explicacién y de
discurso. Retrocediendo, avanza; avanza en circulos, como es
condicién de toda busqueda dificil y compleja.

Mauricio Beuchot

Introduccion

La trama de significado que compone la urdimbre de la vida exige del
ser humano interpretar su sentido. En la antigua Grecia, las Moiras o Par-
cas (Figura 7) eran la representacion del destino que regia la existencia de los
mortales e inmortales. Su injerencia en la vida de los hombres era decisiva,
porque personificaban lo involuntario y lo no querido (zoluntad). Cloto era
la hilandera, la Moira encargada de hilvanar el fino hilo de la vida y dar paso a
la existencia temporal; hilo cuya longitud fijaba Laquesis, quien determinaba
la suerte y el porvenir del género humano. Pero sin duda, una de las figuras
mas temidas, incluso por las deidades olimpicas, era Atropo, la inevitable, la
muerte en estricto sentido, sus tijeras mortiferas eran el simbolo del término

de la existencia y la generacién de angustias y penas para los mortales. Este

73



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

tipo de narraciones vislumbra perfectamente las anticipaciones de nuestra
presencia en el mundo y de las condiciones que limitan nuestras posibilida-
des de accién. El mito, tal y como lo pensaba Ricoeur, nos puede brindar una
comprensién de si mismos que la via introspectiva no puede allanar con esa
profundidad. Pero también nos muestra que la existencia humana es un hori-
zonte de tejidos, que inicia y se impulsa en la primigenia hebra de la vida. Asi
se convierte en el primer texto susceptible de interpretacion.

La palabra texto proviene de la expresion latina zextus, que a la vez pro-
cede del verbo zexere, que significa tejer o trenzar. En este sentido metafé6-
rico, la vida es un tejido que se hilvana, que tiene matices y texturas, que
revela nuestra intencién de existir, y de ser a través de nuestras acciones y
decisiones. La hermenéutica en este caso es esclarecimiento de la vida como
texto, y nos corresponde ser exégetas de ese sentido, pero también de aquel
que subyace al mundo externo. Porque, asi como la muerte irrumpe en la
continuidad de la vida, también la realidad lo hace, a su manera, en nuestra
intimidad. De cierta forma, esto nos recuerda la idea de Gadamer de una fu-
sién de horizontes, en el que se mantiene una cierta coincidencia entre con-
trarios. De hecho, todo ejercicio hermenéutico tiene algo de oscilante, pues
asi como damos espacio a la concrecién del discurso como texto, también
logramos participar de su significado a partir de una perspectiva. Dirfamos
que hay un equilibrio entre lo subjetivo y lo objetivo de la comprensién.
Los fil6sofos y tedlogos medievales llamaban a esto proporcidn (proportio),
forma en la que traducian el vocablo griego analogia.

Reconocer que hay una dimensién analégica en la comprension del
ser, es la forma de poder entender mucho mejor la tesis gadameriana de la
participacién en el juego interpretativo. Es mds, la analogia es una puer-
ta abierta para reconciliar la oposicién, donde lo idéntico y lo diferente se
complementan sin disentir. La analogicidad, si bien estd més cercana a la
diferencia (o la equivocidad), tiene también un vinculo con la identidad (o
la univocidad). Es verdad que hay multiples distinciones, pero es necesario
reflexionar si estas a la vez plantean o no algo comun en su haber. La ana-
logia mantiene nuestra atencién en las semejanzas que residen en las cosas
que interpretamos, nos permite convenir y respetar los compromisos del
entendimiento mutuo. Es una perspectiva desde la cual la interpretacion

74



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

puede dar cabida a los intereses y exigencias del intérprete, pero sin soslayar
la importancia de lo que interpreta. Esto es precisamente lo que Mauricio
Beuchot ha denominado hermenéutica analdgica.

1. Hermenéutica: ciencia y arte de la interpretaci(')n

La expresion hermenéutica viene del verbo griego hermeneuein que signi-
fica literalmente interpretar (aunque también se encuentran otras acepciones
relacionadas como traducir, expresar en palabras o explicar). Para Mauricio
Beuchot” la hermenéutica se entiende como ciencia y arte de la interpreta-
cién. Ciencia, en el sentido clasico del término epistemne, que hace referenciaa
un conocimiento verdadero y cierto, cuya cohesion interna se funda en la re-
lacién que opera entre sus partes para conformar un todo, ademads es un cono-
cimiento universal y objetivo. La hermenéutica, en este sentido, es una ciencia
porque es una doctrina sobre la verdad que se desenvuelve en el horizonte de
la interpretacion, su certeza descansa en la participacion que el entendimien-
to tiene en la cosa que interpreta (aspecto que no disiente de la concepcién
de la verdad como adequatio). Su universalidad se expresa en el hecho de que
la interpretacion es un fenémeno constitutivo del ser humano, comprendido
este como un ser hermenéutico, con sus anticipaciones y prejuicios. Ademads,
recordemos que la interpretacion estd mediada por el lenguaje, y no hay pen-
samiento sin lenguaje. Incluso, como lo piensa Gadamer?, «el ser que puede
ser comprendido es lenguaje», porque lo que es el ser, es decir, su esencia se
presenta al entendimiento como concepto (conceptum, lo recibido en si o lo
concebido), que es la representacién simple de la naturaleza de una cosa, y que
también conocemos bajo el término idea (eidos, forma) o lo primeramente
concebido por el pensamiento.

La objetividad de la hermenéutica reside en su objeto de estudio y tam-
bién en su objetivo. Normalmente, asegurariamos que el objeto de estudio
de la disciplina de la interpretacion es el zexto, que no sélo se refiere a la no-
cién de texto escrito, ala que en ocasiones se restringe su sentido, en realidad
trasciende las tipologias de esta naturaleza. Razén por la que el concepto de

27 M. Beuchot, Tratado de hermenéutica analdgica. Hacia un nuevo modelo de interpretacidn, Sta Ed., México

D.E,, UNAM, 2015, pp. 17-18.
28  H. Gadamer, Verdad y método, vol. 1, 13ra Ed, Salamanca, Sigueme, 2012.

75



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

texto es hiperfristico, esto quiere decir que se extiende al didlogo y ala accion,
considerando lo que al respecto han aclarado Gadamer y Ricoeur respec-
tivamente. Pero este serfa tan solo un escenario en el que la interpretacion
tiene cabida. Si intentamos precisar esta nocién de texto, nos percatamos en
principio que dicha acepcidn pareceria restringida a los actos comunicativos
en su dimensidn escrita y oral, y es cierto que la hermenéutica se afinca con
especial interés en los limites mismos del lenguaje, pero asi como lo hemos
mencionado, también es posible considerar la accién como texto, y no s6lo
la accién en cuanto tal, pues asimismo la vida, entendida como el sustrato de
toda accién y actividad, es objeto de interpretacién. Esto sin reducir necesa-
riamente la accién o la vida a texto, aunque no deja de ser una metafora sig-
nificativa. Con esto podemos adelantar un aspecto de profunda relevancia,
sencillamente la hermenéutica siempre ha poseido una pretension ontoldgi-
ca, por lo que en el fondo su objeto de estudio es el sentido del ente en general.
Lo que nos lleva a una nocién metatextual del objeto de estudio de la herme-
néutica. Después de todo el intérprete se ¢jercita en el arte de extraer los sen-
tidos de un referente a partir de su contexto. Sabemos que el tema amerita
realizar un estudio mas detenido y riguroso, pero este es un propésito que
excede el curso de nuestra reflexion. Sin embargo, queremos dejar indicado
el asidero ontoldgico que aguarda en la disciplina de la interpretacion, cuyo
estatuto tedrico-practico es en si mismo analdgico porque el ente se dice en
varios sentidos, asi como lo piensa Aristételes.

Ahora bien, el objetivo de la hermenéutica es la comprension (del latin
comprehensio, accidon de asir o tomar con la mano), porque la interpretacion
es hacer camino en el descubrimiento del sentido de las cosas, o en otras pa-
labras, es un proceso mediante el cual captamos el sentido del referente con
la intencién de dirigir nuestro pensamiento al fundamento de los mismos
entes. Por esta razén, la interpretacién nos conduce, en tltima instancia, a
lo que hay de universal en las cosas. Es entonces cuando el entendimiento
asume el concepto del ente, que es su propia esencia, y es en este punto que
podemos afirmar que hemos comprendido lo que una cosa es. Incluso, la
expresién comprender (comprehendere), segun su definicién etimoldgica,
implica la unién (com) con lo antes (prae) captado (hendo) por el enten-
dimiento. Cabe aclarar que dicha unién es inmanente y se da entre la cosa

76



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

(representada por el concepto) y el entendimiento. De hecho, la palabra
“entender”, tal y como la misma expresion latina del verbo intendere nos
aclara, quiere decir tender hacia dentro o dirigir al interior, por lo que el en-
tendimiento es la facultad cognoscitiva que nos permite conocer lo que las
cosas son de forma inmanente a través del concepto o verbo mental que es
universal y abstracto. Asi, mientras la interpretacién es mediata y procesual
en virtud de su condicidn racional, la comprensién es inmediata e invaria-
ble gracias a su condici6n intelectual.

Hasta este punto entendemos por qué la hermenéutica tiene caracter de
ciencia, pero no olvidemos que la disciplina de la interpretacién también es
un arte, entendiendo por arte una técnica o habilidad que tiene sus propias
reglas para ser aplicadas. En congruencia, la hermenéutica tiene sus reglas,
que se acrecientan a medida que la misma practica interpretativa alecciona
al hermeneuta, y las aplica en contexto para ejercer el acto interpretativo.
Por esta razén, la hermenéutica tiene un componente tedrico y practico.
Tedrico porque tiene en parte algo de saber especulativo, pues busca con-
templar la verdad, pero a partir del dominio de la interpretacion, y practico
porque también tiene en parte algo de saber operativo, ya que el conoci-
miento de las verdades que descubre puede aplicarse al mundo de la accién
(praxis); después de todo, es de alli que se deriva su naturaleza técnica (poie-
sis). De hecho, Mauricio Beuchot plantea la distincion entre hermenéuti-
ca docens y hermenéutica utens, que se inspira en la diferencia entre 16gica
formal y aplicada planteada por Peirce.

La hermenéutica docens es la hermenéutica en cuanto doctrina o teoria ge-
neral del interpretar, y la hermenéutica uzens es la hermenéutica misma ofre-
ciendo los instrumentos hallados en su estudio tedrico para ser aplicados en la
practica, a saber: las reglas de interpretacion, que son pocas y muy generales®.

Otro de los componentes importantes en la hermenéutica es su metodolo-
gia. Segtin lo dicho anteriormente, el arte de interpretar tiene su propia légica
aplicada, y es esta misma la que recoge los multiples caminos (o métodos)
posibles para ejercitar el acto hermenéutico. Mauricio Beuchot insistira en
el hecho de que es propio del intérprete la aplicacion de su técnica de forma
aguda pero sencilla, pues su pretension no es otra que la proximidad con la

29 M. Beuchot, Tratado de hermenéutica analégica. Hacia un nuevo modelo de interpretacion, op. cit., p. 23.

77



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

verdad, por lo que el hermeneuta debe ser un homo subtilis (hombre agudo y
sencillo). La sutileza siempre estuvo vinculada con la interpretacién, y esta es
propiamente su lgica aplicada, pues se necesita una mente fina para indagar,
aguda para diferenciar y sencilla para relacionar. Esta metodologia se divide
en tres momentos especificos, que son a la vez tres formas de sutileza, signifi-
cativamente vinculadas con una dimension filoséfica del lenguaje y una teorfa
l6gico-lingtiistica de la verdad (ver Tabla 1).

L. La subtilitas implicandi, que corresponde a lo que estd plegado (impli-
catum) o supuesto en el mismo sentido del texto, no sélo de forma intra-
textual (coherencia interna del texto), sino también de forma intertextual
(coherencia con textos relacionados).

I1. La subtilitas explicandi, que se centra en la relacién que el texto tiene
con sus referentes ficticos o imaginarios, y por lo mismo, lo que se pretende
es desplegar (explicare) o desarrollar esa relacion entre la esfera de los signos
y las cosas.

II1. La subtilitas applicandi, que es una situacion de asimilacién del senti-
do de las cosas en tanto que incide en la vida misma del que interpreta, por
lo que se pliega (applicare) nuevamente el sentido de lo desplegado (expli-
catum) en el interior de la vida del hermeneuta.

Esta distincion, sin duda, nos recuerda el arco de la narratividad y las tres
formas de mimesis de Ricoeur, pero concebidas mas alla de la teorfa del mzyzhos
o narracién propuesta por el pensador francés, pues en el caso de Beuchot se
propone una metodologia de la sutileza que se asocia con una teorfa logico
lingiistica de la verdad. De esta manera, la implicacidn se convierte en la esfe-
ra sintéctica del texto, por lo que trata de hallar las relaciones de coherencia
del discurso, asi como la explicacidn tiene una raiz seméntica en virtud de la
relacion de correspondencia que existe entre el sentido del discurso con su re-
ferente, mientras que la aplicacion es mas bien pragmatica puesto que atiende
al contexto discursivo del emisor y del receptor. Este tltimo momento es real-
mente significativo en la hermenéutica, ya que su labor es poner el texto en
su contexto, en donde se fusionan la intencién del autor con la del intérprete.
Lo que no significa que las otras dos dimensiones no sean relevantes, pues en
realidad la dimensién pragmatica supone la sintaxis y la semantica.

78



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Tabla 1.

Metodologia general de la hermenéutica

. Dimension filoso6fica Teoria légico-lingﬁl’stica
Forma de sutileza .
del lenguaje sobre la verdad
Sutileza de implicar
(Subtilitas implicand;) Sintaxis Teoria de coherencia
Textual, intratextual e inter- (Signo lingiiistico) (Relacion signo-signo)
textual
Sutileza de explicar Semdntica Teorfa de correspondencia
(Subtilitas explicandsi) (Significado) (Relacién signo-referente)
Sutileza de aplicar Pragmitica Teoria pragmdtica
(Subtilitas applicands) (Acto significador) (Relacién signo-intencién)

Elaboracion propia. Basada en Ibid., pp. 25-26.

En el ¢jercicio hermenéutico es fundamental el aspecto pragmético, porque
la intencién del autor (intentio auctoris) y la del intérprete (intentio lectoris)
se relacionan en el horizonte del texto. Con esto hay una aproximacion a la
objetividad de la comprension por parte del hermeneuta, que puede asi poner
el texto en su contexto. Esto lo hace a través de una pregunta interpretativa,
también llamada juicio prospectivo, a partir del cual el intérprete cuestiona las
dimensiones sintcticas y semdnticas a las que da cabida el texto escrito, habla-
do o actuado. En este punto, surgen hipdtesis frente al referente textual que
seran confirmadas o refutadas en el acto interpretativo. Aspecto que recuerda
al método hipotético-deductivo, propuesto por Popper, aunque mucho mds
cercano al método abductivo de Peirce, un puente entre la induccién y la deduc-
cién, que procede con una iniciativa hipotética con el objetivo de concluir en
una tesis que debe ser argumentada para su pdstuma aceptacion.

A pesar de que lo anterior es ciertamente asi en el marco de la hermenéuti-
ca de textos, es primordial entender que esta es solo una dimensién aplicativa
de la hermenéutica anal6gica en la que se presenta una tension entre la inten-
cién del autor y la intencion del intérprete, pero algo similar acontece en el
marco ontolégico de la interpretacién, porque en el ente mismo esta implica-
do el sentido. De alli que podamos acometer indagaciones que nos permitan
abstraer lo que es la cosa, es decir, este es un camino que nos conduce a la
comprension, pero también a la explicacién, porque desplegamos el sentido

79



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

que subyace a las cosas; en otras palabras, desarrollamos discursos que nos
acercan al conocimiento de cdmo es el mundo. Las ciencias, en sus distintos
grados, nos explican y revelan lo que esta implicado en la concrecién de las
cosas, y por esto nos despliegan el mundo natural, artificial e ideal. Es por esto
que la ciencia en general tiene una condicién hermenéutica especifica, que no
podemos confundir con simple y vaga arbitrariedad, al contrario, gracias a la
disciplina de la interpretacion el cientifico se hace mas sutil para desentrafar
lo implicado en la realidad especifica a la que atiende su investigacion, y la ex-
pone con objetividad y rigor, pero también la aplica, solo que cada disciplina
tiene una forma especifica de hacerlo, y lo hace en correspondencia con su ob-
jeto de estudio. Este es sencillamente un ejemplo del cual nos podemos valer
para sustentar algunas razones que nos llevan a afirmar que la hermenéutica
como disciplina filoséfica no se restringe a ser una doctrina que se dedique
exclusivamente a la interpretacion de textos. Precisamente, en esto reside su
universalidad, pero este tema lo ampliaremos mas adelante.

Por ahora volvamos a la tension existente entre la intencidn objetiva y
subjetiva que hallamos en todo acto de interpretacién. Como sabemos, la
hermenéutica estd enmarcada en los tres elementos ya mencionados: el au-
tor, el intérprete y el texto. En ocasiones, la fuerza de la intencién del intér-
prete se impone, y se diluye el referente que interpreta, esta es una tendencia
subjetivista del ejercicio hermenéutico, pero como se entenderd también
hay una posicién més objetivista, que resalta la intencién del autor y lainde-
pendencia del texto, pero deja atras los intereses del hermeneuta. De ambas
circunstancias podemos aprender. En la primera hay una actitud de cerca-
nia con el texto que favorece las intenciones del intérprete, mientras que en
la segunda hay una actitud de lejania de parte de este ultimo que le permite
interpretar con mds precisién el sentido y el significado del referente. Lo
mds sensato es equilibrar las dos actitudes: estar en cercania para hacer decir
algo al texto en nuestro presente, y estar en lejania para saber lo que la in-
tencién del autor ha querido significar. Es por esta razén que se afirmaba la
importancia del texto como el horizonte en el que las dos intencionalidades
(intentio auctoris e intentio lectoris) confluyen. El texto vive de ese encuen-
tro dialéctico entre el autor y el intérprete, incluso Umberto Eco ha llegado
a hablar de la posibilidad de una intencionalidad del texto (intentio aperis).

80



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Es mas, Mauricio Beuchot con la intencién de aclarar mas este aspecto,
sigue de cerca a Eco, en torno a la confluencia de estos tres elementos. Con
esto en mente se plantean algunas distinciones importantes. Hay diferencia
entre un autor empirico, que deja €n su texto imprecisiones o sentidos in-
conscientes, y un autor ideal, que es aquel que nos representamos sin errores
ni ambigiiedades. Asi mismo hay un lector empirico, responsable de intro-
ducir sus intenciones interpretativas hasta el punto de mezclarlas con las
del autor, y también hay un lector ideal, que es aquel que ha entendido,
dentro lo que le es posible, la intencién del autor®. Con respecto al texto,
cabe decir que, en términos filolégicos, hay varios tipos: el texto contempo-
raneo, que es aquel que a través de diversas ediciones ha llegado a nuestras
manos; el texto histdrico, que ha sido escrito por el autor original; el texto
intentado, que es ese que el autor en algiin momento traté de escribir pero
nunca lo concluyé; y el texto ideal, que nunca fue hecho como tal, pero
cuya reconstruccion la puede realizar alguien distinto al autor original®'.

Todo lo anterior nos traza un marco de accién que puede resultar acon-
sejable al tratar de contextualizar un texto. Por ejemplo, advertir la lengua
en la que un discurso ha sido escrito, hablado o actuado es realmente sig-
nificativo, porque el intérprete debe conocer el cédigo lingtiistico para en-
tender el sentido del texto, y poder saber asi cudl es su referente, es decir, la
realidad a la que alude, sea esta concreta, ideal o imaginaria. A la vez que
debe entender a quién (o a quiénes) estaba dirigido ese discurso, en especial
cuando el intérprete estd tan separado en el tiempo de la construccién del
texto. Puede que la intencién del autor tuviera en perspectiva dirigirse a
un auditorio en particular o tal vez abstracto (si pensaba dirigirse a todo
hombre), incluso también a ambos. Son varias las posibilidades y es un de-
ber del intérprete cuestionar criticamente cada uno de estos aspectos. Esto
claramente incide en la comprension que se tiene de la “intencién del texto’,
que también puede ser enriquecida en el didlogo con otros intérpretes, en
especial cuando estos llegan a conocer con més profundidad los rasgos pe-
culiares de un discurso.

30 M. Beuchot, Perfiles esenciales de la hermenéutica, México D. F., Fondo de Cultura Economica, 2008,
pp- 44-45.

31 M. Beuchot, Tratado de hermenéutica analdgica. Hacia un nuevo modelo de interpretacion, op.cit., pp. 147-148.

81



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

Pues si algo es evidente es el hecho de que pertenecemos a una tradicién,
y que este marco histdrico, lingtiistico y socio-cultural es el acervo desde el
cual nos situamos para interpretar. Gadamer ya habia puesto de relevan-
cia este aspecto, pero Beuchot también trata de llamar la atencién en dos
formas opuestas de entender la reaccién ante la tradicion en la que nos en-
contramos. Un primer caso es el de la Ilustracién, sabemos que esta misma,
como movimiento cultural, derivé en una critica desmedida a la tradicién,
ya que la consideraba un obstculo al progreso cientifico y a las libertades
individuales. Segun esto, ante la injerencia del pasado era menester estar
prevenido. Con todo, lo tradicional era considerado un prejuicio que afec-
taba la capacidad critica del pensamiento, claro estd, sino era antes examina-
do por el juicio imperante de la ciencia apodictica. El positivismo heredard
esta condicién desnaturalizada de su propia historia y de su tradicién epis-
temoldgica. Asilo hizo en su momento la posmodernidad, un segundo caso
que reacciona a lo tradicional con recelo, en especial en aquellos movimien-
tos intelectuales que a través del genealogismo o la deconstruccion se opo-
nen de forma violenta a la tradicion, buscando con esto renovar el sentido
destructivo de la critica para impedirle a otras tradiciones su continuidad y
permanencia. En este sentido, mientras que la Ilustracién y el positivismo
reaccionan univocamente al imponer una tnica y objetiva forma de ver las
cosas, la posmodernidad reacciona equivocamente, es decir, con sospecha y
escepticismo ante las tradiciones que operaban atn en occidente.

Cuando en realidad la tradicién deberia ser percibida como un espacio de
aprendizaje y experiencia que le permite al intérprete conocer su propio contex-
to, y conocerse también a si mismo. Situacién que no impide nunca la innova-
cién, entendida esta como la introduccién de una perspectiva distinta para ser
consciente de las anticipaciones y los prejuicios propios. Lo que constituye la
base para complementar o reconfigurar aspectos que no estin presentes o que
deben transformarse en la tradicién. Se busca entonces reconocer las propie-
dades esenciales de la tradicion, que deben conservarse, y ampliar o modificar
aquellos aspectos que permitan responder a las nuevas exigencias. De hecho, la
innovacion siempre estd orientada por un zelos, que no dista de su tradicion. Por
eso el cambio no debe ser visto con recelo, sino con aprehension y recepcion.
Esto es algo que sucede frecuentemente con las tradiciones interpretativas ante

82



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

los textos, que se acostumbran a técnicas o regulaciones para comprender, y que
hace més dificil ver otros caminos y posibilidades. Pero es algo que la misma
innovacién nos puede ayudar a ver, sin necesidad de destruir o de ser indiferen-
te ante lo que somos, porque la tradicion hace parte de la identidad de quien
interpreta. “Asi podemos hablar de una tradicién que permite un cambio ana-
l6gico; es decir, ni totalmente sustancial (equivoco) ni meramente accidental
(univoco), sino segtin lo propio (el proprium analégico), que no destruye, sino
para ser distinto a pesar de conservar algo constante™.,

Todo esto hace parte del acto interpretativo. Como se ha indicado tiene al-
gunos pasos esenciales para llegar a una comprension que equilibra las intencio-
nes del autor y el intérprete en los limites del texto y su referencia. Este proceso
inicia con una pregunta interpretativa, que se identifica con el juicio prospecti-
vo. Esto quiere decir que estd en proyecto de ser un juicio efectivo. Para llegar a
este punto el intérprete siempre se plantea una hipétesis que orienta su queha-
cer, con el propdsito de confirmarla o refutarla. Al tener un acierto interpreta-
tivo, la hipdtesis se convierte en una tesis sustentada en una argumentacion 16-
gica, pero también retérica. Beuchot, apoyado en la teoria de la argumentacién
de Perelman, considera que es relevante mantener una tensién dialéctica entre
la argumentacion y la narracién. Recordemos que la narracién tiene un aspec-
to alegorico-simbélico y otro literal. Este tltimo es el sustento del primero, en
otras palabras, lo alegdrico, en donde prevalece el sentido, no puede suprimir
lo ontoldgico, en donde prevalece la referencia (si lo ponemos en términos de
Frege). En especial, lo literal o referencial le es inherente una justificacion argu-
mentativa. Esto quiere decir que en la hermenéutica hay una dimension narra-
toldgica, pero también ontolégica (Beuchot sigue en esto tltimo la conviccién
de Gadamer en torno al giro ontoldgico de la hermenéutica).

La teoria de la argumentacién tiene entonces la necesidad de ampliar sus
alcances, muchas veces limitados a la 16gica apodictica, y hallar la forma de
incluir también la retérica y la poética. No olvidemos que “la argumenta-
cién tedrica es simplemente la inferencia que extrae conclusiones a partir
de premisas, mientras que la argumentacién practica es sobre todo la que
justifica nuestras decisiones™. Por lo que es una argumentacién animada

32 Bid,p.75.
33 Ibid, p. 87.

83



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

por valores ¢ intereses humanos, que a la vez estd dirigida a una gran variedad
de auditorios y de contextos, no necesariamente formalistas o racionalistas.
Igualmente, en la argumentacién hermenéutica siempre hay un componente
retérico importante, que le permite al intérprete convencer a la comunidad
de hablantes a la que estd dirigido, y esto lo hace a través de la retérica, que
no por esto contradice al formalismo de la légica analitica. En realidad, es
todo lo contrario, ya que la retérica supone la légica formal o dialéctica. Esta
era la razén de ser del #rivium (las tres vias) en la Edad Media, compuesto
por gramatica (/ingua), dialéctica (ratio) y retérica (#ropus), que se podrian
equiparar con la sintaxis, la semantica y la pragmdtica respectivamente.

De hecho, la retérica se equipara a la pragmatica, o, si se quiere, al modo
como lo hace la pragmética en el sentido de que contiene a la sintaxis y a la
seméntica, pues el que tiene lo més tiene lo menos, y ella es la dimension més
complejay abarcadora de las tres. Las supone y las contiene, y opera desde los
recursos que le dan ellas, pero sumando a estos sus recursos propios*.

La pragmatica y la hermenéutica en realidad son bastantes cercanas, a
pesar de que sus tradiciones no sean del todo semejantes. Es claro que la
hermenéutica tiene una tradicién que es proclive a resaltar la relevancia de
la subjetividad en el acto interpretativo. Esto en parte porque su genealogia
se puede rastrear a partir de la retérica antigua y medieval, que ya de por si
tiene una inclinacién subjetiva, que ha sido favorecida con el tiempo por la
filosofia de corte introspectivo, como el existencialismo y la fenomenologia,
pero, como ya se ha aclarado, no por esta inclinacién es indiferente a la obje-
tividad. La orientacién de la hermenéutica y su teleologia estd traspasada por
su naturaleza ontolégica y referencial. Motivo por el cual se halla tan cercana
aloslinderos de la pragmatica, cuya tradicién es mds objetivista. Y no podria
ser de otra forma, puesto que el positivismo, el empirismo 16gico y la filosofia
analitica han tenido una influencia determinante en su camino. Pero le debe
especialmente su direccién y desarrollo a Charles Sanders Peirce, quien ges-
té un pragmaticismo objetivista, diferente del pragmatismo norteamericano
de William James y John Dewey, e incluso lejano al pragmatismo de Rorty,
pero que dejaria una impronta significativa en autores como John Austin,
John Searle y Paul Grice, tradicién que ha resaltado la objetividad y la parti-

34 Ibid, p.91.
84



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

cipacién de la subjetividad en los contextos de habla, llamando la atencién
sobre esta relacidn entre sentido y referencia tan significativa en el uso del
lenguaje. Un aspecto que Beuchot ha puesto de relevancia, y que le permite
entrever ese vinculo que tienen la pragmatica y la hermenéutica®.

Con esto entendemos mucho mejor que la argumentacién hermenéutica
estd situada en un contexto de habla, dirfamos que posicionada frente a un
auditorio. Esto significa que al tratar de introducir una nueva interpretaciéon
(hipotética), es relevante argumentar a partir del acervo de la tradicién del
contexto en el que se encuentra la comunidad ala que esta dirigida el intérpre-
te. Con el objetivo de dialogar, y no de erigir monélogos. Esto implica valerse
de los argumentos de autoridad, que acuden al contexto de la tradicién de
los oyentes, o de los argumentos de razén, que acuden al sentido comun. De
alli que la retérica tenga un rol principal porque no sélo tiene una relaciéon
profunda con la légica formal o dialéctica, sino que también es persuasiva.
Y si bien no es puramente ontoldgica, si que tiene una vocacion referencial,
porque justifica poéticamente lo verosimil, aunque no acuda al argumento
l6gico directamente para demostrar la verdad. Sin embargo, la hermenéutica
aprovecha el valor de cada instancia y se nutre tanto de la argumentatividad,
inclinada a lo objetivo y lo literal, como de la narratividad, més proclive a lo
subjetivo y lo alegérico-simbdlico. Todo consiste en curtir el arte de interpre-
tar para mejorar las habilidades hermenéuticas que ya se poseen. El habito de
la buena interpretacion o la virtus hermeneutica se debe cultivar con constan-
cia, asi se puede aprenderla como praxis y ensenarla como poiesis.

2. Analogia: desemejanza semejante y semejanza
desemejante

La palabra analogia es un vocablo griego compuesto por ana- (segun)
y logia (de logos, razén), expresion que los filésofos o tedlogos latinos tra-
ducian con el término proportio (proporcidn) o proportionalitas (propor-
cionalidad), una de las expresiones mas cercanas al significado del término
griego, y que también se entendia como semejanza, en virtud de que habia
siempre algo comun entre las cosas analogas pero también algo distinto. Su-
puesto lo anterior, el significado de analogfa tiene un doble sentido, porque

35 M. Beuchot, Hermenéutica, analogia y simbolo, Barcelona, Herder, 2004, pp. 96-98.
85



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

se habla tanto de “una relacién o comparacién entre varias razones o con-
ceptos, como de una semejanza, que también es relacién o comparacién™.
Pero la semejanza puede entenderse de dos maneras, una perfecta que se
identifica con lo que llamamos igualdad, y una imperfecta, que es la que
denominamos analogia. Esto tiene que ver con la forma en la que compren-
demos la unidad del ser. Podemos hablar de la unidad en la sustancia, que
es ala que denominamos identidad, asi mismo existe unidad en la cantidad,
en relacién con lo cuantitativo, y que conocemos como igualdad, y, por ulti-
mo, hay unidad en la cualidad, que es a la que nos hemos referido aqui como
semejanza. La analogia es entonces una semejanza imperfecta, porque no
alcanza a ser igualdad, lo que da cabida a lo desemejante o a la diferencia.

Pero en sentido estricto, la analogfa es una forma de predicacion, por lo que
tiene un nombre comun que posee multiples significaciones, y en consecuencia
se refiere a diferentes sujetos. Asi se diferencia de la predicacién perfectamente
semejante que es la que se conoce como predicacion univoca (como el concepto
hombre que se predica en el mismo sentido en el caso de Juan y Pedro), pero
también se diferencia de la predicacion equivoca, que son aquellas nociones o
conceptos con una significacién diversa, por lo que su predicacion es completa-
mente desemejante (como el caso del término gato, que puede hacer referencia
al gato hidrdulico o al animal). En cambio, la analogia es una predicacidn en
parte semejante y en parte desemejante (como el término sano que se puede pre-
dicar a la vez de quien posee la salud, el ser humano, de lo que la mantiene, el
alimento, y de lo que manifiesta su efecto, la orina). Asi que la analogfa conviene
y diverge a la vez de la univocidad y la equivocidad (ver Tabla 2).

Por esta razén la analogia es un término medio entre lo univoco y lo
equivoco, puesto “que participa desigualmente de la univocidad y de la
equivocidad™. De alli que la analogia suponga semejanza, pero claramente
no igualdad. Con esto presente, es necesario esclarecer los elementos de la
analogia que podemos reducir a tres: el nombre 0 razén comiin avarias cosas,
el concepto significado por ese nombre y las relaciones entre las cosas analoga-
das que suscita esa razon significada. De forma que la analogfa termina por

36 J. Garcia-Lopez, “La analogia en general”, Anuario filosdfico, 7, 193-223. Pamplona: Universidad de
Navarra, 1974, p. 194.

37 Ibid., p. 198,
86



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

concentrarse en la significacién de ciertos nombres. Estos nombres o tér-
minos se refieren alavez a conceptos por los cuales poseen su signiﬁcaci(’)n.
Pero el concepto puede entenderse en dos sentidos: el concepto objetivo, que
es el referente real, y el concepto formal, que es el verbo mental formado
en nuestra mente (o la esencia misma de la cosa en tanto que existe en el
entendimiento). Y es de aqui que se derivan las dos formas en las que se
puede comprender la significaciéon de un nombre: la significacion real, que
es la cosa en cuanto existe en la realidad, y la significacién ldgica, que es la
representacion formada en el entendimiento.

Tabla 2.
Analogia. Conveniencias y divergencias con la univocidad y la equivocidad
Forma de . . . .
. ., Conveniencia D1vergenc1a
predicacion
La analogia conviene con la uni-
Univoca vocidad en la unidad del nombre, | La analogia no es una semejanza
o ]
(Semejanza perfecta) y en las significaciones vinculadas perfecta, la univocidad si.
a ese nombre.
La analogia conviene con la La analoeda n nad
’ . . . a analogia no €s una deseme-
Equivoca equivocidad en la unidad del . 5 .
) . janza completa, la equivocidad
(Desemejanza completa) nombre, y en la desemejanza o
vinculada a ese nombre. )

Elaboracion propia. Basada en Ibid., p. 197.

Esto es importante para aclarar los tipos de analogia que existen. La primera
es la analogia de desigualdad en la que se da una semejanza entre varias significa-
ciones en cuanto al sentido real de las mismas, pero en cuanto al sentido légico
la significacién es una igualdad estricta. Por ejemplo, un naranjo, un caballo
y un hombre son vivientes, en esto guardan una analogia real, pero la repre-
sentacion abstracta “viviente” es univoca, es decir, prescinde de las diferencias
accidentales de cada viviente e indica en lo que estos mismos son iguales. Segtin
esto, la analogfa de desigualdad es una analogia real, y una univocidad légica,
por lo que es la clase de analogia que mas se encuentra cercana a la predicaciéon
univoca. Esta clase de analogfa tiene a la vez su propia subdivision, cuyo criterio
de clasificacion estd basado en la diferencia que existe entre individuos, especies,
géneros (inferiores y superiores) e ideas trascendentales (ver Tabla 3).

87



Racionalidad analogica y formacio'n interdisciplinar

Tabla 3.

Clases de analogia de desigualdad

Clases de desigualdad

Diversidad
(Orden real)

Identidad
(Orden légico)

Desigualdad individuos/

Misma especie

Se presenta en los accidentes
individuales

(Ejemplo: Juan y Pedro)

El mismo orden esencial

(Ejemplo: Especie humana)

Desigualdad especies/

Se prcsenta en 18. sustancia o

El mismo género préximo o
remoto

géneros inferiores

Mismo género

(Ejemplo: Hombre y caballo) (Ejemplo: Viviente)

Se presenta en los géneros

Desigualdad géneros/ inferiores y superiores La misma idea trascendental

Misma idea trascendental (Ejemplo: Sustancia y acci- (Ejemplo: Ser)

dente)

Elaboracion propia. Basada en Ibid., pp. 203-206.

Las restantes formas de analogfa, tanto en su significacion real como en
su significacién formal, suponen semejanza. Como se referfa anteriormen-
te, la semejanza no sélo es entre nociones, sino también entre relaciones,
es decir, hay una analogia de formas y una analogia de relaciones. Esto nos
puede ayudar a precisar mejor los otros tipos de analogfa. Incluso, si parti-
mos del concepto de proporcion (proportio) hallaremos que existe una pro-
porcidn simple, que se restringe a una semejanza de formas (o conceptos), y
una proporcidn compuesta, que se acota a una semejanza de relaciones. En
correspondencia, el segundo tipo de analogia es una proporcion simple que
se limita a una semejanza de formas o conceptos, y se denomina analogia
de atribucidn. Por ejemplo, el término “sano” se puede predicar del hombre
saludable, del medicamento que es su causa eficiente, o, como deciamos, de
la orina que pone de manifiesto un estado de salud.

En este caso nos encontramos con una disposicién jerdrquica en la que se
encuentra una forma significada que guarda prioridad frente a las otras, como
“el hombre sano’, que es el individuo al que le es inherente esta propiedad, por
lo que es el analogado principal. Las demds formas significadas, como el medi-
camento y la orina, se les aplica este nombre por la relacién que guardan con
el analogado principal, y por eso reciben el nombre de analogados secunda-
rios. Como vemos, el término “sano” no se encuentra realmente en todos los

88



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

sujetos, sino en uno en particular, y es en virtud de este que los otros reciben
esta significacion. Esto se denomina analogia de atribucion extrinseca. Porque
también se puede dar el caso en el que el nombre significado se encuentra
realmente en todos los sujetos, como el concepto de “bien” que se predica
tanto del fin como de los medios, sélo que la prioridad la tiene el fin (analoga-
do principal), puesto que es un bien en st mismo, mientras que la posteridad
la tienen los medios (analogados secundarios), ya que son bienes en orden al
fin. A esto se le llama analogia de atribucién intrinseca. No obstante, existen
otras subdivisiones de la analogia de atribucién, por lo que a continuacion las
presentamos sintetizadas (ver Tabla 4).

Tabla 4.

Clases de analogia de atribucién

Clases de analogia de atribucion Criterio de clasificacion

Causa material
, o Causa formal

Segun la causa de la atribucion )
Causa eficiente

Causa final

, L, Intrinseca
Seguin la participacién )
Extrinseca

; . De uno auno
Segun la cantidad )
De varios a uno

Segun la proporcién entre el analogado princi- Propia y estrictamente dicha

pal y los analogados secundarios Extensiva y latamente tomada

Elaboracion propia. Basada en Ibid., pp. 206-211.

El tercer tipo de analogia es la analogia de proporcionalidad que es una
proporcién compuesta, €s decir, una semejanza de relaciones (cn parejas
de términos). Esta también se puede entender en dos sentidos: la analogia
de proporcidn propia, en la que el nombre significado se realiza de forma
propia en todos los pares de relaciones consideradas, como en el conoci-
miento predicado de los sentidos en cuanto les corresponde objetos sensi-

89



Racionalidad analogica y formacio'n interdisciplinar

bles, y predicado del entendimiento en cuanto le corresponden los objetos
inteligibles. Y la analogia de proporcionalidad impropia donde el nombre
significado se realiza de manera propia en una de las parejas de relaciones,
pero de forma impropia o metaférica en las restantes (ver Tabla 5), como en
la expresion “el prado rie”, que se obtiene a partir de la semejanza planteada
en la siguiente sentencia: “la risa es al hombre lo que las flores al prado”

Tabla 5.
Clases de analogia de proporcionalidad
Clases de analogia de L.
. S Caracteristicas
proporcionalidad
Segitn la Propia Significacién que incluye todo lo que es la esencia.
proporciona-
lidad . Significacion que incluye solo una parte o una propiedad de la
Impropia .
esencia.
. . Determinada y concreta. Es posible su aplicacién en la analogia
D1ﬁstz%nc1a de proporcionalidad propia, pero no en la impropia.
nita
(Ejemplo: la vista es a los colores como el oido a los sonidos)
Carece de limite. Es posible su aplicacién en la analogia de
Setin la Distancia proporcionalidad propia e impropia.
disgtancia infinita (Ejemplo: la vista es a los colores como la ciencia de Dios es a la
esencia divina)
Indeterminada. Es posible su aplicacion en la analogfa de pro-
Distancia porcionalidad propia e impropia.
indefinida (Ejemplo: la vista es a los colores como el entendimiento a la
esencia de las cosas)

Elaboracion propia. Basada en Ibid., pp. 211-213.

Tanto la analogia de atribucién como la de proporcionalidad son més
proclives a la predicacién equivoca. Se entiende entonces que ambos tipos
de analogfa expresan una significacién, en una misma razén comun, que es
completamente diversa y en parte semejante. Esta importante mediacién
entre lo univoco y lo equivoco, més alld de la predicacion légica, es también
una mediacién entre lo universal y lo particular, podriamos incluso decir
que hay una proporcién entre la referencia y el sentido, o entre la identidad

90



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

y la diferencia. La analogia es asi una desemejanza semejante pues su incli-
nacion se pronuncia hacia la equivocidad, y si bien no es una semejanza
perfecta como laigualdad, si es, en términos cualitativos, una semejanza im-
perfecta que guarda en parte un vinculo cercano con la univocidad, aunque
entrafie desemejanza. Asi mismo la analogia es relacién (de relatio, llevar
algo otra vez), expresion que deja entrevisto este matiz mediador entre las
antipodas de un discurso; su vocacion es el entendimiento mutuo a partir
de la multiplicidad, sin ser indiferente a la unidad. Otra de las expresiones
vinculadas al vocablo griego analogfa es la de proporcion (de pro-portio,
conforme a la parte de cada uno) que es ciertamente una forma de precisar
el justo equilibrio que existe entre el todo y las partes que lo conforman, y
en cuyo orden se supone un aspecto analdgico.

Esto a la vez implica que la analogia es una semejanza desemejante, que
pone el acento en lo que en parte es igual, antes de resaltar lo que en parte es
diferente. Aunque esta misma tiene una relacién distante con la identidad,
no por esto la diluye. Es més bien lo contrario, porque la analogia para re-
saltar la diferencia debe esclarecer también en qué aspectos son comunes las
cosas analogadas, ya sea en términos de significacién real o de significacion
formal. Por esto la analogia seria en algin sentido una identidad diferencia-
day, en otro, una diferencia identitaria, que se deriva del hecho de que es un
término medio entre la univocidad y la equivocidad.

Lo importante es la polisemia radical que sefiala Arist6teles en el lenguaje
(aunque no niega la univocidad). Aqui, en esta polisemia, es donde tiene su
campo apropiado la hermenéutica o interpretacién, donde hay expresiones
con varios sentidos, es decir, no univocas, porque estas tienen un solo senti-
do y no necesitan ser interpretadas, ni tampoco equivocas, porque estas no
pueden tener interpretaciéon. Tienen que ser algo intermedio; no univocas,
pero tampoco equivocas completas, sino anélogas...*.

Como lo observamos, la analogia es un gran elemento porque a pesar de
no ser una expresion univoca, tan comun en la légica formal, es una forma
de predicacién desde la cual se pueden obtener argumentos vélidos. Argu-
mentos que no s6lo son comunes en las ciencias naturales, como los que se
basan en la analogfa de desigualdad, sino también en la metafisica, en lo

38 M. Beuchot, Hermenéutica, analogia y simbolo, op. cit., p. 26.
91



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

referente a las diversas formas en las que se predica el ser (en donde se ve la
presencia de la analogfa de atribucién y de proporcionalidad). En la filoso-
fia de la naturaleza también se considera relevante la analogicidad, como
en los grados de perfeccién ontoldgica de los seres fisicos, asi mismo en la
antropologfa, si consideramos que el hombre es sintesis del ser; incluso en la
ética, donde la virtud de la prudencia (phrdnesis) es expresién analégica en
la praxis, o también en la filosofia del arte, en la que el concepto de belleza
es en si mismo analdgico. La amplia variedad de aspectos a los que da cabida
la analogfa en torno al ser y al lenguaje, son una oportunidad para hallar se-
mejanzas en donde hay diferencias, relaciones en donde existen oposiciones
y proporcién en donde se halla imperfeccion.

3. Hermenéutica analogica: entre perspectivismo y
objetividad

La hermenéutica concentra todos sus esfuerzos en esclarecer el sentido de
un texto, que implica en parte la comprension de la intencionalidad de su au-
tor. Asi mismo, el sentido del ente revela lo que las cosas son y cémo su signi-
ficado transforma el entendimiento del que interpreta. Pero es evidente que
el hermeneuta no siempre mantiene una posicion objetiva, puesto que inter-
pretar supone una intromisién de la subjetividad en el objeto que se desea
comprender. Algunos hermeneutas son renuentes a esta irrupcién (violenta)
de parte de quien interpreta, por lo que mantienen una lejania con el texto
o el referente. Esto se logra a través de una rigurosa formacion metodoldgica
en las reglas de la interpretacion. Todo con el propésito de presentar una
caracterizacion de la autonomia del texto y de la intencién comunicativa del
autor, mientras que en lo que respecta a la realidad, si bien las cosas tienen su
propia independencia de nuestras representaciones y, por lo tanto, su propio
estatuto ontoldgico, el ejercicio hermenéutico rigorista puede exacerbar sus
limites y terminar por imponer una inica forma de interpretacion.

Por lo que poner el acento en el método o en la manera en la que obtene-
mos el conocimiento puede terminar malogrando nuestra pretension, y caer
en una especie de conceptualismo o realismo exagerado. Asi que aquellos que
hacen hincapié en un acto interpretativo rigurosamente objetivista pueden
estar incurriendo en un error. El rigorismo al que hacemos referencia no es

92



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

en si mismo univocista, pero estd inclinado a una concepcién de la herme-
néutica que si es mds objetivista que otras perspectivas, tal vez més laxas en
comparacion con esta. Cuando en realidad se avanza hacia un horizonte uni-
voco de la comprensién no hay interpretacion, es decir, es imposible hablar
de hermenéutica en sentido estricto, puesto que lo que caracteriza al ejercicio
interpretativo es precisamente la diversidad de sentidos. En una comprensién
univoca no hay multiplicidad de sentidos, sélo prevalece uno.

En esta medida, las visiones objetivistas de la comprension tienden hacia
el univocismo, sin ser univocas del todo. Sin embargo, hay posiciones real-
mente contrarias a esta vision de la interpretacion. El dmbito de la herme-
néutica, en general, es mas proclive al perspectivismo, es decir, se enfatiza la
importancia de la subjetividad en el acto interpretativo, ya que es a través de
los ojos del hermeneuta que un texto cobra vida, pues su grado de participa-
cién es maximo en ese horizonte de sentido, y desde su propio mundo se da
apertura al significado siempre relativo de la comprensién. Cosa que puede
pasar en un grado similar en lo que corresponde a la realidad en general,
solo que esta, al igual que el texto, no se agota en el mundo del intérprete o
de su perspectiva, pero esto dependera de qué tan atento sea el hermeneuta
al referente objetivo que guia su proceso hacia la comprensién.

Incluso, la afirmacién de que no existen hechos sino interpretaciones
pone en evidencia que siempre hay algo en el fondo que se considera un
hecho, en este caso el hecho es que hay interpretaciones. Esta posicién es
una exagerada forma de equivocismo que no es practica en esencia, pero es
influyente en la cultura contemporanea. El hecho de que todo sentido sea
valido o que la interpretacién ruede con ligereza hacia una sucesion infinita
de perspectivas destruye al acto interpretativo mismo. Lo propio de inter-
pretar es distinguir, y en toda diferencia especifica hay un género préximo,
algo comun. El relativismo absoluto no esta orientado por este consejo
y degenera en escepticismo. Y si bien esta es tan sélo una inclinacién del
discurso hermenéutico, si que puede alterar profundamente el didlogo y el
acuerdo mutuo, sin aportar més que confusién y conflicto.

Pero el perspectivismo moderado puede aportar de manera significativa,
nos permite entender que en el acto hermenéutico es esencial una participa-
cién de la subjetividad en lo que se interpreta de manera concreta, sin impor-

93



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

tar si su referente es fictico o imaginario. Y en especial, decanta con facilidad
la forma en la que esa perspectiva se distiende en lo que comprende, porque es
toda la persona humana la que interacttia con el horizonte del texto, nos ha-
bla de una individualidad con sus propias intenciones, pero también con sus
propias formas de comprensién que se vinculan a su contexto cultural y so-
cial. Cada uno de los aspectos que Heidegger, Gadamer y Ricoeur ya habian
puesto de relevancia. Pero es necesario sopesar estas mismas circunstancias en
el otro lado de la balanza, también el autor tiene un contexto que lo envuelve,
que de alguna manera se vincula con sus propias intenciones y proyectos, es
decir, que también escribe, habla o actia desde su propia perspectiva. Esto sin
problematizar el hecho de la distancia temporal que guardamos con el texto
que interpretamos o el desconocimiento que tenemos de épocas y momentos
en la historia que son atn oscuros para los mismos especialistas, y que pueden
perjudicar nuestra labor hermenéutica. Todo esto y més es lo que interviene
en esa fusién de perspectivas y horizontes de comprension.

Esto mas que justificar la pertinencia de la analogfa, sitGa ante nosotros
su necesidad. Lo que no quiere decir que una vision objetiva de la interpre-
tacion esté errada, o que un perspectivismo moderado no sea sensato. Para
Beuchot la analogia es un modelo de interpretacién capaz de reconciliar
oposiciones y contrariedades, actia dialécticamente, pero no eliminando
los elementos que componen la sintesis. Estos mismos elementos, al con-
trario de lo que se piensa, coexisten en tension, y le permiten al hermeneuta
salir favorecido en el ejercicio interpretativo, que no por ser analdgico es
perfecto. La hermenéutica analdgica es mds un modelo que nos brinda la
posibilidad de asimilar criticamente la labor interpretativa, entendiendo
que todo esfuerzo humano es inacabado, y que no por eso carece de sentido.
El eterno retorno de Sisifo y del ox#rdboro es un ciclo permanente, pero tam-
bién cambiante, en pocas palabras, perfectible. Esta es la razén por la que
la hermenéutica analégica no es un término medio entre una hermenéutica
univoca (si esta fuera posible), y una hermenéutica equivoca como tal, es un
modelo de interpretacion de desemejanza semejante y de semejanza dese-
mejante, es decir, un modelo que en parte es objetivo en la interpretacién
puesto que es ciencia y arte, y que en parte es subjetivo porque acepta un
perspectivismo moderado.

94



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

La analogia consiste en evitar la tan temida unificacién o identificacion
simplificadora, la monolitizaciéon del conocer, la entronizacién parmeni-
dea de la mismidad; pero también consiste en evitar la nociva equivocidad,
la entronizacién heraclitea de la diferencia, la coronacién del relativismo,
que es otro monolitismo sélo que atomizado: cada dtomo es un monolito
(como se dice que Platén atomizé en las Ideas el ser parmenideo), el mono-

litismo de lo que es 4tomo sin ventanas, sin posibilidad alguna de conectar-

se con lo otro en algo comun®.

En efecto, la analogia se sustrae de los puntos extremos, pero esto no
quiere decir que rehuye de sus contribuciones. Mantiene cierta firmezadela
unificacién y la identidad de lo univoco, pero conserva un amplio espectro
de divergencia como se resalta en la multiplicidad y la diferencia de lo equi-
voco. La analogfa estd entre Escila y Caribdis, o como lo piensa Beuchot,
entre Parménides y Heraclito. Cercana mis al relativismo, y no s6lo por el
hecho de ser una semejanza imperfecta, sino también porque la analogia es
un relativismo mds conforme con lo relacional, es decir, con la singularidad
y contingencia de lo concreto que se halla en relacién con circunstancias y
hechos que reiteran lo individual en su contexto, y que por lo mismo reco-
noce limites o alcances, inherentes a esa individualidad finita. Una situa-
cién que separa a la analogia de un relativismo absoluto, que es una especie
de dogmatismo negativo y en si mismo contradictorio, y la acerca mas a un
relativismo relativo (de re-lat, que lleva hacia otra cosa) que se orienta hacia
lo particular pero que no se atomiza como una ménada sin relacién alguna
con lo otro, sino que se extiende fuera de si; esta extensién es hacia lo co-
mun que tienen las cosas que son diferentes. Y lo comun es lo universal y lo
necesario que no es lo mismo que lo absoluto.

A partir de ese punto de vista, nos encontramos directamente con un mo-
delo “hermenéutico” univoco que es més proclive a lo idéntico, lo universal y
lo necesario, que Beuchot relaciona con el positivismo, y un modelo herme-
néutico equivoco cuya inclinacion estd més proxima a lo otro, lo particular y
lo contingente, y que Beuchot vincula con el Romanticismo. Ambas perspec-
tivas con las que se relacionan lo univoco (positivismo) y lo equivoco (Ro-
manticismo) surgen de la modernidad ilustrada, del proyecto no finalizado

39 M. Beuchot, Tratado de hermenéutica analdgica. Hacia un nuevo modelo de interpretacion, op. cit., p. 43.

95



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

del siglo XV1I, constituyéndose asi un doble enfoque que puede entenderse,
por un lado, como continuaciény, por otro, como rechazo de las pretensiones
de la Tlustraciéon. Estarfamos hablando de una continuacién mas reductora
del conocimiento objetivo en el caso del modelo positivista y un rechazo a
los ideales racionalistas como primer paso hacia una via méds profunda de la
subjetividad en el caso del modelo roméntico. Esto en términos generales,
puesto que no se pretende simplificar sin més la historia del pensamiento a
un esquema de beligerancias e intermediaciones, mas bien se intenta poner
de manifiesto esa oscilacién o tensién que se mantiene en torno a la busqueda
de sentido. Algunos asimilan este proyecto de forma objetiva y referencialista,
como el positivismo lo haria en su momento, negando cualquier posibilidad
de interpretacion, razén por la que es un modelo figurado de hermenéutica,
ya que sélo prevalece un tnico sentido, el de la verificacién empirica -aunque
este mismo presupuesto nunca se haya verificado. Otros en cambio no estin
conformes con axiomas y regulaciones omnimodas que rijan la singularidad
de los fendmenos, y se proyectan a experiencias més dependientes de los mul-
tiples rostros que tiene un sentido, y cémo estos mismos pueden confundirse
con otros o dinamizarse hasta el punto de permitir otras convergencias y tipo-
logias de interpretacién, sin necesidad de afirmar la existencia de un referente
mds alld del signo o de una realidad metalingtiistica.

Pero, asi como Céstor y Pélux (Dioscuros), los gemelos, forman una
constelacion en la que ambos se mantienen separados pero contradictoria-
mente juntos, asi también sucede con el modelo positivista y el modelo ro-
mantico. Estos también son gemelos, hijos de la Ilustracién, pero uno siem-
pre termina degenerando en el otro. Recordando a Empédocles, es como si
la armonia de la unidad sufriera una ruptura interna que la deplora y queda
disuelta en sus partes, y como si el rigor del tiempo diera término al ciclo de
los cambios y unificara nuevamente lo que antes era diverso. Asi mismo, el
positivismo no podria confrontar la rigurosidad de sus propios principios.
Su unidad se veria fuertemente comprometida, y el principio de verifica-
cién caeria por su propio peso. Estado que degeneraria con el tiempo en
relativismos y nuevos escepticismos de corte epistemoldgico. Algo similar
sucederia con el Romanticismo. Al enfatizar la via de la subjetividad y la
importancia del contenido sobre la forma, se impuso entonces un nuevo

96



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

dogmatismo, todo es relativo (que en si mismo resulta contradictorio). Lo
que nos demuestra de alguna manera que los extremos no tienen una rela-
cién de lejania, sino mds bien de cercana extrafieza.

Esto mismo es lo que pone de relevancia el modelo de hermenéutica
analégica, en donde lo extrano se busca en familiaridad. Es cierto que la
intencién del otro nos resulta ajena, diferente en habitos y costumbres, pero
lo ajeno no tiene que ser lejano del todo. No olvidemos que la distancia de
lo distinto genera indiferencia, retornar al otro a través de lo que tengo en
comun es el secreto. Esto ultimo es lo que forma los lazos de la comunidad,
de la familiaridad; al participar de lo ajeno se comulga de aquello que no
somos, pero también de aquello que podemos ser. Juntos cumplimos una
funcién en orden a lo comun, expresion que es llamativa en este sentido,
pues proviene del griego koinos, y por eso la hermenéutica es la koiné de la
filosofia, es lo comtin porque con ella y en ella nos acercamos para comu-
nicarnos. Es una via indirecta de profundizacién en la condicién social del
hombre, ya que es a través de la semejanza, que insiste en aquello en lo que
nos parecemos y no en lo que nos hace simplemente diferentes, como nos

podemos aproximar a lo que de universal tiene la vida y la propia existencia.

Interpretar analdgicamente es hacer comun la intencién del verbo interior
de un individuo que hilvana narrativamente sus experiencias. Por eso Beu-
chot considera que es menester hablar de una intentio operis como un hori-
zonte de encuentro entre ¢l autor y el lector, en donde hay gradualidad en la
interpretacién, puesto que siempre que se vuelve sobre el texto interpretado
es posible asimilar sentidos que no se habian hecho comunes a nuestro enten-
dimiento. La hermenéutica en si misma nos muestra que es analdgica, que es
semejanza y desemejanza, que se halla entre el perspectivismo del intérprete
y del autor, pero que tiene un referente que es el mismo texto y en el que am-
bas perspectivas confluyen en un didlogo finito e inacabado. Esto implicaria
que los tipos de analogia que se han mencionado, se conviertan en diversas
formas de ejercer la interpretacién. Claramente, una mas cercana a la univo-
cidad, como la analogfa de desigualdad, otras mis préximas a la equivocidad,
como la analogia de atribucién y la de proporcionalidad impropia (o metafd-
rica), pero también una que es analdgica en st misma, la de proporcionalidad
propia, que es la més analdgica de todas las anteriores.

97



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

En consecuencia, la hermenéutica analdgica no puede ser sencillamente
percibida como la identificacién de un término medio entre dos modelos
opuestos de la interpretacién, pues, como lo hemos observado, hay una gra-
dualidad analégica en la misma analogfa. Cuando aplicamos esto al acto
hermenéutico salta a la vista el problema de la objetividad de la interpreta-
cién, pero el intérprete si que tiene un criterio de validez para garantizar la
objetividad en el ¢jercicio hermenéutico, y no puede ser otro que la intentio
auctoris. Sabemos, claro estd, que nuestra subjetividad y contexto se fusio-
nan en el horizonte de la obra interpretada con la subjetividad del autor
(junto con lo que suponen sus anticipaciones), pero no por esto la verdad le
esta vedada al intérprete, entendida en estos tres sentidos ya mencionados:
la verdad como coherencia del texto (intratextual e intertextual); la verdad
como correspondencia del texto con el referente significado por este mismo
(sin importar que lo significado sea de naturaleza fictica o imaginaria); y la
verdad como adecuacién pragmatica en el acto significador, que se concreta
en la intencionalidad comunicativa del autor y la intencionalidad interpre-
tativa del hermeneuta.

Tal y como lo habiamos comentado, la dimensién pragmatica implica la
dimensién sintdctica y semdntica, las supone en su haber. Asi que més alla
de que la tendencia de la tradicién pragmatica sea objetivista, Beuchot pre-
tende asociarla con las otras dimensiones lingtiisticas con el propésito de
trazar una ruta més sopesada que le permita al hermeneuta una aproxima-
cién a la objetividad de la interpretacién, que es habitar en comunién con
el sentido que nos desvela el autor de un texto o discurso, por lo que se trata
de una objetividad perfectible, y no plena, ya que reconoce los alcances que
la misma interpretacion subjetiva comporta. La hermenéutica analégica in-
tegra asi el #rivium medieval (gramdtica, dialéctica y retdrica) y las teorfas
l6gico-lingtiisticas de la verdad, que han ocupado a la mayoria de los repre-
sentantes de la filosofia del lenguaje, para proponer una metodologia, que
estd conformada por una teoria de la investigacién y de la demostracién,
que se fundamenta en la analogia (ver Tabla 6).

98



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Tabla 6 .
Investigacion y demostracion de la hermenéutica analégica
Andlisis i
e Analisis real
Resolutio .
(d )1 Formulacién de
Reduccién a los e P
R Andlisis formal | una bipdtesiso
o principios conjetura
Investigacion .. .
Sintesis L (Inicia a partir
e Sintesis real
.. de una pregunta
(Compositio) O
| del hermenéutica)
Explicitacién de lo .
Pi lici Sintesis formal Acto her-
Implicito menéutico
Induccién
De lo particularalo
universal Abduccién Argumentacion
Demostracion (Hipotético-de- |  dialéctica y/o
Deduccién ductivo) retdrica
De lo universal a lo
particular

Elaboracion propia. Basada en M. Beuchot, Hermenéutica, analogia y simbolo, op.
cit., pp. 110-117.

La metodologia de la hermenéutica analdgica es en si misma sutileza, en
los tres 6rdenes ya comentados, a saber, implicar (sintaxis), explicar (semdn-
tica) y aplicar (pragmatica). Asi mismo, el método de este modelo analégi-
co de la interpretacion tiene dos componentes esenciales: el investigativo
(heuristico) y el demostrativo. La heuristica (del griego exriskein, encontrar
o descubrir) nos permite recorrer el camino que deslinda el método para
poder hallar algo, en pocas palabras, es la dimensién inventiva del método.
Esto mismo es lo que significa investigacion (de in-vestigium, en pos de la
huella), pues es ir tras el rastro que dejan las cosas. Por lo que no sélo inves-
tigamos para poner al descubierto algo que era hasta entonces desconocido,
sino también para mejorar y profundizar lo que sabemos, o en su defecto,
para cambiar aspectos errados de las cosas ya conocidas. Los métodos de la
investigacién son dos, el analitico que podemos entender como reduccion
de las partes a un todo, y la sintesis como explicitacion de lo que esta impli-
cito en un todo. Concepcidn evidentemente relacionada con los conceptos
de resolutio y compositio de la tradicién medieval respectivamente. Pero el
andlisis y la sintesis no la hacemos en un solo sentido, es decir, esto depende

99



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

del estatuto ontoldgico del referente investigado, que puede ser de orden
real o formal (de naturaleza légica).

La investigacion de la hermenéutica analdgica es entonces una via inven-
tiva que facilita al intérprete su trdnsito por el camino de la interpretacién
misma, en donde descubre dialécticamente las cosas. De hecho, estariamos
hablando aqui de una heuristica anal6gica que es mediadora en su interior,
entre lo analitico y lo sintético, en vista de la proporcionalidad entre las
partes con respecto al todo que conforman. Esto es lo que le permite al
hermeneuta plantear una hipdtesis interpretativa, que surge a partir de un
cuestionamiento previo (juicio prospectivo), y que se intenta demostrar o
legitimar como tesis. Todo esto a través de un proceso constante que pre-
senta conjeturas y refutaciones, al modo popperiano, aunque con diferen-
cias en su forma de proceder. Por esto la demostracion es la otra dimensién
del método de la hermenéutica analégica, que ya habfamos anunciado an-
teriormente. Desde esta perspectiva, la cercania que Beuchot tiene con el
modelo de argumentacién de Perelman y el método abductivo de Peirce,
los convierte en antecedentes y pilares de este segundo planteamiento.

Demostrar (del latin demostrare, hacer ver) es el proceso que hace ver la
verdad como evidente, en especial cuando la verdad en si misma no es clara
al entendimiento. La evidencia es la claridad con la que el entendimiento
ve la verdad, asi que podemos hablar de una evidencia inmediata, como el
hecho de que “el todo es mayor a las partes”, que no necesita ser demostrada,
y una evidencia mediata, como lo supone la proposicion “algunos seres vivos
son mamiferos”, que necesita demostrarse®. Sin embargo, la demostracién
no es necesariamente apodictica, también es dialéctica. Esto quiere decir
que es probable, en este caso hipotética, porque no engreda inmediatamen-
te certeza. Pero esto no implica, en el sentido de la hermenéutica analdgica,
que su demostracion se separe de la objetividad o del contexto particular en
el que se da el acto interpretativo, en realidad la abduccién lo que permi-
te es labrar una argumentacién hipotética que perfile los distintos grados
de adecuacion entre lo que comprende el intérprete y lo interpretado, para
mostrar sus matices y propiedades, una variacién del sentido sobre un mis-

mo referente o una variacion de referentes sobre un mismo sentido. Proce-

40 R.Bulla, Nociones preliminares de Ldgica, Bogota D. C., Universidad Sergio Arboleda, 2008.
100



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

dimiento que sélo el hermeneuta puede perfeccionar en la practica, adqui-
riendo el habito de la interpretacion, la virtus interpretandi. Razén por la
que Beuchot considera que la prudencia (phrdnesis) estd muy cercana a la
préctica de la hermenéutica analdgica.

4. Hermenéutica anal(')gica y semiotica

Hemos advertido que la demostracién, como parte del planteamiento
metodoldgico de la hermenéutica analdgica, estd inspirada en el modelo
argumentativo de la abduccién de Peirce. En este punto se afirmaba que la
caracteristica principal de la abduccién era la formulacién de una hipéte-
sis, a la espera de ser confirmada, para su concrecidon pdstuma como tesis,
razén por la que era indispensable la demostracién dialéctica. Pero en el
fondo de toda esta reflexién existe una perspectiva semiética en la que estd
presente una teoria del signo que termina por modelar a la hermenéuti-
ca analégica. El asunto central aqui es precisamente la hip6tesis, ésta es en
realidad un representamen que se encuentra en el entendimiento del intér-
prete y le ayuda al hermeneuta a llevar a cabo el ¢jercicio interpretativo del
texto. Recordemos que la semiética, desde la perspectiva de Beuchot, es
el estudio del fendmeno signico o acontecimiento semidtico. Para enten-
derlo podemos partir de algunos aspectos propedéuticos. El signo tiene la
funcidén de representar una cosa (lo significado), distinta a st mismo, para el
entendimiento de uno o mas individuos. Si se observa bien esta definicidn,
tenemos dispuestas cada una de las dimensiones del lenguaje que ya hemos
comentado, a saber, la sintaxis (relacién signo-signo), la semantica (rela-
ci6n signo-objeto) y la pragmatica (relacion signo-usuarios). Es importante
prestar atencion a la definicién de signo como representacion, puesto que
es una especie de vehiculo que significa algo que estd més alld del lenguaje,
y cuya presencia es objetiva (la cosa significada).

Segun esto, podemos decir que hay al menos tres elementos esenciales
del signo: el primero claramente es un objeto que esta siendo representado,
el segundo es un representante (o representamen), que es aquello con lo cual
el hermeneuta logra interpretar el significado, y el tercero es un fundamen-

41 M. Beuchot, Teora semictica. México D. F., UNAM, 2015.

101



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

to, que es el aspecto en el que se basa el signo para significar el objeto*. Por
ejemplo, un retrato de Albert Einstein es en este caso un signo que repre-
senta al verdadero Albert Einstein, que es su objeto, la idea que tiene el
individuo que ve el retrato del cientifico en cuestion es el representante, y
el parecido que guarda el retrato con su referente es el fundamento. Esto
se sustenta claramente en el hecho de que significar siempre implica estar
ante un sentido, que estd en relacion con nuestra facultad cognoscitiva, y un
referente, que es la cosa significada, como lo recuerda Frege®. Significar no
es simplemente una reduccién al mundo de los signos como lo planteaba
Saussure o Derrida. Es una conviccién de Beuchot el hecho de que el len-
guaje no es un sistema cerrado, sino abierto al mundo al que esta referido.

Pero esta relacién del signo con nuestras facultades cognitivas (sentido)
y con la cosa representada (referente) surge de formas diversas. Vedmoslo
brevemente para entender cudl es la razén por la que se afirma que el len-
guaje no es sélo un sistema cerrado de signos, sino que trasciende el esque-
ma sintdctico y refiere un mundo externo. Para esto es importante recordar
que el lenguaje significa algo y lo significa para alguien, que es lo que co-
rresponde al campo de la semantica y al de la pragmatica respectivamente.
Tampoco podemos perder de vista que Beuchot conjuga tres grandes tra-
diciones para presentar su propia propuesta de clasificacién de los signos:
la tradicién medieval (especialmente escoldstica), la tradicion peirceana y
la tradicién continental de Cassirer, Eliade y Ricoeur. Es mds, es pertinente
recordar que esta clasificaciéon propuesta no es estatica ni definitiva, mas
bien es un punto de partida que puede, con el tiempo, reformularse o reo-
rientarse, tal y como el mismo Beuchot lo menciona en varios de sus textos
sobre semidtica y su relacion con la filosofia del lenguaje.

Inicialmente podemos partir de la relacién que posee el signo con nues-
tras facultades cognitivas, esto plantea un doble sentido para comprender
el signo, a saber, el signo formal, que es una representacion ez la cual se co-
noce el objeto significado, y el signo material o instrumental, que es una
representacion por medio de la cual se conoce el objeto significado. La gran

42 M. Beuchot, Teoria semidtica, op. cit., 2015, p. 46.

43 G. Frege, “Sobre sentido y referencia”, en Valdés Villanueva, La biisqueda del significado, 4ta. Ed., Ma-
drid, Tecnos, 2005.

102



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

mayoria de los signos es de caracter instrumental, y de alli parte la segunda
clasificacién segun la relacion del signo con el objeto al que representa. Por
un lado, tenemos el signo natural, que tiene un fundamento real porque
representa algo en virtud de un aspecto que la misma naturaleza le confiere,
y por otro lado, tenemos el signo artificial, cuyo fundamento es ideal (del
pensamiento) porque representa algo basado en la intervencién humana.
Este altimo puede ser de dos tipos: el signo convencional o arbitrario, que
representa algo en relacién con el libre arbitrio de los hombres, y el signo
consuetudinario, que representa algo en relacién con la costumbre o los ha-
bitos humanos. También es posible entender el signo segun la influencia
que tiene en la inteligencia y la voluntad, por lo que puede entenderse como
signo tedrico, que es una representacion que da a conocer un estado concreto
de la realidad, y como signo prictico, que es una representacién que tiene
una injerencia directa o indirecta en la conducta humana (ver Tabla 7).

Tabla 7.

Clasificacion general de los signos

Clasificacion de los signos

a — Fundamento Ejemplo
ase ubclase
. | El concepto
orma
Signo formal (Representacién de la naturaleza de la cosa)
, (En la mente)
Segtin la rel- El concepto de hombre
acion del signo Una estatua
con la facultad . .,
cosnoscitiva Siono material o Material (Representacmn externa a la mente que
g g X al (Exteriorala hace referencia a otra cosa real)
instrumenta
mente) La estatua de Napole6n que hace refer-
encia al verdadero Napoleén
Relacién de efecto a causa
Real )
Asociad (El efecto representa a su causa, sin que
Signo natural ! ( soctado ad ésta se encuentre inmediatamente pre-
Segtin la rel- a 1gun asp elcto ) ¢ sente al observador)
i . a naturaleza
acién del signo El humo manifiesta la presencia de fuego
con la cosa
representada Ideal Una lengua
Siono artificial (Asociado al (Sistemna de representacién socio-cultur-
en pensamiento al con sus propias reglas gramaticales)
humano) La lengua espaiiola

103




Racionalidad analogica y formacio'n interdisciplinar

Clasificacion de los signos

Fundamento Ejemplo
Clase Subclase
. o Una palabra o término
. Libre arbitrio o ) )
Signo conven- Asociadoal (Reprcsentaaon material que comunica
cional o arbi- l'&) So?a oa 3 una idea o concepto en una lengua
. ibre eleccién de ,
Seoll 1 trario los hombres) especifica)
eglin su rel- L.
) El término caballo
acion con la
. B Un habito cotidiano
intervencion Costumbre 3 b .
Representacion artificial que comunica
umana (Asociadoal P q
Signo consuetu- A50c1ado 2’08 | 4lgo a un individuo o a una comunidad)
dinario hdbitos individ- Bl lenl |
uales o comuni- |  Elmantelenla mesa, norma n}ente.
tarios) indica que la comida pronto serd servi-
da en la mesa
Da a conocer Modelo cientifico
(Asociado a (Representa una realidad con el fin de
Signo teorico modelos que dar a conocer caracteristicas o propie-
Seotn L representan la dades fundamentales del mundo fisico)
egtn la in- .
ten%:lilén dela realidad) Modelo atémico
inteligencia y la Dirige [z vol- Una sefial
unta

voluntad

Signo practico

(Asociado ala
influencia que
tiene en la con-
ducta humana)

(Representacion que influye en la
voluntad del ser humano para realizar
acciones determinadas)

Las senales de transito

Elaboracion propia. Basada en M. Beuchot, Teoria semiética, op. cit., pp. 48-54.

Por tltimo, podrfamos entender el signo segtin la semejanza que guarda con
la realidad ala que representa. Se propone asi mismo una dicotomia entre el sigro
que no es imagen, puesto que no tiene una semejanza con la cosa representada,
como una lengua o idioma (socio-cultural) que no tiene una relacién de con-
veniencia con las cosas que este mismo signiﬁca, yel signo que es imagen, que
guarda semejanza con la cosa que representa, como el simbolo (entendido como
icono-imagen) desde la perspectiva de Ricoeur. Aqui es necesario aclarar que lo
que Cassirer, Eliade o Ricoeur llaman simbolo, es lo mismo que en la tradicién
pragmética, como la de Peirce, denominan icono, ya que desde esta tltima pers-
pectiva el simbolo es lo convencional, asi como lo pensaba Aristdteles. En resu-
men, la tradicién estructuralista y continental llama simbolo a la representacién
signica que tiene una relacién de semejanza con la cosa que representa, que es la
que Pierce denomina icono. En este sentido, Beuchot conjuga las dos acepciones

104



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

en una, icono-simbolo. Esto para plantear a la vez una convergencia entre ambas
tradiciones. Estas precisiones nos permiten ahondar en la clasificacién de los
signos propuesta por Pierce, sus caracteristicas principales, y como Beuchot las
adapta a su concepcion de hermenéutica analdgica (ver Tabla 8) y que enmarca-
remos a continuacion para explicitar la relacion que tiene esta clasificacién de los
signos con la univocidad, la equivocidad y los tipos de analogfa.

Tabla 8.
Tipos de signos en perspectiva peirceana y su relacion con lo univoco, lo equivoco

y lo analégico

Clasificacion de los signos Descripcién Sentido
fndice El signo es indexical cuando guarda
i L una relacién directa con el objeto Univoco
(Presencia del significado) significado.
El signo es imagen 'c1'1and'0 gua'rda Analogia de desigual-
Imagen una relacién de similitud indexical dad
con ¢l objeto significado. a
Icono El signo es un diagrama cuando ,
: Diagrama uarda una relacién de similitud Analogia de propor-
(Cualidad-Seme- g guar R cionalidad propia
janza) icdnica con el objeto significado.
El signo es una metéfora cuando Analosta de propor-
Metifora guarda una relacion de similitud : :; (i?da 4 ? nlj °p Oi
simbélica con el objeto significado. clonalidad impropia

Simbolo El signo es un simbolo cuando
guarda una relacién arbitraria con el Equivoco

(Convencién) objeto significado.

Elaboracion propia. Basada en Ibid., pp. 67-68.

Como bien lo podemos observar, el indice es el signo que manifiesta un
aspecto o la totalidad de la cosa significada por este, también llamada repre-
sentacion indexical, como una huella digital de un ser humano, o la huella
que deja un animal como rastro de su presencia. Esta forma de significar se
vincula con el sentido univoco de la predicacién, que ya habiamos mencio-
nado anteriormente. Y asi como el indice tiene una relacién con la univoci-
dad, el simbolo la tiene con la equivocidad. En efecto, el simbolo es un signo

105




Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

completamente arbitrario, es decir, depende netamente de las convenciones
culturales del ser humano, como lo ponen de manifiesto las diversas lenguas
que se hablan en el mundo, y que estan asociadas al dinamismo de los actos
de habla y, por lo tanto, a una comunidad concreta que tiene sus propios
habitos y costumbres. Existe también el Zcono0, una representacion cuya pro-
piedad mds importante es la semejanza que tiene con las cosas a las que
representa, dicha semejanza es gradual, es decir, hay una proporcionalidad
en la forma de participacién que el significado tiene en la representacion
icdnica. Lo que sitta a la iconicidad en el horizonte de la analogia.

En este caso, el icono tiene tres formas en las que se puede comprender. El
primero es como imagen, que es la representaciéon que guarda semejanza con
la cosa representada, pero de manera indexical, es decir, es un signo que tiene
similitud con lo que representa, pero esta similitud tiene un rasgo caracte-
ristico que es cierta presencia de la identidad de su referente en el aconteci-
miento signico, razén por la que es una representacion analc’)gica que tiende
hacia el sentido univoco. Nos podemos valer de la pintura-retrato de Cecilia
Gallerani, conocida como La dama del armisio de Leonardo da Vinci (Figu-
ra 8) para ilustrarlo. Esta es una imagen en la que se representa a una joven
cuyo parecido con el referente real ha permitido que se le adjudique dicho
retrato, aunque claramente no sea igual a Cecilia Gallerani. Incluso, si nos
acercamos mas al contenido visual de esta obra, nos podemos percatar que la
dama toscana carga en sus brazos un armifio, implicita alusion a su apellido,
puesto que galé es el vocablo griego con el cual se le denomina al armino,
cuya escritura y fonacion griega se relaciona con el apellido de la joven.

Acé tenemos un ejemplo perfecto de imagen, pero también de metdfo-
ra, que es una representacién signica que guarda una relacién de semejanza
de cardcter simbdlico con la realidad a la que se refiere, en otras palabras,
relaciona un referente y un sentido real (el armifno y el vocablo griego) en
indirecta relacién con otro (la persona y el nombre de Cecilia Gallerani)
y plantea asi un referente y un sentido metaférico (la representacion del
armino en los brazos de la joven), alegoria en la que intervine el ser huma-
no (el artista) con su libre arbitrio para transfigurar la realidad que desea
representar. Por lo que la metéfora es la representacion signica més cercana
ala equivocidad.

106



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Figura 8.

La dama del armifio de Leonardo daVinci

Adaptado de La dama del armifio, de Leonardo da Vinci, 1489-1491, disponible
en Leonardo daVinci - https:// commons.wikimedia.org/ wiki/File:Lady_with_
an_Ermine_-_Leonardo_da_Vinci_-_Google_Art_Project.jpg, Dominio ptblico,

https: //commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=94792945

107


https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=94792945

Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

Por tltimo, tenemos el diagrama que es la representacién que guarda
una relacion de semejanza directamente proporcional con la realidad signi-
ficada. Asi lo prueban los esquemas que retinen el lenguaje de la imagen y la
narratividad del discurso en una sola representacion para relacionar lo que
de idéntico y de diferente tiene un acontecimiento signico con la realidad
que representa. Y esto se debe al hecho de que el diagrama es una semejanza
analégica, es decir, un vehiculo de significado en si mismo proporcional
con su referente.

Esto dispone una gran ventaja en el contexto de la ensenanza que se vale
de esa caracteristica para poder presentar con mayor claridad un tema o un
problema a resolver. Por lo mismo, el diagrama estd asociado a la analogia
de proporcionalidad propia, asi como la imagen se encuentra mas vinculada
a la analogia de desigualdad, mientras que la metéfora se identifica con la
analogia de proporcionalidad impropia, y es muy posible que tanto en la
imagen como en la metafora esté presente cierta jerarquizacién o analogia
de atribucidn, pues siempre hay imégenes y metdforas mucho mds préximas
a sus referentes o sentidos que otras de su misma especie.

Este planteamiento semiético se relaciona con una ontologfa, psicologia
y sociologia del signo, implicadas respectivamente en las dimensiones del
lenguaje anunciadas anteriormente, la sintaxis, la semantica y la pragmatica.
Y como lo hemos mencionado, son estos los momentos constituyentes de
la metodologia de la hermenéutica analégica bajo las acepciones de subti-
litas implicands, subtilitas explicandi y subtilitas applicandi. De esta forma,
el concepto de hermenéutica analégico-icénica refleja una ciencia y un arte
de la interpretacion, erigida en una filosofia del lenguaje conformada por
una teorfa semidtica, una teorfa del significado y una teorfa pragmatica, que
revelan una doctrina sobre la verdad en los limites del acto hermenéutico,
cuyo unico fin es ir més alld de la explicacién, que es de orden racional, y
llegar a la comprensién, que es de orden intelectual.

Aqui desearfamos rescatar una antigua tesis aristotélica y medieval: la com-
prension es superior a la explicacién. La comprension es propia del intelec-
to, mientras que la explicacion lo es de la razon. El trabajo del conocimien-
to comienza con la inteleccion, que aporta los principios, las premisas, los
puntos de partida; sigue con la razén que extrae conclusiones a partir de

108



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

ellos, es decir, elabora discurso y culmina otra vez en la inteleccién, pero
ahora con la captacién de una conclusion...*.

Esta conclusion de caracter explicativo, propia de la razén, retorna a la
comprension, es decir, a la inteligencia, una de las funciones del entendi-
miento a la que le competen los primeros principios (de identidad, de no
contradiccién, de tercero excluido y de razén suficiente), la obtencién de
las ideas y la formacion de los juicios. Y aunque no nos detendremos en
esto especialmente, si es necesario aclarar que el entendimiento tiene cuatro
funciones. La primera es la consciencia que nos da a conocer de forma inme-
diata nuestra propia existencia, la segunda es la inteligencia ala que le com-
pete lo universal, lo necesario y lo anterior a toda experiencia como hemos
aclarado. La tercera funcién del entendimiento es la 7azdn, capacidad dis-
cursiva que nos lleva de las verdades conocidas a las verdades desconocidas,
y la cuarta funcion es la memoria ala que le compete conservar, reproducir
y reconocer los sucesos pretéritos, a través de lo que llamamos recuerdo®.
Esta concepcion del entendimiento es analdgica en si misma. En realidad, y
para decirlo de una forma més clara, la hermenéutica analégico-icénica es el
puente entre la razén y la inteligencia, se halla en el interior de la teoria del
conocimiento del realismo filoséfico de cariz aristotélico y tomista, pero
también estd supuesta en su ontologia. Es por esto que el modelo analogi-
co-iconico de la interpretacién no es solo una profundizacion en la teoria
del conocimiento tal y como se ha dicho, sino una via que nos conduce
directamente a la pregunta por el ser.

Conclusion

Como se ha podido entrever, la hermenéutica es el estudio de la ver-
dad en el marco de las interpretaciones, cuya teleologia no es otra que la
comprensién. Sabemos que el fendmeno en el que se concentra el ejercicio
hermenéutico es el texto escrito, hablado o actuado, y es en este horizonte
en el que convergen la intencién del intérprete y la intencién del autor. La
independencia que tiene la obra es tal que podria llegarse a pensar que tie-

44 M. Beuchot, Tratado de hermenéutica analdgica. Hacia un nuevo modelo de interpretacidn, op. cit., p. 65.

45 R. Bulla, Nociones preliminares de Teoria del conocimiento, Bogota D. C., Universidad Sergio Arboleda,
pp. 91-121.

109



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

ne su propia intencién, pero més alla de este planteamiento se ha aclarado
que es a partir de una fusién de intencionalidades como se mantiene esa
tensién entre el contexto del autor y el contexto del intérprete, encuentro
garantizado gracias al marco de significado que nos presenta el texto en su
concrecién. Claramente esto plantea para el hermeneuta una situacién de
perspectiva, pero también de objetividad en el ¢jercicio interpretativo. Si
prevalece una lectura subjetiva, el intérprete se inclinard a la multiplicidad
de sentidos, a la equivocidad que hemos equiparado con la hermenéutica
romantica. En cambio, si se acenttia una lectura més objetiva, el hermeneu-
ta tenderfa hacia la referencialidad del texto y a la intencidn del autor, pre-
tensién que identificAbamos como univoca y mas cercana al positivismo.

Pero miés alla de ser una situacién de extremos, se pretendia plantear
desde el punto de vista de Mauricio Beuchot la posibilidad de una forma
més proporcionada para entender la cuestion a la que nos enfrenta el acto
hermenéutico. Este mismo nos indica que la disciplina de la interpretacién
es analdgica, es decir, es un encuentro de perspectivas y de intenciones, que
mantienen una tensién en el interior; no es del todo objetiva ni del todo
subjetiva, es en parte univoca, porque salvaguarda la intencién del autor y
su contexto, pero en parte también equivoca, puesto que enfatiza la diver-
sidad de sentidos que el hermeneuta puede extraer de la cantera del texto.
La hermenéutica analdgica es un arco que se tensa para brindar de si algo en
parte idéntico y algo en parte distinto. Incluso, los matices y sentidos de la
analogia nos muestran que esta misma debe entenderse como posibilidad,
pero no desbordada, sino moderada. La interpretacién analégica es como la
prudencia en la praxis, virtud que por antonomasia es moderacion.

Asi mismo, hemos llegado a relacionarle con los signos, uno en especial
que destaca por su analogicidad que es el icono, bastante rico en sentido,
pero también importante porque deja entrever constantemente su refe-
rente, solo que de manera semejante y no de forma idéntica u objetiva. El
icono, al igual que la analogia, expresa equilibrio, es punto medio entre el
indice, lo univoco en el acontecimiento signico, y el simbolo, equiparable
a lo equivoco. Este analisis semidtico nos ha proyectado nuevamente a la
hermenéutica analégica, que adquiere, como se ha dicho, una relacién pro-
funda con la teoria del signo, pero también con la teoria del significado y

110



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

con la teoria pragmatica del lenguaje. Por lo que Beuchot decide denomi-
narla hermenéutica analdgico-iconica, para precisar la variedad de sentidos
que retne este modelo de interpretacion, y cémo logra asociarse con cada
tradicion de la filosofia de manera dialdgica. Esto nos ha llevado claramen-
te a las puertas de la gnoseologia para cuestionar la naturaleza misma del
conocimiento, y sin duda a los confines de la ontologia, porque el pensar
no se opone al ser, asi como las interpretaciones no se oponen a los hechos

111






PARTE II

EPISTEMOLOGIA O SOBRE
EL CONOCIMIENTO CIENTIFICO






Planteamiento general

El inexorable resultado de la modernidad matematicista cartesiana y el fi-
sicismo kantiano ha dado paso a una imagen estitica y mecanica del mundo,
imagen que sufrié modificaciones sucesivas y ocasiond rupturas que cam-
biarfan los imaginarios del pensamiento moderno. Ahora estamos ante una
imagen moévil y sistémica del mundo, que se debate entre la incertidumbre
del universo cudntico y la relatividad einsteiniana o que intenta modelar la
realidad a través de sistemas simples o complejos, cuyos constituyentes son
nucleos informacionales interconectados, pero cuyo fundamento relacional
estd lejos de ser esclarecido. Incluso es poco probable que las leyes universa-
les, que son el sustrato del proceder cientifico, en verdad lo sean. Y qué decir
de las teorfas, que hacen posibles los modelos que recrean los puristas para
establecer si en ciertas condiciones dadas surgen los resultados esperados, y
que al ser exitosos son puestos en tela de juicio cuando se recrean en otras
circunstancias y condiciones, que més que confirmar lo ya comprobado, re-
sultan convirtiéndose en la posibilidad temida de una rotunda objecién que
no s6lo destruye el modelo disefiado sino que también termina por falsear
la teoria en la cual se habia basado su construccién. Asi que la fugacidad de
teorias, hipdtesis y modelos es un hecho que revela el dinamismo interno de
la racionalidad cientifica, que no cesa de formular, refutar e invalidar sus pro-
pios atributos epistémicos, y que pueden volver a emerger con alteraciones
accidentales, aunque se descubra con el tiempo que sdlo tendrén validez en
situaciones siempre controladas y determinadas por el observador.

Esta percepcion relativa y fugaz de la construccién del conocimiento con-
diciona muchas de las circunstancias que pervaden la investigacion cientifica.
De allila preocupacion por la forma en la que entendemos la zeoria del conoci-
miento, que estudia el conocimiento humano en cuanto verdadero y cierto, y
cuya estructura es en si misma amplia y bastante compleja. Esta rama general
de la filosofia se divide en gnoseologia, criteriologia'y epistemologia, que son los
tratados filosoficos que se ordenan a esclarecer, por un lado, la naturaleza del
conocimiento, objeto propio de la gnoseologia; por otro lado, los medios o

115



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

criterios para conocer, de lo que se encarga la criteriologia; y por ultimo, la
naturaleza de la ciencia, su clasificacién y su validez, labor que le es inherente
a la epistemologia®. Pero en este punto, sélo nos concentramos en la episte-
mologia, es decir, en el conocimiento cientifico. Por lo mismo, es pertinente
recordar algunas nociones centrales al respecto.

Una de las mas importantes, en este sentido, es qué entendemos por conoci-
miento. Desde la perspectiva del pensamiento cldsico, el conocimiento es defi-
nido como “la posesién representativa de la semejanza de un objeto en algunas
de nuestras facultades cognoscitivas™. Por lo que conocer no implica la exis-
tencia material o fisica de un objeto en nuestro entendimiento, por eso es una
“posesion representativa’, puesto que es de naturaleza abstracta, y nos permite
extraer de las cosas u objetos lo que estos son, es decir, su concepto. Asi que el
signo que se forma en nuestro entendimiento representa la semejanza que guar-
da el concepto (o la idea) con el objeto significado o representado.

Sin embargo, el conocimiento de las cosas particulares no implica en-
tender sus causas y atributos esenciales. De alli que se plantee la distincién
entre conocimiento espontdneo (o vulgar) y conocimiento cientifico. El
primero, sin duda, precede al segundo, pero su diferencia reside en el he-
cho de que el conocimiento espontineo deviene de la experiencia pero sin
perseguir ningtn fin teérico o sistematico. En cambio, el conocimiento
cientifico, en su sentido cldsico, se eleva de las circunstancias particulares o
accidentales hacia la regularidad y la universalidad de los fenémenos, por lo
que investiga las causas de las cosas y las leyes que las rigen. Por esta razén,
el conocimiento cientifico no sélo es un conjunto de saberes dispuestos en
un orden sistematico, sino que también es verdadero y objetivo, puesto que
refiere lo que las cosas son, y lo hace a través de la demostracion.

Pero para demostrar la verdad siempre es necesario seguir una ruta, po-
drfamos afirmar que siempre es esencial un método (del griego méthodos,
literalmente camino o procedimiento), que es un medio por el cual el en-
tendimiento se orienta en busca de la verdad. Esto tltimo es importante,
porque es seguir los vestigios de nuestro objeto de estudio. Como hemos

46 R. Bulla, Nociones preliminares de Teoria del conocimiento, Bogota D. C., Universidad Sergio Arboleda,
2009, pp. 30-31.

47 Ibid., p. 46.
116



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

mencionado anteriormente, es a esto a lo que hace referencia la investiga-
cién, ya que es poner al descubierto algo que vamos extrayendo de la oscuri-
dad y empieza a brindarse a nuestro entendimiento con claridad, ya sea por
medio del andlisis, que facilita nuestra comprension al dividir y clasificar, o
a través de la sintesis, que nos permite atender a los aspectos significativos
y generales de una cuestion. De esta forma, el resultado de la investigacion
se da a conocer gracias a la demostracién que fundamenta, ordena y expre-
sa coherentemente lo descubierto. Para lograrlo nos podemos valer de dos
métodos, a saber, la induccién o la deducciéon. Con esto el conocimiento
cientifico nos sefiala toda su universalidad, pero también su especial incli-
nacién hacia lo particular, puesto que indaga las causas de los fendmenos
reales, y a la vez parte de estos para hallar sus dimensiones mas generaliza-
bles, en una tension constante y oscilante.

No obstante, emergen conflictos en torno a la teoria del conocimiento,
que con frecuencia se han abordado en toda la historia del pensamiento.
Estos mismos conflictos los podemos reducir a tres: 1) la posibilidad del
conocimiento, que pugna entre el dogmatismo y el relativismo; 2) el origen
del conocimiento, que se debate entre el racionalismo y el empirismo; y
3) la trascendencia del conocimiento, que trata de deliberar entre el idea-
lismo y el realismo®. Estos conflictos tienen importantes repercusiones en
la forma en la que entendemos la epistemologia o la filosofia de la ciencia,
que termina constituyendo siempre condiciones dilemdticas en su devenir
histérico. De alli que también encontremos dos derroteros que vehiculan
la cultura académica contempordnea y que por lo mismo pugnan al interior
de todo debate epistemoldgico actual: el positivismo y el posmodernismo.
Esta dicotomia puede indicar parcialmente la oposicion que se percibe en
los entornos académicos. Asi mientras uno dogmatiza la objetividad de la
cienciay encarece su método, el otro se opone a esta concepcién dominante

y acaba por relativizar los topicos universales de la cultura.

Esta contrariedad reafirma que dogmatismo/racionalismo/idealismo
terminan por oponerse al relativismo/empirismo/realismo, al menos en lo
que compete a la teorfa del conocimiento, y de alli que también suceda lo
mismo en la epistemologia. Pero esta disociacién no es solo caracteristica de

48 Ibid.,p.31.



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

nuestra época, desde la antigiiedad se han enfrentado diversas concepciones
que se refieren a este asunto, solo que adquieren estos matices y diferencias
en las que nos referimos actualmente a partir de la modernidad, con el éxito
que las ciencias formales y naturales fueron consolidando, ¢ incluso antes
de la revolucion cientifica, y cuyo fructifero porvenir estaba fuera de duda.

Con el tiempo, esto dio paso a la discusién en torno a la fundamenta-
cién epistemoldgica de las ciencias del espiritu (o ciencias humanas), que
pretendian legitimar su posicién como verdaderas disciplinas del conoci-
miento ante el canon de las ciencias exactas y naturales. El problema residia
en una restriccién del sentido de lo que era considerado como conocimien-
to cientifico, y dicha restriccién se fundamentaba en el criterio de la co-
rriente positivista, que generé una resistencia ante los prototipos a seguir
en lo concerniente al conocimiento verdadero. Esto comporta una actitud
reflexiva en torno a la naturaleza de la ciencia, que empezaba a cuestionar
la dicotomia vigente entre ciencias duras (exactas o naturales) y ciencias
blandas (humanidades), pero que se mantiene reservada al campo teérico,
sin lograr un cambio fundamental en la imagen de la practica investigati-
va. Eco de esta situacidn restrictiva en la que se mantiene la investigacion
contemporanea es aquella que se matiza en la diferencia que existe entre los
métodos cuantitativos y cualitativos, que son evidencia de una configura-
cién dualista de la epistemologia y la metodologia, campos en los que aun
se mantiene el dilema, en apariencia solucionado por los métodos mixtos,
que mas que reflejar una combinacién de métodos termina por convertirse
en un eclecticismo acritico, en vez de garantizar una interaccion epistémi-
ca, heuristica y metodolégica graduada, que no pierda de vista la diferencia
disciplinar y mucho menos la unidad del saber.

Segun esto, iniciaremos demarcando los derroteros mds significativos
que se han consolidado a nivel epistemolégico. Esto nos permitira esclare-
cer un primer escorzo de la cuestién para entender cémo la concepcién del
positivismo cientifico y la propuesta metodolégica, que le es inherente, han
logrado impactar en el desarrollo de la ciencia, y sobre todo en la concep-
cién que tenemos de las ciencias humanas, cuya visién se halla restringida,
como se ha mencionado, a una sola forma de concebir su realidad episté-
mica. Esta condicion llevé a algunos de los representantes de la filosofia a

118



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

vincular las ciencias humanas con la hermenéutica, sobre la cual ya hemos
llamado la atencidn, puesto que la disciplina de la interpretacién fue enten-
dida como una via metddica que garantizaria el devenir epistemoldgico de
las ciencias blandas, ante los ojos de un sistema cientifico ajeno al acontecer
heuristico de las humanidades. Por tltimo, debe aclararse que no es esta
una propuesta que pretenda negar los valores epistemoldgicos que posee
la ciencia, s6lo intentaremos reflexionar en torno a las consecuencias que
el univocismo cientificista ha causado en el panorama de la prictica inves-
tigativa. De esta forma se reafirmara el sentido de nuestra prerrogativa, en
torno a los sucesivos paradigmas cientificos que han desembocado en un
anarquismo epistemoldgico en el que se ve la necesidad de volver a debatir
los presupuestos ontoldgicos sobre los que se ha constituido el conocimien-
to desde antafio.

119



Figura 9.

Imago mundi

Adaptado de Perspectiva interna, de Ernst Mach, 1798, disponible en Ernst Mach

Inner perspective.jpg, Dominio publico, https://commons. wikimedia.org/w/index.
php?curid=4223672


https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=4223672
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=4223672

Capitulo 111

Tres imdgenes del conocimiento cientﬁco. Breve
historia de la epistemolog1’a

A menudo se oye decir que las sucesivas teorfas se acercan o se
aproximan cada vez més a la verdad. Al parecer, este tipo de
generalizaciones aluden no a la solucién de rompecabezas ni a las
predicciones concretas derivadas de una teorfa, sino mas bien a su
ontologfa, esto es, a la correspondencia entre las entidades con las
que la teorfa puebla la naturaleza y lo que estd “realmente ahf”.
Thomas Kuhn

Me parece que la existencia de la ciencia se define como un progreso
del saber, que la nada simboliza con la ignorancia. En definitiva, la
ciencia es uno de los testimonios mas irrefutables de la existencia
esencialmente progresiva del ser pensante. El ser pensante piensa el
pensamiento conocedor. No piensa la existencia.

Gaston Bachelard

Introduccion

Los seres humanos nos representamos el mundo de diversas maneras, situa-

cién que no podemos eludir, puesto que existimos bajo una condicién de apertu-

ra e inmanencia que caracteriza nuestra manera de ser y de pensar. La existencia

humana es perspectiva, somos de una manera relativa en el espacio y en el tiempo,

pero la perspectiva es de alguien, se predica de una consciencia, de un ser que es ca-

paz de darse cuenta de si mismo. Esta estructura relativa e idéntica de nuestra exis-

tencia se revela también en la naturaleza de nuestro conocimiento, que depende

vitalmente de las imdgenes sensibles e intelectuales que nos hacemos a diario del

mundo que nos rodea. Las imégenes del mundo son reflejo de nuestro interior,

pero también de nuestra tradicién y comunidad, por lo tanto, de nuestra cultura.

121



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

En cierto sentido, somos imago mundi (Figura 9), es decir, la represen-
tacion de lo que somos culturalmente, y que se sustenta en lo que somos
ontoldgicamente, en donde la identidad personal es sustrato de la identidad
cultural o social. Esta forma metaférica de entender al ser humano en rela-
cién con su presente y su pretérito nos puede ayudar a comprender la his-
toria misma de la filosofia de la ciencia. Después de todo, el conocimiento
cientifico es una de las multiples maneras en la que nos formamos imégenes
del mundo, sélo que demostradasy sistematizadas. Y asi como nos hacemos
imagenes del mundo por medio de la ciencia, también es posible formarnos
imdgenes o interpretaciones del mismo conocimiento cientifico. S6lo que
en esta ocasidn, nos concentraremos en tres imégenes del conocimiento
cientifico o tres formas generales de comprender la naturaleza y el valor de
la ciencia, y que estdn relacionadas con la historia de las disciplinas y los
modelos vigentes en cada época y tradicion.

1. Platon y Aristoteles: la imagen teleol(')gica del co-
nocimiento cientifico

La filosofia presocratica debe considerarse un momento crucial en la pre-
gunta por la naturaleza del conocimiento, sino es que también de la ciencia,
al menos en un sentido metafisico, en cuanto dicha episteme investiga pro-
fusamente la physis en su fundamento tltimo. Asi que es claro que el ser es
la cuestion central, y no cdmo conocemos el ser. Esto atraviesa las filosofias de
los pensadores naturalistas (o también llamados fisicos), por eso dar cuenta
de la verdadera causa de las cosas es el mévil del pensamiento griego, y de
allf que la pregunta por el principio (477¢) de la multiplicidad de los seres sea
lo realmente comun en el surgimiento de la filosofia. Tan determinante es la
herencia de los presocraticos que el mismo Platén reconoce, a través de su
metéfora de la «segunda navegacidon, que estas contribuciones han mo-
delado la cuestién del estudio del primer principio (o prorologia), aunque,
desde el punto de vista platdnico, estas mismas estén muy lejos de ser co-
rrectas en su abordaje. Por eso, para Platén, tiene todo su sentido empren-
der una «segunda navegacién», una que ya no se realiza con la fuerza de los
vientos al desplegar las velas del navio, que, segtin Platdn, serfa el esfuerzo
de la filosofia presocratica, sino por una via més fatigosa y forzosa como la

122



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

que se lleva a cabo por medio de los remos, y que requiere de un denodado
esfuerzo debido a que va més alld de las explicaciones que los Naturalistas
dieron sobre la identidad del a7j¢, en gran medida reducida a elementos
fisicos y fuerzas de la naturaleza. Asi que la idea bésicamente es superar la
dimension sensible en la que se ha fundado el ¢jercicio filoséfico, y elevarlo
ala dimensi6n inteligible.

Tratemos de ver lo anterior de forma mas detenida. En este sentido, nos
servird bastante las aclaraciones que la Escuela de Tubinga y de Mildn, que
conforman el nuevo paradigma de la interpretacion de Platén, han hecho al
respecto de lo que significa la metafora de la «segunda navegacién» parala
filosofia occidental. Empecemos aclarando que la «primera navegacion»
tendria dos fases internas, una en la que los filésofos naturalistas se esfuer-
zan por plantear racionalmente la pregunta por el a7jé, restringiendo sus
explicaciones a la dimensién sensible del conocimiento, y otra en la que
se plantea un primer principio de naturaleza abstracta, pero que se some-
te nuevamente a demostraciones de cardcter sensitivo, como aquella que
se percibe en Anaxdgoras con el planteamiento de la Inteligencia (Nowus)
como principio del orden, aunque fuera simplemente de un orden fisico®.

Estos aspectos hacen considerar a Platén la necesidad de una «segunda
navegacion» que haga el trénsito del orden sensible al orden inteligible, y
que también comprende dos fases importantes. La primera en la que se fun-
damenta la existencia de los fendmenos o entes materiales en la teoria de las
ideas, y la segunda que se dedica enteramente a la pregunta por el principio,
que es para Platén, no el mundo de las ideas como suele asegurarse, sino el
Uno, como principio de lo mismo, y la Diada, como principio de lo otro. Por
lo que son la teoria de las Ideas y la teorfa de los Principios supremos los dos
aspectos que conforman el camino en la busqueda de la verdad®. En otras
palabras, el camino de la ciencia no puede ser otro que el de lo mas simple y
lo més universal, atributos que s6lo pueden residir en la superioridad de los
principios Uno/Diada, que el hombre descubre dialécticamente en la vida
contemplativa, y que se convierte en el fin ltimo al que aspira el filésofo.

49 G. Reale, Por una nueva interpretacion de Platdn. Relectura de los grades didlogos a la luz de las «Doctrinas no
escritasy, trad. M. Pons Irazazabal, Barcelona, Herder, 2003, pp. 137-158.

50 Ibid., pp. 159-227.
123



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

Esta estructura bipolar Uno/Diada, que propone Platén en sus «Doctri-
nas no escritas», no puede ser dualista, simplemente porque no son dos los
principios supremos, ya que esto implicaria pensar aritméticamente lo que es
de grado metafisico. Aunque dicha expresién (dos principios) si que pueda
ser utilizada metaféricamente, siempre que se haga la salvedad. Lo decimos
por el hecho de que esto puede ayudarnos a comprender mejor la forma en
la que el mismo Platén concibe el conocimiento verdadero, que es ajeno a
lo que perciben nuestros sentidos externos proyectados a la multiplicidad y
el cambio, pero en cambio si que es cercano a la unidad de las cosas, unidad
que solo el entendimiento puede ver, y que por esta razdn recibe el nombre
de eidos o Idea. Para Platén esta misma no es una representacion mental, sino
la realidad inmutable de todo aquello que se genera y se corrompe. Lo indica
perfectamente el mito de la caverna. Alli el filésofo griego da lugar a un sin
numero de aclaraciones de lo que diferencia a la doxa de la episteme.

Platén desarrolla una descripcion del interior de la caverna y de lo que en
este lugar acontece. Momento preciso para fijarnos en la Figura 10 que ilustra
adecuadamente cada uno de los niveles del conocimiento humano. A la de-
recha de la imagen podemos observar un grupo de individuos aglomerados
que visualizan una serie de sombras proyectadas en el fondo de aquel lugar.
Lo que simboliza el orden del conocimiento sensible en su primer grado, que
es la imaginacion (eikasia); son muchos los hombres los que no advierten el
hecho de que las estatuillas y figuras artificiales, en parte, son las responsables
de la aparicién de las sombras. Mucho menos advertiran que otros hombres
las han puesto alli. A la izquierda hallamos a otro grupo de individuos que
parecen atender a la luz que proyecta el fuego que ilumina buena parte de la
caverna, este es pues otro estado del conocimiento, el de la creencia (pistis),
que atn sigue supeditada a los fendmenos materiales y a sus caracteristicas.
Pero tras este grupo se alcanza a divisar, por medio de la gruta, el exterior de
la caverna, alld se encuentran otros hombres, pocos en comparacién con los
primeros y los segundos, y simbolizan dos cosas, el grado del conocimiento
intermedio, también llamado didnoia (que podriamos identificar con el co-
nocimiento discursivo o matemdtico) y el grado del conocimiento verdadero,
conocido como 7desis, que es la aprehension de las Ideas.

124



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Figura 10.

Imagen de la vida contemplativay el conocimiento cientifico

Vira fas, acyue

i S = e ;
reat nbris, =5 A x irfa ? E:m-ﬁfrr i
W VERI sien wanes mirentir — o 4 it omnis. foaie - 3 Nillis amo

£ L
YL SPIEGEL FIGVRARI ET" SCVLFI CVRAVZT AC Doc TLSS’ ORNATLSSQZDPETPAAIY 7V LVGDVY, /ICAD PROI‘t SSOR7 MEDICO DD.

Adaptado de Alegoria de la caverna, de Jan Saenredam, 1604, disponible en British
Museumhttps://www.britishmuseum.org/collection/object/P_1852-1211-120,

Dominio publico, https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=4040982

Este altimo es el orden del conocimiento inteligible, y de esta manera
nos hacemos una representacion mds precisa de lo que supone el conoci-
miento en general para Platén. Cada uno de estos grados gnoseoldgicos
a la vez corresponde con unos grados ontoldgicos. Esto quiere decir que
mientras el conocimiento sensible (imaginacién y creencia) se vincula con
el plano del mundo fisico, también el conocimiento inteligible se relacio-
na con el plano de los entes matematicos, en el caso de la didnoia, y con
el plano de las Ideas y de los Principios supremos, en lo que respecta a la
ndesis. Razén por la cual la episteme no es otra cosa que el camino hacia la
aprension de lo real, la Idea o la forma, pasando por la abstraccién numé-
rica y ascendiendo a la abstraccién pura. Este es el destino de la dialéctica,
recordar la verdad, conocida previamente por el alma, sélo que olvidada

125


https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=4040982

Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

en virtud de su caida.

En el caso de Aristételes hay evidentemente una injerencia platoni-
ca que es innegable en su filosofia y en sus contribuciones a la cuestién
de la naturaleza del conocimiento. Pero también es cierto que hay sin-
gularidades muy propias en el pensamiento aristotélico, que enmarcaron
la comprensién del conocimiento cientifico en occidente, y en el que se
conjugan perfectamente lo universal y lo particular en una complementa-
riedad analdgica, que estuvo vigente hasta el siglo XVII. Pero no siempre
se entiende el concepto de episteme en el Estagirita, en especial por la
influencia de la modernidad en la concepcién de la ciencia. Como sa-
bemos, Aristételes no sélo insiste en una comprensién analégica del ser,
sino también de la ciencia. Por lo mismo, tendremos tres tipos de cien-
cias: las ciencias tedricas, que buscan el saber por el saber, las ciencias pric-
ticas, que buscan el saber pero con fines de perfeccién moral, y las ciencias
poéticas, que buscan el saber con el propésito de obtener algin producto
determinado®. Para no extendernos en este punto, nos concentraremos
especialmente en las ciencias tedricas, que segtin Aristdteles, son tres: la
metafisica, la fisica y la matemdtica.

En sentido estricto, la metafisica o filosofia primera no sélo es la ciencia
mds perfecta de cardcter especulativo, sino que también es el conocimiento
de lo universal y de lo necesario, incluso puede también definirse como el
estudio de la sustancia (ousia) y de la causa primera. En cambio, la fisica o
filosoffa segunda es la ciencia que estudia la realidad sensible, por lo que
se concentra en el ente en movimiento. Es justo en este momento que la
physis dejard de referirse a un todo originario, en términos de la filosofia
presocrética, y aludird al mundo sensible y cambiante®. Sélo que esta vez
no se plantea una escisidn entre el orden fisico y el orden metafisico, como
lo proponia Platdn, ya que Aristételes piensa que en ambos drdenes existe
la sustancia, s6lo que su naturaleza es en el primer caso compuesta de mate-
ria (potencia) y forma (acto) y en el segundo caso es simple (acto puro). Y
finalmente, las matematicas son una ciencia que estudia los nimeros o los

51 G.Reale & D. Antiseri, Historia de la filosofia I: Filosofia pagana antigua, 1ra Ed, trad. ]. Gomez, Bogota
D. C., San Pablo y Universidad Pedagogica Nacional, 2007.

52 G. Reale, Introduccion a Aristoteles, trad. V. Bazterrica, Barcelona, Herder, 1985.

126



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

objetos de cantidad, y no como entes subsistentes por si mismos, también
en radical oposicidn a la concepcidn platdnica. Esto supuso una profundi-
zacion en la teorfa de la abstraccidn, como lo veremos posteriormente.

Esta visién del conocimiento cientifico se sustenta en una filosofia de la
sustancia y una filosofia del conocimiento de cariz realista, en la que se vincula
el sery el pensar, relacién que se refleja en la correspondencia que el entendi-
miento guarda con la realidad, definicién clésica de la verdad, que es el fin o
telos de la vida tedrica o especulativa. De alli que para Aristoteles las experien-
cias del mundo empirico no se reduzcan sin mas a impresiones sensibles, pues
estas se hallan relacionadas con las facultades intelectivas del ser humano. Y
asi como el conocimiento no se reduce a sensaciones o a abstracciones, sino
que se matiza en sus correlaciones, asi mismo el hombre no se limita a su natu-
raleza corpdrea o a su naturaleza animica, es una sustancia compuesta de ma-
teria y forma (o alma), y la concrecién de esta unidad es a la vez la concrecién
de la identidad y la cohesién interna del conocimiento humano. Por lo que la
relacién entre el conocimiento extraido de las cosas particulares guarda una
relacién profunda con los principios universales. Esto implica las dos clasicas
maneras de comprender los métodos de la ciencia. La induccién que procede
de lo particular a lo universal o la deduccién que procede de lo universal a lo
particular. La demostracién aristotélica verifica este ascenso y descenso de la
condicién discursiva de la razén, que se ilustra en la silogistica o légica del
raciocinio, a la que ningtin conocimiento cientifico puede sustraerse.

La analogicidad de la ciencia supone entonces una concepcién también
analdgica del ser, donde el mundo fisico, en su estado sublunar regido por el
movimiento (paso de la potencia al acto), no se opone a su causa tltima, es
decir, al motor inmdvil (acto puro), que segun Aristételes, no es s6lo lo mas
perfecto sino lo més divino. Esta concepcidn influye de manera determinante
en la representacién del universo tolemaico, que prescinde de la metafisica,
pero bajo la creencia aristotélica de las 55 esferas, movidas por sustancias in-
materiales, que dotan de dinamismo al cosmos en su totalidad. De forma tal
que la mago mundi de la ciencia, desde la perspectiva platdnica y aristotélica,
estd gobernada por la causalidad y la teleologia, que a la vez son la estructura
que dispone la organizacién y la naturaleza del conocimiento cientifico, que
reside en tltimas en la metafisica y el estudio del primer principio.

127



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

2. Racionalismo y empirismo: la imagen mecanica
del mundo

Durante la modernidad, el racionalismo y el empirismo asentaron sus ba-
ses tedricas en los pilares de la concepcidn cartesiana y baconiana respecti-
vamente, en oposicién al modelo aristotélico de la ciencia, que se basa en un
modelo de demostracién inductivo-deductivo®. De alli que nos encontremos
ante un modelo clésico, cuyo procedimiento metodoldgico se sustenta en la
observacion del mundo natural objetivo, al que se le reconoce una existencia
independiente al sujeto, y del cual se abstraen las ideas o conceptos que per-
miten la formacién de juicios (universales o particulares), que bajo la estruc-
tura silogistica de la légica clésica, concede la posibilidad de obtener nuevo
conocimiento o de confirmar un hecho concreto de la realidad. Esta conside-
racion se yuxtapone a un modelo moderno, cuyo énfasis antropocéntrico di-
lucida en el sujeto la condicién aprioristica que garantizaria la validacién del
conocimiento verdadero. Posicién que se deriva, por un lado, del innatismo y
el mecanicismo cartesiano, en el que se funda el mundo categérico del cogizo
y la concepciéon metddica de la ciencia, y, por el otro, el experimentalismo y la
induccién baconiana, que enmarca el pardmetro desde el cual debe juzgarse
el cardcter de cientificidad, tal y como lo ilustra la Leccidn de anatomia del Dr.
Nicolaes Tulp (Figura 11), elaborada por Rembrandt en el siglo XVIL

En el fondo, la nueva ciencia experimental, que surge de la mano del mate-
maticismo galileano y el fisicismo newtoniano, estd mis préxima al empiris-
mo de Francis Bacon y ala criteriologia de John Locke y David Hume, que ala
concepcion de René Descartes™, desarrollada especialmente en el Discurso del
método (1637) y las Meditaciones metafisicas (1641), obras que atin guardan
una fuerte filiacién con la metafisica clésica, en contraste con la perspectiva
mds critica de Hume, que niega rotundamente el cardcter cientifico a la me-
tafisica y da apertura a un escepticismo generalizado con respecto a la validez
del conocimiento cientifico. Por supuesto, estamos ante una forma distinta
de concebir la ciencia, pues esta termina por simplificarse al cardcter factico y
experimentable, pero sin estar necesariamente sujeta a la universalidad de los
primeros principios de la metafisica. Es mas, esta serd una de las claves defi-

53 . Losse, Introduccion histdrica a la filosofia de la ciencia, Madrid, Alianza, 2006.
54 Descartes, Discurso del método y Meditaciones metafisicas, trad. M. Garcia Morente, Madrid, Tecnos, 2010.

128



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

nitivas para entender la diferencia entre el sentido empirico de la ciencia, por
el que aboga Hume, y el sentido racionalista, por el que propugna Descartes.

Figura 11.

Imagen de la razén y la experiencia de la ciencia moderna

Adaptado de Leccién de anatomia del Dr. Nicolaes Tulp, de Rembrandyt, 1632, dispo-
nible en Rembrandt - Mauritshuis online catalogue., Dominio publico, https://
commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=64281722

Esto desatard una de las grandes disputas entre el racionalismo y el empi-
rismo, y se origina a partir de la discusién en torno al estatuto ontoldgico de
las ideas, que desde la concepcidn cartesiana dependerd de lo previo a toda
experiencia, es decir, las ideas innatas, sustento de la claridad y la distincién
del nuevo método cientifico (entre otras una reflexién muy cercana a la idea
de un mundo que se puede descifrar tnica y exclusivamente al conocer el
lenguaje matematico, estructura universal del disefio del cosmos, que era una
conviccién compartida por los pioneros de la ciencia experimental, como Jo-
hannes Kepler y Galileo Galilei), bajo el cual se instituyan los criterios para

129


https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=64281722
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=64281722

Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

determinar la veracidad o falsedad de los hechos externos a la mente.

Mientras que el punto de partida de Hume no establece ningun asidero
previo a la experiencia; sin mis, lo que tenemos ante NUEstros sentidos son
percepciones que gracias a su viveza dejan en nuestro entendimiento una
firme manifestacién de su presencia, y que Hume denomina “impresiones”.
Pero dichas impresiones se debilitan, dejan en nosotros imagenes efimeras,
que es lo que llamamos “/deas”, que son solo la sombra de una presencia
sensible, o lo que serfa lo mismo, la ausencia de la sensaciéon o emocion del
fenémeno que se aparece a nuestras facultades cognitivas. Configurando
asi una concepcidn de la ciencia cuyo horizonte s6lo puede depender de
una experiencia inductiva de la realidad que se afinca en un asociacionismo
de ideas, que se entremezclan sucesivamente, y que no necesita de explica-
ciones causales y mucho menos de concepciones aprioristicas de la razén.
Por lo que Hume termina defendiendo la postura nominalista de George
Berkeley, y abogando por una concepcién escéptica e irracionalista del co-
nocimiento.

No obstante, hay una certeza que comparte el racionalismo y el empiris-
mo, el mundo es expresion dindmica, perpetuo movimiento, transforma-
cién y cambio constante. Suceso que explica y se agota en las leyes de la na-
turaleza y en la concepcidon mecanica de la realidad, que Descartes amplia al
mundo de los seres animados, pues estos también son mecanismos someti-
dos a las leyes fisicas y a las fuerzas que mantienen en equilibrio el universo
en su totalidad. Este es un aspecto que el empirismo inglés reafirmaré con-
tinuamente, en especial por la influencia de los Principios matematicos de
la filosofia natural (1687) de Isaac Newton. Precisamente, Immanuel Kant
claborara una sintesis entre el racionalismo y el empirismo a imagen de la
mecanica newtoniana, sobre la cual edifica su reflexién en torno a los /imi-
tes de la razdn, en la que las categorias de espacio y tiempo serdn elevadas a
condiciones de posibilidad del conocimiento sensible, mientras que New-
ton les habia reservado un cardcter absoluto en el mundo natural, pero no 4
priori, como supuso la gnoseologia kantiana.

Estos momentos que comentamos en sus generalidades, realmente son
decisivos para la historia de la ciencia, en lo que corresponde a la transfor-
macién de su propia naturaleza. El giro de la modernidad, que entrana un

130



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

olvido ontoldgico y un enfatico cardcter gnoseoldgico, se emplaza direc-
tamente a disputas sobre coémo conocemos, sin considerar lo conocido, y
esto, sin duda, marcé los incipientes pasos de la filosofia de la ciencia. En
esta medida, se concibe al sujeto como el tltimo —por no decir el tnico- re-
ferente de validez cognoscitiva, con la sucesiva pérdida de la independencia
ontoldgica de los objetos de estudio de las ciencias nacientes y, por lo tan-
to, una ruptura definitiva con la concepcién de la verdad como adecuacion
del entendimiento con la realidad. Lo paraddjico en toda la historia de la
ciencia moderna es el hecho de una busqueda intencional de un conoci-
miento cientifico objetivo, aunque su concepcién de objetividad solamente
resida en la congruencia que debe guardar el cientifico con los axiomas o
leyes generales, y sus propias observaciones; asi que dicha objetividad no
se deriva de la comprension del mundo natural como algo independiente
a las representaciones del sujeto, todo lo contrario, lo objetivo termina por
restringirse a lo unico que resiste la duda cartesiana, el cogizo. Por lo que ya
no se explica la realidad en cuanto es en si misma, sino como se aparece a
nuestros sentidos y a nuestro pensamiento.

Lo que no se ha estimado lo suficiente es la repercusién de la estructura
modélica que la modernidad ha puesto ante nosotros a través de su con-
tinuo desarrollo histérico. Debemos sopesar el hecho de que el paradig-
ma cartesiano y baconiano de la ciencia no s6lo han supuesto un univoco
sentido de lo que debfa ser entendido como conocimiento cientifico, sino
que también han pautado la diferencia principal frente al conocimiento
precientifico, que queda simplificado al sentido comun o a la metafisica en
otros casos. Por esa razdn, es necesario tener presente que la concepcién
galileana sobre la naturaleza permitié suponer una estructura criteriolégica
de aceptabilidad del conocimiento del mundo fisico (cualidades primarias)
para comprender el orden matemdtico en el que estd construido el universo,
el cual se radicaliza y se profundiza en la visién cartesiana. En otras pala-
bras, el estado material de la ciencia moderna, que también comprende los
avances facticos y técnicos de la futura civilizacién industrial, permitieron
la constitucién de la mecdnica celeste y el método geométrico-analitico.
El impacto que lograrian los senalados avances en la cultura del siglo XVII
ha convertido estos supuestos estructurales en principios indubitables del

131



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

estado formal de la ciencia moderna, que conformarian el fundamento y el
esquema basico de la Critica de la razén pura (1781), que alavez seligaala
concepcidon newtoniana de la ciencia, dando paso a una epistemologia fun-
dada en el subjetivismo, que atin algunos no dudarian en llamar verdadero
conocimiento.

Conlo cual estamos ante la segunda imagen del conocimiento cientifico,
la imagen mecénica del mundo, demostrada, en un primer momento, por
la racionalidad matemdtica en si misma necesaria, cuyo asidero residia en la
nueva ciencia de Kepler y Galileo. Esto obliga a Kant a despertar del sueno
dogmatico, expresién que él mismo utilizard para referirse al momento en
el que su lectura de Hume le advierte los abismos a los que se enfrenta el
entendimiento al poner toda su confianza en el dogmatismo racionalista,
meramente deductivo y desconfiado de la experiencia, asi como de la in-
duccién. Por lo mismo, Kant abandonard sin reparo una de las certezas del
racionalismo, y es esta de que el método de la filosofia se identifica con el
método matemdtico. Pero a la vez se desencanta del escepticismo con el que
los filésofos empiristas conciben el conocimiento en general, de alli que
el criticismo, a caballo entre racionalismo y empirismo, sea percibido por
el mismo Kant como un proyecto nunca antes emprendido en la filoso-
fia. Le favorecera en esta busqueda su método de aislamiento e integraciéon
progresiva de los elementos que constituyen un fenémeno complejo como
lo es el mismo conocimiento®, esta serd la forma en la que Kant cree apro-
piado construir las bases de su filosofia, allende la metafisica. Con lo que
se reemplaza paulatinamente la universalidad de la ontologia de la filosofia
clasica y se erige una concepcién del conocimiento que depende exclusi-
vamente de la capacidad de juzgar, es decir, del uso que nuestra facultad
cognoscitiva hace de los juicios sintético 4 priori (por medio de los cuales se
puede obtener conocimiento nuevo, previo a toda experiencia), que ala vez
determinard los limites de la razén pura. A raiz de esta concepcion kantiana
del conocimiento, se abrird una via expedita para la matematica y la fisica,
que quedardn instituidas como paradigmas del conocimiento verdadero,
mientras que la metafisica se diluird cada vez més con el simultineo acre-
centamiento de la razén ilustrada.

55  L.Kant, Critica de la razén pura, Ed. bilingiic espafiol/aleman, México D. E,, FCE, UAM y UNAM, 2009.

132



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

3. Del positivismo al debate entre realistas y anti-
rrealistas: la imagen multi-modélica del mundo y
del conocimiento cientifico

El artista holandés M. C. Escher vislumbraria en una impresién litogra-
ficael concepto mismo de la relatividad (Figura 12), la representacién de un
mundo que no obedece la ley de la gravedad y parece entremezclar diversas
posibilidades de comprensién y experimentacién. A pesar de ser impresa en
el ano 1953, ilustra perfectamente la condicién en la que se encontraba la
ciencia durante la ¢risis de fundamentos, acaecida entre finales del siglo XIX
y principios del siglo XX. La introduccién de la relatividad einsteiniana y la
fisica cudntica realmente transformaron la imagen del mundo que se habia
construido a partir del universo determinado y mecanico de la fisica cldsica,
que hasta entonces parecia indeleble. Ante la comprobacién de que sus ba-
ses tedricas eran insuficientes, el conocimiento cientifico se veria obligado
a tomar otro rumbo. Casi como una especie de itinerario que tendria que
recorrer en un estado de errancia, pero apoyado en la labor que empren-
deria la filosofia de la ciencia como disciplina auténoma, a la que acudiria
con frecuencia, desde ese momento, para orientar el quehacer cientifico.
Pues si algo era seguro, era que la naturaleza del conocimiento cientifico
y el sentido de su progreso se habian diluido parcialmente al simplificarse
la connotacién de ciencia a la cerrazén experimental de la época moderna.

Cada intento por desvelar las leyes universales del mundo natural y an-
ticipar su comportamiento, era a la vez un paso hacia la constitucién de
modelos hipotéticos frecuentemente opuestos al sentido comun de la sensi-
bilidad. En esencia, el mundo fisico que estd ante nuestros sentidos externos
parecia no corresponder con las representaciones tedricas de la ciencia. Lo
que llevé a muchos a preguntarse si eran las teorfas las que ahora refuta-
ban a los hechos. Por eso la importancia de restituir de cierta forma una
postura mds empirista para la teorizacion cientifica, y por lo mismo mds
cercana al sentido comun de la experiencia sensible de las cosas. Este cam-
bio de perspectiva hizo de la fisica una ciencia menos idealista y dogmatica.
El trdnsito que se verificaria en lo subsiguiente de una concepcién absoluta
del espacio-tiempo a una percepcion relativa, cambié la imagen del mundo.
Aunque no por esto la hizo més sencilla, todo lo contrario, la diversifico.

133



Racionalidad analogica y ﬁ)tmacio'n interdisciplinar

Esto gener6 un surgimiento acelerado de hipétesis para entender el uni-
verso, y por lo mismo una serie de modelos que intentarian edificar una
comprensién mds simple de su estructura. Razén por la cual la imagen del
mundo se vuelve multi-modélica, porque no sélo fue una manera diver-
sa de ver el mundo fisico, también fue una forma dispar de representarse
el conocimiento cientifico. Pues asi como se multiplicaron las teorfas, las
hipétesis y los modelos desde finales del siglo XIX, asi mismo surgieron
movimientos intelectuales que transformaron la epistemologfa y le dieron
la posibilidad de configurar su propia autonomia como tratado filoséfico.

Figura 12.

Imagen multi-modélica de la ciencia contempordnea

;}‘&.V‘%‘HU
I dinl
Qi

= -l
i
/ i llm’l’llmll.l.'!f. il \W\ \\\“
Adaptado de Relatividad, de Escher, 1953, disponible en https://historia-arte.
com/obras/relatividad-de-escher

134


https://historia-arte.com/obras/relatividad-de-escher
https://historia-arte.com/obras/relatividad-de-escher

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

3.1. El positivismo: una imagen univoca del conocimiento cientifico

El positivismo, desde su origen, con Augusto Comte y su reafirmacion
como movimiento intelectual en el Circulo de Viena, permiti6 plantear la
necesidad de una filosofia de la ciencia, que si bien sélo llegaria a consoli-
darse de la mano de los detractores o reformadores del proyecto del empi-
rismo ldgico, no por esto dejaba de ser importante para la concrecién de
una reflexion mas completa de la naturaleza del conocimiento cientifico.
Dicho esto, es posible considerar con mayor parcialidad cada contribucién,
camino que paraddjicamente empezara por desarrollarse bajo pretensiones
pseudocientificas. Pues la genealogia del positivismo habria que rastrearla
en el sociologismo de Comte, quien se aferraba a una forma ideoldgica del
idealismo histérico para comprender la ciencia y su relevancia en el marco
de la sociedad, a la que le correspondia seguir fielmente el precepto de su
situacion epocal.

Cada grupo social posee una forma de conocimiento intelectual que
esta intimamente vinculada a su desarrollo cultural, circunstancia condicio-
nal que a la vez se halla en relacién con un régimen politico determinado,
y que conjuntamente constituyen una civilizacién. Este es precisamente el
destino del desenvolvimiento del espsritu, o lo que es lo mismo, la auto-
rrealizacién de la idea en la historia. Desde la apariciéon de la humanidad,
ha comenzado esta autoconquista del espsritu positivo, como lo denomina
Comte. Un proceso que se ha configurado gradualmente, y que inicia en
el “estadio teoldgico” de la historia, en donde los aconteceres y fenémenos
conocidos por el hombre dependen exclusivamente de la accién divina, que
comprenden como fases sucesivas el fetichismo, el politeismo y el mono-
teismo. Momento que serd reemplazado por el “estadio metafisico’, en el
que la filosofia primera es el centro de las concepciones racionales, ocupan-
do asi el lugar de las antiguas creencias y divinidades. Esto para permitir el
advenimiento del “estadio de la ciencia positiva’, momento en el que la idea
se reencuentra en si misma, una fase gobernada por la ley natural que funda-
mentay explica de forma claray precisa cémo es el mundo. De esta manera,
quedaba configurada la ley de los tres estadios que seria la base de una ciencia
inexistente, la sociologia®. Asi, mientas el antiguo régimen de la metafisica,

56  E. Gilson, La unidad de la experiencia filosdfica, 3ra Ed., trad. C. Balifas Fernandez, Madrid, Rialp, 1973.
135



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

al igual que el de la monarquia, debian ceder el paso a la ciencia positiva,
también tenfa que surgir el profeta del espiritu positivo, que no serfa otro
que el mismo Augusto Comte.

La filosofia de Comte asi como tuvo seguidores que vieron en ¢l un
verdadero reformador del destino de la civilizacidn, también tuvo grandes
opositores y criticos del movimiento. Con el tiempo, se fomentaria una ra-
cionalidad mas convencida de si misma, que conllevaria a un pensamiento
mas antimetafisico y antiteoldgico. Era evidente que el espiritu positivo no
era un momento pasajero del ciclo de transformaciones acaecidas durante
el siglo XIX, habia surgido para engrosar sus filas, pero esta vez bajo una
concepcion mds férrea y menos mistica. El fisico y filésofo austriaco Ernst
Mach insistirfa nuevamente en retornar al empirismo en su variante mas
clasica. Afirmaria que lo tnico que podemos percibir son las apariencias de
las cosas, y no la esencia como lo supondria la metafisica. Esta postura fezo-
menista se conjugaba con una concepcion instrumentalista de la ciencia. La
ciencia debe abogar por una economia del pensamiento, es decir, su labor
principal es la formulacién de leyes que permitan sintetizar un cimulo de
experiencias para hacer mas sencillo el proceso de referencia al mundo na-
tural”’. Desistiendo asi de entender el conocimiento cientifico como una
forma de investigar y demostrar la verdad. Lo que supondria una visién me-
tafisica de la ciencia, que desde este punto de vista no dejaria de ser una seria
contradiccidn.

La influencia de Mach fue crucial para el futuro del positivismo, que
acogerfa con renovado interés la tesis empirista y el inductivismo, que ya
habian logrado consolidarse desde la modernidad. Pero esta vez de la mano
de algo que seria determinante para la historia de la futura epistemologia,
que es esta consideracién de la ciencia como un instrumento util para lograr
un impacto préctico y sustentable para la sociedad; sin ninguna pretensién
teorizante que desencadenara en un debate sobre si ese conocimiento, con
finalidades practicas y efectivas, era verdadero o falso. Muy similar al con-
vencionalismo, perspectiva desde la cual se consideraba que los constructos
cientificos eran s6lo acuerdos tedricos que podrian ser ttiles para dominar
el mundo natural. Ambos puntos de vista estaban impregnados de un im-

57 M. Artigas, Filosofia de la ciencia, 2da Ed., Pamplona, EUNSA, 2009.
136



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

portante sesgo tecnéfilo, que reducia el conocimiento cientifico a su mera
eficiencia y sentido productivo.

La publicacién del manifiesto sobre La concepcidn cientifica del mundo
(1929), escrito por Rudolf Carnap, Hans Hahn y Otto Neurath, enmar-
caron los objetivos del Circulo de Viena, centrados especificamente en el
empirismo y el inductivismo como nucleos criterioldgicos para determi-
nar lo que carece o no de sentido en los limites de la ciencia. Esto supuso
que la légica se modificara para revelar sélo aquello que cumple el criterio
de verificacién empirica, puesto que fuera de la experiencia no es posible
ningun otro referente. La ciencia es entonces un sistema de conocimientos
conformado por proposiciones que revelan un estado de cosas particular,
cuya evidencia empirica es la condicién primera de la verdad del juicio. Sin
embargo, el programa propuesto por el Circulo era bastante limitado, su
restriccion especificamente simplificaba el carcter de ciencia a la experien-
cia sensible, retornando a los mismos impases a los que se enfrenté el em-
pirismo moderno. Esta interpretacién univoca del conocimiento cientifico
obstaculizaba el mismo progreso de las ciencias naturales.

Durante la Segunda Guerra Mundial, muchos de los filésofos y cienti-
ficos que conformaban el Circulo se vieron obligados a emigrar a Estados
Unidos. Lo que también exigi6 ciertas flexibilidades en las intenciones del
positivismo, transformacién que le dio cabida al pragmatismo. Por lo que
se generaba una visién mds critica del empirismo légico hasta ahora vigen-
te, y se daba espacio a otras dimensiones antes no consideradas por este
movimiento. El neopositivismo allané entonces un porvenir distinto en su
contenido, pero no en su forma. Pues si en algo coincidian ambas tradicio-
nes era en su critica denodada a la metafisica y a la teologia, s6lo que en esta
ocasion el centro del trabajo critico del neopositivismo venia de la mano de
una imagen mas materialista de la ciencia.

Pero las ideas antimetafisicas y antiteoldgicas no tienen nada que ver con
la ciencia, y cuando se presentan como si fuesen una consecuencia del pro-
greso cientifico, se convierten en una doctrina pseudocientifica. Ademas, la
imagen de la ciencia que debe construirse para apoyar esa ideologia pseu-
do-cientifica se basa sobre fundamentos arbitrarios, y si se pusiese en practi-
ca, actuaria sobre la ciencia como una camisa de fuerza paralizante, porque

137



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

los métodos de la ciencia experimental son mucho mas ricos que sus susti-
tutos empiristas o positivistas®.

Es claro que el neopositivismo, fuertemente vinculado con las tesis del po-
sitivismo cldsico del Circulo de Viena, cambiarfa hasta el punto de configurar
su propia filosofia empirista. Sin duda, la experiencia y la observacién son
nucleos centrales de la ciencia, y la 18gica especial de cada disciplina cientifica
lo reafirma, pero la ciencia y la forma en la que investiga también tiene un
amplio espectro de creatividad e interpretacién, més pronunciada en ciertos
campos que en Otros, pero esta inclinaciéon cquivoca o) subjctiva no va en des-
medro de la objetividad del conocimiento cientifico. Al contrario, esto enri-
quece los recursos y caminos del conocimiento en general y en especial traza
puentes de didlogo con otros saberes como la metafisica y la teologfa.

3.2. La epistemologl'a contemporanea: imégenes polimoérficas
del conocimiento cientifico

La filosofia de la ciencia, posterior al Circulo de Viena, encauzara su
atencion en dos aspectos claves que siguen vigentes en la actualidad, el va-
lor del conocimiento cientifico y el cardcter social de la ciencia que afecta
la concepcidn de este mismo valor. El caso de la fisica matematica lo puede
ilustrar perfectamente. Con el éxito de la imagen newtoniana del universo,
los sistemas formales de la mecdnica moderna se fueron inclinando con el
tiempo a mantener y respetar esta misma linea de desarrollo, y los avances
cientificos de principios del siglo XX no serian ajenos a esta inclinacién
fuertemente instrumentalista de la ciencia, que promovia una relacién mas
bien indirecta con la realidad objetiva, debido en parte a la naturaleza abs-
tracta de la misma fisica matemdtica, que podia contribuir particularmente
a la estructura de modelacion de sistemas complejos en los que se simplifi-
carfan las experiencias intuitivas, pero que no eran reproducciones fieles de
la realidad. Después de todo, es s6lo un instrumento ttil para representarse
un estado de cosas que no puede ser ni verdadero ni falso.

Por esto la relevancia de volver al fenémeno mismo, y revindicar una
nocién mas realista de la labor cientifica. Debate que desencadend el pro-
blema del valor del conocimiento cientifico, que ain mantiene la tensién

58 Ibid., p.78.
138



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

entre realistas e instrumentalistas (o convencionalistas). Asi mismo, la cien-
cia tiene un caricter social definido, es decir, la ciencia no es un fenéme-
no metacultural, pues su desarrollo acaece en situaciones y circunstancias
especificas en las que se encuentra un grupo social determinado. Podria
decirse que el horizonte de la ciencia estd plegado ez y para un ambiente
socio-histdrico, que afecta de diversas formas el estado de su progreso en
su conocimiento del mundo, aunque no esté limitado a esas condiciones
epocales. A esto también se debe la denominacion imago mundi a la que
hemos venido haciendo referencia, porque contiene un equilibrio propor-
cional entre la tradicién social y cultural en la que la ciencia se lleva a cabo
y el descubrimiento, que contribuye al asidero universal del conocimiento
humano, superando cualquier situacidn accidental e insustancial. En este
mismo sentido, la historia de la filosofia de la ciencia después del Circulo de
Viena nos ofrece un panorama configurado por multiples formas en las que
se reflexiona en torno a la naturaleza y el valor del conocimiento cientifico.
Entre los aportes més significativos podriamos sefalar esencialmente a Karl
Popper, Thomas Kuhn, Imre Lakatos y Paul Feyerabend.

3.2.1. Karl Popper: falsacionismo y falibilismo

A pesar de que Karl Popper forjé algunos lazos importantes con algunos in-
tegrantes del Circulo de Viena, no estaba del todo de acuerdo con su programa
y su filosoffa empirista. En primera instancia, Popper considera que no se puede
demostrar que una proposicién universal de la ciencia es verdadera, y, en segun-
da instancia, s6lo se necesita de un caso que plantee un ejemplo contrario a lo
que se expone en dicha proposicién para descartar su estado de universalidad y
necesidad®. Esto implica en el fondo que nunca llegaremos a un conocimiento
cierto de las cosas. En consecuencia, la finalidad de la ciencia no tiene que pro-
yectarse a una busqueda de proposiciones universales, sino que debe concentrar
sus esfuerzos en la formulacién de conjeturas susceptibles de ser refutadas, y que
trasciendan incluso la experiencia intuitiva. De esta manera,

...Jas teorfas se construyen como conjeturas o suposiciones especulativas y
provisionales que el intelecto humano crea libremente en un intento de solu-
cionar los problemas con que tropezaron las teorias anteriores y de propor-
cionar una explicacion adecuada del comportamiento de algunos aspectos

59 Ibid., pp. 80-84.
139



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

del mundo o universo. Una vez propuestas, las teorfas especulativas han de ser
comprobadas rigurosa e implacablemente por la observacién y la experimen-
tacién. Las teorias que no superan las pruebas observacionales y experimenta-
les deben ser eliminadas y reemplazadas por otras conjeturas especulativas. La
ciencia progresa gracias al ensayo y error, a las conjeturas y refutaciones. Sélo
sobreviven las teorias més aptas. Aunque nunca se pueda decir licitamente
de una teorfa que es verdadera, se puede decir con optimismo que es la mejor
disponible, que es mejor que cualquiera de las que han existido®.

Como bien lo dice Chalmers, es posible someter cualquier tipo de hi-
potesis a un procedimiento riguroso de verificacién en el que se extraigan
los errores contenidos en la misma formulacién, siguiendo de esta manera
el método hipotético-deductivo, es decir, que a partir de la estructuracion de
una hipétesis, de cuya evidencia no podemos estar seguros, se deducen las
consecuencias que este planteamiento pueda desencadenar para compro-
bar si estas mismas son verdaderas o no. Pero al ser consecuencias particu-
lares no podemos afirmar que sean completamente ciertas, pues siempre es
posible explicar estos eventos bajo el indicio de otra conjetura.

En coherencia, lo mis aconsejable es ensayo-error o conjetura-refuta-
cién, la tnica manera en la que el conocimiento cientifico puede darle con-
tinuidad a su constante progreso. Esto hace de la labor cientifica un proce-
dimiento inacabado. Resulta llamativo que fuera la perspectiva freudiana
y marxista la que llamara la atencién de Popper en este sentido, pues era
necesario empezar a cuestionar las bases tedricas y epistémicas que aparen-
temente se hallaban contenidas en la intencionalidad predictiva de la con-
ducta humana, en el caso del psicoanilisis, y de la explicacién del dinamis-
mo de los acontecimientos histéricos, en el caso de la perspectiva marxista.
Estos fenémenos, que pretendian legitimar su discurso como verdadero
conocimiento cientifico y que crecfan casi que de manera simultinea con el
positivismo del Circulo de Viena, le permitieron a Popper plantearse esta
problemdtica en torno a las teorfas cientificas.

A partir de lo mencionado, podriamos afirmar que en Popper nos en-
contramos ante un realismo exagerado aunque objetivo, pues no niega que
exista la verdad, pero si la posibilidad de su certeza. Esto en parte se debe a

60  A. Chalmers, ;Qué es esa cosa llamada ciencia?, 4ta Ed, Madrid, Siglo XXI de Espafia, 2015, p. 57.
140



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

la limitacién del concepto de certeza a una comprension absoluta y deter-
minada de las cosas, de indole racionalista. Pero el conocimiento humano,
reconociendo sus limitaciones naturales y condicionales, es siempre perfec-
tible, por lo que puede mejorar gradualmente su comprensién del mundo
por medio de la asimilacién o la correccidn, pero esto no implica que no
pueda tener certeza de la verdad que ha alcanzado®. Después de todo, la
certeza es un estado de la mente en el que se estd seguro de la verdad, y se
fundamenta en la natural disposicion del entendimiento a esta tltima.

De alli que la epistemologia, propuesta por Popper, sea falsacionista,
puesto que considera indemostrable e inverificable los enunciados de la
ciencia, en oposicién al positivismo l6gico; y a la vez puede decirse que su
perspectiva de la filosofia de la ciencia es falibilista, es decir, acepta que el
conocimiento humano, por muy préximo que esté a la realidad de los he-
chos, es siempre falible. Un punto de vista que puede contribuir al progreso
cientifico si se ajusta proporcionalmente al hecho de que a pesar de no tener
un conocimiento claro y distinto de las cosas, si es posible un grado de cer-
teza, segun su motivo (espontaneo o reflexivo), su origen (evidencia o fe) y
su fundamento (moral, fisico y metafisico).

En lo sucesivo, el falsacionismo se ha convertido en una metodologfa lo
suficientemente solida para respaldar el ejercicio cientifico en el nivel heu-
ristico. Asi, entre mds susceptible sea una teorfa de ser falseada més favorable
sera para la ciencia y su progreso en el tiempo. Lo que permite una continua
renovacion del conocimiento al poner a prueba constantemente las teorias
aceptadas por la comunidad cientifica. El falsacionismo popperiano se erige
entonces como una via que se desliga de la raigambre de la inferencia de teo-
rfas a partir de la induccién, por la que tanto habia propugnado el positivismo
del Circulo de Viena, y avanza en la consolidacién de una racionalidad menos
dogmitica y més atenta a las oportunidades de renovacion.

Después de todo, el falsacionismo es una forma de enfrentar las contin-
gencias que le son inherentes al progreso cientifico. Aspecto que deman-
da una perspectiva dindmica, especialmente cuando se pretende falsear
una teorfa, esto para encarar los presupuestos de una hipdtesis, aceptada
como la mejor explicaciéon dada hasta el momento, con otra que no sélo

61 M. Artigas, Filosofia de la ciencia, op. cit., 2009, p. 82.
141



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

fundamente los fenémenos cobijados por la antigua explicacién cientifi-
ca, sino que ademds amplie su posibilidad explicativa a los fenémenos no
fundamentados correctamente y a aquellos nunca antes considerados. De
alli que podemos hablar de un falsacionismo dindmico, que a diferencia del
falsacionismo estdtico, entiende las circunstancias a las que debe enfrentarse
la ciencia y el destino de su progreso.

Sin embargo, es inevitable que por esta misma eventualidad nos surja la
pregunta por la inconsistencia que una teoria pueda tener en el caso de no ser
concluyente con un fenémeno observado, en otras palabras, siempre existe la
posibilidad de una colisién entre la teorfa y los fendmenos (que se supone puede
predecir y explicar), por lo que es indubitable que hay insuficiencias en todo
tipo de afirmacién tedrica que podamos realizar del mundo natural y, por lo
tanto, también esta misma insuficiencia se supondria de fondo en los juicios de
una légica falsacionista que intente refutar una ley o teoria ya aceptada.

Por muy firmemente que se fundamente en la observacion o en la experi-
mentacién una afirmacion sobre los hechos, la posicion del falsacionista hace
imposible descartar la posibilidad de que avances en el conocimiento cienti-
fico revelen insuficiencias en dicha afirmacién. En consecuencia, falsaciones
claras y concluyentes de las teorfas no son alcanzables por la observacion®.

Inicialmente esto se plantea como un problema para el falsacionismo, asi
como también la posibilidad de que una teorfa pueda en definitiva ser falsea-
da, puesto que si pensamos que una teorfa es un cimulo de planteamientos
tedricos donde unos son los elementos sustentantes y otros son los elementos
sustentados, es decir, que no sélo tenemos las bases axiomaticas de las que
parte una teorfa, sino también el modo en el que se proyectan las bases de esta
misma para los desarrollos pricticos del planteamiento tedrico (un ¢jemplo
de esto pueden ser las instrucciones nomopragmdticas sobre el desenvolvi-
miento mds apropiado en el uso de los instrumentos de medicién), compro-
baremos que todos estos supuestos normativos y descriptivos componen una
estructura amplia y sélida que no puede ser sencillamente derruida o refutada
con sdlo un fenémeno que contradice la teorfa, ya que el fallo en la prediccién
fenoménica pudo deberse a un impreciso uso de uno de los instrumentos de

62 A. Chalmers, ;Qué es esa cosa llamada ciencia?, op. cit., p. 83.

142



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

medicién o a proyecciones inexactas del supuesto teérico. Es mas, en la histo-
ria de la ciencia nos encontramos constantemente con paradigmas cientificos
que han permanecido blindados a pesar de que algunos fenémenos no pue-
dan en realidad explicarse con la debida pertinencia por una teorfa aceptada
por la comunidad cientifica. Aqui podriamos intuir cierto dogmatismo no
s6lo metodoldgico en la ciencia como tal, sino, en general, también por parte
del falsacionismo que pretende, aun asi, conservar cierto vestigio del cienti-
fico dogmético, en virtud de no caer en una critica desmedida, que evidente-
mente no harfa bien al progreso de la ciencia.

El ataque del falsacionismo consiste en enfatizar el componente critico de la
ciencia. Las teorfas deben estar sujetas a un criticismo implacable, de modo
que se puedan extirpar las inadecuadas para reemplazarlas por otras mas
adecuadas. Enfrentando a los problemas que rodean el grado de definicién
con el que se falsan las teorfas, Popper admite que a menudo es necesario
mantener las teorfas a pesar de las falsaciones aparentes. Asi pues, si bien
se recomienda un criticismo implacable, lo que pareceria ser su opuesto, el
dogmatismo, tiene que desempenar un papel positivo®.

En Popper observamos esa tendencia hacia una posiciéon dogmatica,
como se evidencia en los horizontes de la misma falsacidn o en la reduccién
de la ciencia al método hipotético-deductivo (bajo el cual nunca se logran
certezas en el conocimiento cientifico), pero en sus reflexiones también ve-
mos una apertura metodoldgica que advierte sobre los descuidos en los que
una posicién univoca del conocimiento cientifico podria recaer, ¢l mismo
las senalaria a los integrantes del Circulo de Viena. Asi que esta actitud cri-
tica, que en parte se identificarfa con la labor principal de la ciencia, es una
imagen del conocimiento que pugna interiormente, entre una posicion aiin
dogmatica y univoca de la propia falsacién, pero con apertura al progreso

cientifico, en el que siempre es importante una que otra duda legitima.

3.2.2.Thomas Kuhn: paradigma y revolucion

En La estructura de las revoluciones cientificas (1962), Thomas Kuhn ex-
pone una teorfa sobre la ciencia que atiende a las circunstancias histéricas
y socioldgicas que subyacen al progreso cientifico. La forma en la que cada
uno de los representantes de la ciencia ha vislumbrado posibilidades tedri-

63 Ihid,p.97.
143



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

cas y practicas, o la manera en la que termina por rechazar otros postulados
teéricos debe llamar nuestra atencién. Las hipdtesis que con el tiempo se
convertirdn en teorias aceptadas por una comunidad cientifica, fijan una
condicidn esencial para la aparicién de un estado regulado en la practica de
la ciencia, denominado por Kuhn, ciencia normal. La permanencia de esta
etapa depende de la flexibilidad que tenga el supuesto tedrico, no sélo al
explicar los fendmenos naturales y ordinarios, sino también al ajustar per-
fectamente cada problema con una solucién dentro de los limites del es-
quema de accién permitido por la teoria aceptada. El modelo practico que
permanece vigente en este caso, es a lo que Kuhn llama paradigma.

Este es un sentido distinto del progreso cientifico, pues no consiste en una
actitud critica que activamente refute los postulados que han sido aceptados.
Eslo opuesto, los esfuerzos investigativos se concentran en perfilar la realidad
de los hechos bajo el paradigma vigente, y a partir de la profundizacién de
las posibilidades tinicas de la teoria aceptada es posible un progreso seguro y
cohesionado. Claramente surgen problemas a los que no puede hacer frente
la teoria generalmente admitida. Cuando es evidente que hay una multipli-
cacién de singularidades no fundamentadas por el paradigma, emerge un es-
tado irregular, que Kuhn denomina, ciencia extraordinaria. Momento en el
que se origina una crisis interna, que permite la aparicién de nuevas teorias
que puedan solucionarla. La revolucién cientifica solo es un hecho cuando ha
tomado forma un nuevo paradigma, cuyo resultado es la estandarizacién de la
ciencia, y la continuacién de un periodo regulado, es decir, una nueva ciencia
normal, que es condicién de posibilidad de futuras revoluciones cientificas.

Pero la invencién de alternativas es algo que justamente los cientificos rara vez
emprenden excepto durante la etapa preparadigmatica del desarrollo de su
ciencia, y en ocasiones muy especiales durante su subsiguiente evolucién. En
la medida en la que las herramientas suministradas por el paradigma contintian
demostrando su capacidad de resolver los problemas que define, la ciencia se
mueve muy aprisa y penetra con gran profundidad merced a la utilizacién con-
fiada de dichas herramientas. La razén es clara. En la ciencia ocurre como en las
manufacturas: el cambio de herramientas es una extravagancia que se reserva
para las ocasiones que lo exigen. El significado de las crisis es que ofrecen un
indicio de que ha llegado el momento de cambiar de herramientas®.

64  T.Kuhn, La estructura de las revoluciones cientificas, México D.F., Fondo de Cultura Econémica, 2007, p. 164.

144



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Hasta que la crisis sea realmente patente, la comunidad cientifica no es-
tard dispuesta a efectuar cambios innecesarios y se ajustard a los pardmetros
del paradigma en curso. Comportamiento que es natural ante las transfor-
maciones, siempre hay renuencia a dejar atrds o a configurar lo que ya se ha
establecido en bases seguras y firmes. Es usual que las nuevas generaciones
de cientificos identifiquen los periodos de crisis en el marco del desarrollo
de la ciencia, y anticipen los posibles causes que orientardn la consolidacién
del nuevo paradigma, a veces de modo inconsciente o casi como si se viviera
una especie de conversion como lo sefiala Kuhn. Sin importar c6mo suce-
dan, estos aspectos dan cuerpo a un estado preparadigmatico que pugnard
en el porvenir con la teoria aceptada hasta entonces.

Como vemos, la imagen del conocimiento cientifico en Kuhn es muy
distinta a la visién mds rigorista del Circulo de Viena, incluso muy dife-
rente de la de Popper, que favorece la demostracion légica de la refutacién,
mientras que la perspectiva kuhniana insiste decididamente en los factores
socio-histéricos, que implica cierta forma equivoca de interpretar el cono-
cimiento cientifico, y que puede descuidar la cuestion central de la verdad.

3.2.3. Imre Lakatos: entre racionalismo y escepticismo

Una de las convicciones centrales de Imre Lakatos era que el progreso de
la ciencia debia estar sustentado exclusivamente en argumentos racionales. Lo
tinico que en verdad le harfa frente al escepticismo, que se auguraba en la obra
de Kuhn, seria una teoria de la racionalidad cientifica. Lakatos identifica en la
epistemologfa popperiana un eslabén fuerte. El desarrollo del conocimiento
cientifico puede tener una via segura si se adectia a la conjetura y a la refuta-
cion, precisando como referente un estado de cosas concreto. Sencillamente, se
procede a contrademostrar la falsedad de una teoria, siempre en contraste con
los casos particulares de la experiencia que confirmen el hecho de la refutacion,
mientras se verifica la legitimidad de una nueva hipétesis o conjetura que re-
sista la contundencia de los hechos. A esto Lakatos le denomina, falsacionismo
dogmidtico. Postura que en realidad tiene un inconveniente importante. Al no
existir casos puros de experiencia, entendiendo que la experiencia es el criterio
principal para determinar cudndo una hipétesis puede ser falseada o no, hace
del falsacionismo dogmatico un método insostenible, ya que terminarfa dotan-

do alos enunciados de experiencia de una universalidad que no poseen.

145



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

Con el propésito de esclarecer la cuestion, Lakatos plantea un falsacio-
nismo metodoldgico “que consiste en admitir que, en determinadas ocasio-
nes, puede rechazarse una teoria cientifica en base a la experiencia, pero que
este rechazo requiere un acuerdo previo (convencional) sobre el valor que
se otorga a los enunciados de experiencia™. La convencién de la verdad
de un enunciado de experiencia harfa del falsacionismo un método menos
dogmatico y méds adecuado a un programa racional que mantiene al progre-
so cientifico incélume. Pero esto no parece coincidir con la realidad que se
ha verificado en la historia de la ciencia, no siempre se comparan teorias o se
contrastan con la experiencia. De estas imperfeccioncs es consciente Laka-
tos, por lo que propone un falsacionismo sofisticado, que le permita conside-
rar una perspectiva mds amplia de la metodologia y el progreso cientifico.

Razén por la que propone su tesis del programa de investigacidn cientifi-
¢a, que comprende un conjunto de teorfas cohesionadas y no aisladas como
se creerfa. Cada una de las ciencias particulares procede heuristicamente a
través de programas de investigacion, Lakatos considera que a estos tltimos
les es inherente un #nscleo central, que son los presupuestos fundamentales
sobre los cuales se erige toda la estructura del programa, y que por la mis-
ma razdn no estan sometidos a discusidn, a esto se le denomina beuristica
negativa. Su opuesto es la heuristica positiva, que comprende aquello que se
deriva del nucleo de un programa de investigacion, como lo son las hipé-
tesis, que sufren modificaciones y un sinnimero de objeciones segun los
resultados de la contrastacion con los hechos, y son estos los rasgos que
deben ser examinados con atencién por el falsacionismo.

Todo desajuste en la correspondencia entre un programa articulado y la ob-
servacion debe ser atribuido a los supuestos suplementarios, y no al nacleo
central. Lakatos llamé cinturdn protector ala suma de hipétesis adicionales
que complementan el ntcleo central, con el fin de subrayar que su papel

consiste en proteger el nicleo central de las falsaciones®.

Pero si contrastamos este esquema con la historia de la ciencia, al igual
que Lakatos lo hizo para respaldar su propuesta sobre los programas de in-
vestigacion a través de los modelos cientificos que han sido referentes esen-

65 M. Artigas, Filosofia de la ciencia, op. cit., 2009, p. 91.

66  A. Chalmers, ;Qué es esa cosa llamada ciencia?, op. cit., p. 125.

146



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

ciales en el desarrollo de las distintas disciplinas, podemos comprobar que
en diversos casos no se cumple este proceder heuristico. En este sentido,

dice Chalmers:

El propio Copérnico, por ejemplo, desplazé un poco el Sol hacia los centros
de las 6rbitas planetarias, hizo girar la Luna alrededor de la Tierra y no del
Sol, y llegé a emplear toda clase de artificios con el fin de ajustar los detalles
del movimiento epiciclico hasta que dejaban de ser uniformes. Por lo tanto,
¢cudl era exactamente el nicleo central del programa de Copérnico?®’.

Sibien el nucleo de un programa de investigacion es inalterable, esto no
implica que el programa vigente no pueda ser reemplazado por otro. Laka-
tos considera que un nuevo programa sélo surge cuando no sélo explica los
hechos del anterior, sino que extiende su explicacién a otro conjunto de
experiencias, que enriquecen la comprensién de la realidad. Esto depende
de lo progresivo o degenerativo que resulte un programa de investigacion.
No obstante, en contraste con la realidad del desarrollo histérico de la cien-
cia se volvian a encontrar dificultades que impedian esclarecer la manera
en la que este proceso funcionaba en la realidad del quehacer investigativo.
Incluso, Lakatos encontraria a su acérrimo detractor en el mismo Popper,
quien no estuvo de acuerdo con la interpretacién que Lakatos habia reali-
zado de su perspectiva, que después de esto, habia terminado siendo mas
confusa y compleja de entender.

La imagen racionalista del conocimiento cientifico que Lakatos habia
intentado hallar en la historia de la ciencia, se habia convertido en su pro-
posito real. La idea de encontrar una especie de estructura racional para
explicar el desarrollo de la ciencia en todos sus momentos, no sélo era una
pretensién ingenua, sino reduccionista, yaque termind por concebir que el
gran debate epistemoldgico debia centrase inicamente en la teorfa de las ra-
cionalidades que han hecho de la ciencia lo que es. Una interpretacion que
podemos vincular ficilmente con el idealismo hegeliano. “Ademds, y ésta
es la dificultad principal, Lakatos toma el procedimiento cientifico como
patron de racionalidad, sin que se haga referencia siquiera al valor real del
conocimiento (o sea, a su verdad)”®. Y al tratar de evitar el escepticismo

67  Ibid., p. 137.
68 M. Artigas, Filosofia de la ciencia, op. cit., p. 93.

147



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

con esta teoria de la racionalidad cientifica, terminé incentivindolo adn
mds, pues no era parte de su reflexién filoséfica el tema central de la verdad
de la ciencia, que es la razén de ser de la epistemologia.

3.2.4. Paul Feyerabend: el anarquismo epistemologico

En su primera etapa, Feyerabend estuvo muy cercano al racionalismo
critico de Popper, por lo que su perspectiva, durante este periodo, fue me-
surada y propositiva. Dos fueron los aspectos principales que destacaron en
su pensamiento. Por un lado, un enfoque normativo de la epistemologia,
que justificé como realmente orientativo para las labores cientificas, y por
otro, una metodologia para la filosofia de la ciencia, que se desentendiera
completamente de la metafisica para seguir su marcha progresiva, puesto
que a su entender, la insistencia en un conocimiento cierto obstaculizaba
el progreso cientifico. Esto es evidentemente incompatible con la busqueda
de la ciencia de un conocimiento verdadero, que aunque con sus limitacio-
nes de todo orden es perfectible y aproximativo, por lo que si que se puede

aseverar que el conocimiento cierto es alcanzable por medio de la ciencia.

Esta fase popperiana de Feyeraband contrastaria de manera contradicto-
ria con la siguiente, puesto que el relativismo que de alguna u otra manera
se entrevia en su postura inicial, se harfa mds contundente. Su zeoria del
anarquismo epistemoldgico, consideraba que toda fundamentacién meto-
dolégica (posicién que habia defendido en su primer periodo), era un sin
sentido, y que el tnico principio que se podia establecer en la filosofia de la
ciencia era “todo vale”, que recuerda al principio del homo mensura de Pro-
tdgoras en sus Antilogias (el hombre es la medida de todas las cosas, de las
que son en aquello que son, y de las que no son en aquello que no son). En
realidad, lo que intentaba Feyerabend® era plantear una especie de juego
dialéctico en contra del cientificismo, con el objetivo de hacer notar que la
filosofia empirista y positivista hace imposible el conocimiento desde otro
punto de vista al restringir la misma experiencia de los hechos, porque tam-
bién determina qué debe ser entendido como experiencia, y lo que debemos

entender por un hecho.

69 P Feyerabend, Tratado contra el método: Esquema de una teoria anarquista del conocimiento, trad. D. Ribes,
Madrid, Tecnos, 1981.

148



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

A pesar de ser un gjercicio interesante a nivel critico, también se mani-
fiesta en Feyerabend la imposibilidad de una solucién valida y subsecuente
con su amonestacion irdénica. Al respecto, llegd a decir que la tnica forma
de reorientar el conocimiento cientifico era volver a las fuentes mismas de la
historia de la ciencia. Es claro, que este planteamiento no correspondia con
las exigencias propias de la epistemologia, puesto que limitaba nuevamente
la naturaleza del conocimiento cientifico a los rasgos histéricos de su racio-
nalidad, que no es lo mismo que abordar de forma contundente el tema de
la verdad de la ciencia. Esta imagen anarquista del conocimiento, impregna
gran parte de la sociedad y la cultura contemporénea, y si bien tiene aspec-
tos salvables como los sefialados, termina por decantar una limitacién muy
equivoca, que dio paso a un nuevo escepticismo en la filosofia de la ciencia.

3.3. El debate contemporaneo: realistas y antirrealistas

En el centro de los debates epistemoldgicos de la actualidad, el realismo
con frecuencia es un referente primordial en relacion con la naturaleza del
conocimiento cientifico, y en especial con el tema del valor que tiene este
mismo. En concreto, el realismo reconoce la existencia independiente de
los objetos frente al entendimiento que se los representa, y ademds, entien-
de que en la relacién cognoscitiva es el objeto el que tiene prevalencia sobre
nuestras facultades sensibles o intelectuales (sin dejar de reconocer cierta
agencia en estas tiltimas), puesto que es lo real aquello que determina y es-
pecifica dicha relacién™. Algo que sin duda confirma la ciencia experimen-
tal, porque el estatuto ontoldgico de los objetos (lo que estd ahi delante) es
su misma condicién de posibilidad.

En cambio, el antirrealismo niega este estatuto ontoldgico de lo real y lo
reduce a una construccion o estado innato del pensamiento, y en virtud de
la inexistencia del mundo externo es imposible trascender el conocimiento
mismo, es decir, lo Gnico que es posible conocer es nuestro pensamiento.
Lo que se traduce en un inmanentismo que simplifica el ser al conocer. Esto
impide afirmar que la ciencia sea un conocimiento verdadero, e implica
normalmente un convencionalismo o instrumentalismo a la hora de consi-
derar el valor del conocimiento cientifico. La tinica correspondencia que se

70 R.Bulla, Nociones preliminares de Teoria del conocimiento, op. cit., pp. 204-206.
149



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

busca es la de las teorias con los datos observables, que se reducen a simples
apariencias o manifestaciones fenoménicas de la realidad.

En el contexto de las ciencias mas abstractas hay evidentemente una ma-
yor identificacién con la posicién antirrealista, pues a un fisico cudntico le
basta que las teorias coincidan con algunos fenémenos observables, puesto
que el mundo microfisico no es una realidad que podamos traducir con
precision o siquiera observarla de la forma ordinaria en la que lo hacemos.
Laimagen del mundo cudntico ha favorecido una actitud escéptica ante una
realidad objetiva que se diga en si misma verdadera. No obstante, esto no
contradice en ningin momento al realismo, pues los objetos microfisicos
tienen su propio estatuto ontolégico, s6lo que conocido imperfectamente a
través de nuestros instrumentos, pero es un conocimiento que seguramente
seguiremos precisando con el tiempo.

Es interesante advertir, sin embargo, que incluso cuando estudiamos aque-
llos 4mbitos del mundo natural que se encuentran muy alejados de las posi-
bilidades de observacién directa o instrumental, el realismo proporciona el
marco general de la investigacion cientifica. Aunque no seamos capaces de
proporcionar un significado realista preciso a cada uno de los componentes
de nuestros modelos, intentamos determinar las propiedades del mundo
real en la medida de lo posible™.

Hay entonces una tendencia constante de parte de los cientificos por
relacionar las representaciones abstractas con los datos particulares que aun
son imprecisos, mientras que las representaciones realistas se vinculan mds
a los objetos o fendmenos de estudio que se encuentran organizados, y de
los que, por lo mismo, tenemos una representacién mas precisa y menos
falseable. Lo que resulta significativo, porque el criterio para obtener una
representacion realista o abstracta no s6lo depende del fendémeno de estu-
dio al que atienda la disciplina, sino que también precisa de la claridad que
se posea de la organizacion del objeto, obtenida en la observacién empirica.

De cierta forma, el antirrealismo en su dimension abstracta tiene aspec-
tos bastante relevantes, porque nos permite ver una imagen de la ciencia
que necesitara seguir perfeccionando su conocimiento de los fenémenos.
Asi como el realismo nos permite entender que los esfuerzos de la ciencia

71 M. Artigas, Filosofia de la ciencia, op. cit., p. 102.
150



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

no son en vano, al contrario, son aproximativos y se guian por semejanzas
o analogias, no siempre tan racionales o tan intuitivas, sino buscando una
proporcionalidad o equilibrio entre las mismas. Al final, reconoce humil-
demente que la verdad sale a nuestro encuentro, y que serd el fin al que
seguiremos aspirando.

Conclusion

Al tratar de representar la totalidad del estado de cosas que nos rodea
es imposible dar con una sola imagen del mundo. La naturaleza formal del
lenguaje matematico no nos garantiza una representacion fiel de las cosas.
Asi que dicho lenguaje no guarda ni siquiera una semejanza directa con
aquello que representa, y tampoco se le puede considerar una lengua per-
fecta, moldeadora del ser y principio del cambio. Asi que divisar el universo
desde la perspectiva de las ciencias formales sugiere mas limitaciones que
libertades. Algo similar sucede desde el marco de las ciencias empiricas,
cuyo resultado no ha sido precisamente un modelo holistico de la estructu-
ra del mundo fisico acertadamente consolidado y demostrado a cabalidad.
Al contrario, nos hallamos en un panorama habituado cada vez més a la
incertidumbre y a la incompletitud de nuestros recursos explicativos, pero
lo que si logramos comprobar reiteradamente es el hecho de que nuestros
alcances siempre son parciales, y en muchas situaciones dubitativos. Esto
no ha obstaculizado del todo el sentido del progreso cientifico, més bien le
ha brindado la oportunidad de precisar las condiciones de su perspectiva en
el marco de sus propias anticipaciones histdricas y socio-culturales.

Este escenario logra situar en contexto la pertinencia de la epistemologia,
que ha venido orientando el quehacer de la ciencia y llamando la atencién
en torno a la naturaleza misma del conocimiento cientifico y su axiologia,
que no ha dejado de ser relevante, en especial durante las ultimas décadas.
Es mas, la epistemologia no s6lo ha forjado una reflexién cuidadosa sobre
las imdgenes del mundo, que la misma ciencia ha venido transformando
con el tiempo, sino que también nos ha permitido consolidar una reflexién
con respecto a sus condiciones heuristicas y demostrativas, que en general
llevan a mejorar ciertos condicionamientos metodoldgicos en cada drea del
conocimiento. La reflexion filoséfica acompana y sitta estos sucesivos pro-

151



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

gresos de la ciencia, y si bien la filosofia no se agota en el abordaje de la na-
turaleza del conocimiento, si es cierto que ocupa un espacio signiﬁcativo en
lo que respecta al esclarecimiento de quién es el hombre y cémo se relaciona
con lo que lo trasciende.

La imago mundi que ha trazado cada uno de los pensadores aqui men-
cionados, incluso aquellos de los que no se ha hecho una referencia ex-
plicita, nos revela metaféricamente formas de entender la relacién hom-
bre-mundo. Algunas por su tendencia mds univoca, vislumbran que dicha
relacién depende de un conocimiento susceptible de ser verificado empi-
ricamente (como el empirismo o el positivismo), o que estd establecido 4
priori en el marco de la razén (como el idealismo cartesiano o kantiano);
imdgenes que contrastan con criterios que son proclives a valorar esa re-
lacién hombre-mundo a partir de un horizonte més equivoco, en donde
el conocimiento cientifico se reconoce como un modo de explicar lo real
a partir de una dimensién cargada de subjetivismos y relativismos, que es-
tin motivados o limitados por las inadvertidas condiciones que engloban
el mismo progreso cientifico como la situacién histérica en la que emergen
las revoluciones cientificas, en oposicion a la tradicién aceptada, o también
por las motivaciones que son inherentes al individuo o la comunidad que
las formula, en las que no dejan de entreverse rasgos inconscientes o in-
voluntarios que estdn presentes en la labor heuristica o metodolégica. Es
mds, el relativismo que impera en estas situaciones puede derivar en escep-
ticismo, una situacion de duda constante que pone en entredicho cualquier
postura objetiva o referencial.

Aun asi, y al contrario de lo que se cree, estos periodos decadentes en
el contexto cultural, que se cifran como problematicos, son también la so-
lucién, pues este es precisamente el panorama en el que surgen nuevas po-
sibilidades para entender y resolver cuestiones de una manera novedosa.
Lo que permite decantar los mejores esfuerzos de las multiples posiciones
y perspectivas que convergen en circunstancias de incertidumbre. De alli
la importancia de otro tipo de enfoques que retornan a la tradicién con
dnimo conciliador, pero renovando sus alcances con otra manera de ver o
de concebir las condiciones del conocimiento. En este sentido, el realismo
epistemoldgico emerge como una posicién conciliadora, especialmente el

152



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

realismo de cariz anal6gico que conserva lo esencial de las tradiciones, y
no de todas sino de unas pocas, en cuanto sus horizontes permiten un en-
cuentro dialdgico. Pero si la identidad de la tradicién se mantiene, el cam-
bio también, precisamente porque renueva la forma de entender la relacion
hombre-mundo, y esto conforme a la sutileza que evita la arbitrariedad y
el objetivismo a ultranza, y que permite ir de la diversidad de los entes a la
unidad del conocimiento, para comprender la diversidad del pensar en la

unidad del ser.

153



Figura 13.

La Escuela de Atenas, cimiento de la epistemologia

Adaptado de La Escuela de Atenas, de Rafael Sanzio 1509-1511, disponible en Rafael Sanzio -

File:Sanzio 01,jpg, Dominio piiblico, https://commons.wikimedia.org/w/index.php2cu-
rid=3635235


https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=3635235
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=3635235

Capitulo 1V

Epistemologia: la naturaleza de la ciencia vy sus
P g J
dimensiones

Scrates. -¢No te parece, entonces, desvergonzado, que quienes no saben qué es

el saber pretendan explicar cdmo es? Hace tiempo, Teeteto, que nuestra con-
versacion ha incurrido, efectivamente, en un circulo vicioso. Pues hemos dicho
miles de veces «conocemos» y «no conocemos>, «sabemos» y «no sabemos»,
como si nos entendiéramos el uno al otro, siendo asi que desconocemos qué es

el saber. Todavia en este mismo momento, si me apuras, nos hemos servido de
expresiones, como «desconocer» y «entender>, de la misma manera que si
tuviéramos derecho

a utilizarlas, a pesar de que carecemos del saber.

Platon

Sentimos que aun cuando todas las posibles cuestiones cientificas hayan recibido
respuesta, nuestros problemas vitales todavia no se han rozado en lo mds minimo.
Por supuesto que entonces ya no queda pregunta alguna; y esto es precisamente la

respuesta.
Ludwig Wittgenstein

Introduccion

El conocimiento espontdneo de la realidad caracteriza nuestra forma
ordinaria de ser en el mundo, incluso podria decirse que nuestro sentido
comun de las cosas es de cierta manera correcto, pues nos permite entrar
en contacto con una situacion real y responder a la demanda particular que
esta misma nos plantea, sin necesidad de un esfuerzo sistemdtico ni rigu-
roso. Es el caso de las actividades de la vida cotidiana, tan concretas y con-
tundentes que nos hallamos inmersos en el “ahi” de lo cotidiano, sin cues-
tionar necesariamente sus aspectos superficiales (y mucho menos aquellos

155



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

atin mds profundos) para estar a la altura de lo que implica nuestra propia
cotidianidad. En efecto, las experiencias ordinarias forjan en nosotros un
conocimiento de primera mano, es decir, vinculadas a la particularidad de
las cosas. Lo que nos permite aprovechar esa experiencia y curtirla con el
paso del tiempo. Sin duda, esto genera cierta confianza en nosotros para
desenvolvernos con flexibilidad y solvencia en varias actividades que rea-
lizamos comtnmente. Incluso, en algunas tareas técnicas parece suficiente
un conocimiento espontdneo de la actividad en si misma y del habito ope-
rativo para ajustar pormenores en la obtencién del producto que se espera.

En este sentido, la teorizacién podria ser percibida como un factor innece-
sario o tal vez accidental frente al conocimiento que deviene de la experiencia
o el que acontece por el sucesivo refuerzo que implica ejecutar habitualmente
una labor de forma operativa. Asi que la teoria podria favorecer a un indi-
viduo al adquirir mayor consciencia de su quehacer, si ya lo conoce; pero la
teoria seria poco significativa si se carece de la experiencia que ofrece siem-
pre un conocimiento directo y particular de la cosa o del ¢jercicio de dicha
actividad operativa. Sin embargo, esto no quiere decir que el conocimiento
espontaneo carezca de imperfecciones, todo lo contrario, nuestra experiencia
comun de la realidad esté llena de defectos e imprecisiones, que en muchas
ocasiones corregimos a través de la adquisicién del hébito como sucede con
las labores que exigen cierta pericia, y que slo brinda la préctica constante de
una determinada actividad. Pero no siempre es asi, es evidente que este tipo
de conocimiento no puede justificar lo que acontece, mas alld de hacer ciertas
observaciones simples y vulgares, y es cuando empezamos a notar que el co-
nocimiento espontaneo es insuficiente para dar razon de ser de las cosas o del
mismo sentido de las actividades operativas que se realizan habitualmente.

Con lo anterior, podemos ver con mayor precision que este estado asiste-
matico y defectuoso del conocimiento espontineo refleja una forma de inte-
ractuar con el mundo que posee sus propias singularidades y que tiene una
importancia contundente para entender nuestra naturaleza racional y todo lo
que de esta se deriva en términos gnoseoldgicos y criteriolgicos, pero también
es claro que superamos el estado particular en el que nos hallamos cognosci-
tivamente, y que propendemos a establecer universalizaciones por medio de
nuestros conceptos, gracias a que podemos abstraer de las cosas sus aspectos

156



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

accidentales, y entender lo que son. La experiencia sensible es asi la antesala del
conocimiento intelectual, y podrfamos decir lo mismo con respecto al conoci-
miento espontaneo, que segun lo anterior, es condicion size gua non del cono-
cimiento cientifico. Es cierto que la ciencia al verificar y contrastar no restringe
su labor a la teorizacién pura, también la hallamos relacionada con la particu-
laridad de las cosas, pero le es inherente una sistematizacion, objetividad y rigor
que le lleva a decantar las leyes o las regularidades del universo fisico. Este ha
sido el éxito que la ciencia moderna impuso con su consolidacién y progreso
durante los siglos XVIy XVII, pero estrictamente hablando no es este el inico
sentido de lo que podemos entender como ciencia. La filosofia cldsica, cuya
imagen ha sido inmortalizada en el fresco de La Escuela de Atenas de Rafael
Sanzio (Figura 13), ya consideraba que la ciencia (episteme) es el conocimiento
cierto por causas, y no aquellas que son las mis inmediatas a los sentidos, como
las que suele examinar la fisica, la quimica o la biologfa, sino aquellas que son
las primeras causas de las cosas, y que estudia la metafisica o prima philosophia.

De entrada esto nos anuncia una doble manera de entender el estudio
de la ciencia, que serd significativo tener en mente para introducirnos en la
epistemologia. De esta manera, mientras que la ciencia moderna describe
c6mo es el mundo fisico en su efectiva manera de darse a nuestros sentidos,
la ciencia cldsica nos dice qué es la realidad para decir posteriormente coémo
son las cosas. Un aspecto importante si nuestra pretension es aproximarnos
a la epistemologia desde un caracter realista y analdgico. Para esto acotare-
mos nuestro abordaje a explicar de forma general la naturaleza de la ciencia,
asi como su objeto, su método y sus construcciones tedricas, a partir de la
perspectiva del filésofo espafiol Mariano Artigas, que complementaremos
mds adelante (capitulo V) con algunas aclaraciones que se derivan del and-
lisis sobre la verdad y la objetividad en la ciencia que ha realizado el filésofo
italiano Evandro Agazzi. Ambos autores, representantes de la epistemolo-
gia contempordnea, nos permiten acercarnos a un realismo cientifico-fi-
loséfico que manifiesta una llamativa correspondencia con la naturaleza
analédgica del pensamiento de Mauricio Beuchot, que hemos expuesto en
lo precedente (capitulo II), y que nos permitira extraer una serie de conclu-

siones en camino hacia una interdisciplinariedad analégica.



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

1. El objeto de la ciencia y sus tres dimensiones

Como yalo advertiamos, en la vida ordinaria nos hallamos en una actitud
que podemos denominar precientifica, alli hay ciertamente una bsqueda de
significado o de sentido pero sin pretensiones sistematicas y mucho menos
objetivas. La ciencia en cambio es una busqueda incesante de explicaciones
que pretenden establecer posibles soluciones a problemas que se plantean en
el contexto de una disciplina en particular. Esta es una primera caracteristica
que es comun a todas las ciencias. Comparten precisamente la intencion de
ex-plicare (literalmente plegar hacia fuera), que implica poner al alcance de
nuestro entendimiento los fundamentos que justifican racionalmente un es-
tado de cosas. Al respecto Mariano Artigas’™ afirma que la actividad cientifica
es un saber explicativo, concepcion que no difiere del ideal clasico de la epis-
teme, entendida como un conocimiento cierto por causas. Para entender mejor
esta concepcion de la ciencia a partir del sentido de la perspectiva clasica del
realismo aristotélico es importante considerar dos aspectos primordiales.

Por un lado, tenemos el hecho de que las cosas tienen una independencia
ontoldgica, es decir, son entidades que existen fuera de nuestro entendimien-
to, y; por otro lado, consideremos que el ser humano estd facultado de razén,
por lo mismo le es inherente a su naturaleza conocer lo que las cosas son.
Cabe aclarar que la primacia en esta relacién entre cognoscente y ente cono-
cido la tiene este ultimo, esto quiere decir que el entendimiento es medido
por la realidad de la cosa conocida, y no al contrario. Segun esto, se debe
reconocer que hay dos érdenes supuestos desde esta perspectiva: un orden
ontoldgico o real y un orden gnoseoldgico o mental. El orden ontolégico es
fundamento del orden gnoseoldgico, de alli que el conocimiento verdadero
en relacién con el pensamiento sea considerado como la correspondencia
del entendimiento con la realidad de la cosa, en otras palabras, existe adecua-
cién en lo que afirmamos o negamos de un estado de cosas cuando la verdad
l6gica coincide con la verdad ontoldgica, que es la esencia misma de la cosa.

El tema de la verdad como correspondencia nos lleva precisamente a enun-
ciar una proposicion que establece la conveniencia o disconveniencia entre
algunos términos para establecer un conocimiento cierto de la realidad que
nuestro entendimiento afirma como verdadero. Esta seguridad de estar en la

72 M. Artigas, Filosofia de la ciencia, op. cit., p. 120.
158



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

verdad, que es lo que supone todo conocimiento cierto, se puede comprender
a partir de tres tipos especificos de certeza, a saber, la certeza moral, cuyo sus-
trato se encuentra en las leyes morales, la certeza fisica, que se sustenta en las
leyes naturales, y la certeza metafisica, que se fundamenta en la esencia misma
de las cosas™. Como lo podemos observar, hay una especificidad de los grados
de certeza en los que se halla nuestro entendimiento con respecto a la accion,
al mundo y al ser (en general), que poseen su fundamento propio y del cual se
deriva respectivamente la posibilidad de afirmar o negar sin temor de errar. En
el caso de la ciencia sus explicaciones alcanzan un grado de generalidad parcial,
por ¢jemplo, en las ciencias experimentales hay ciertos limites a las explicacio-
nes causales, dichos limites devienen de la misma contingencia de la materia.
Una situacién similar afronta las ciencias humanas, Cuyo marco de accién estd
limitado por el fenémeno de la libertad. Pero no es este el caso de la metafisica
en el que el grado de certeza se fundamenta en lo que son las cosas mismas, por
lo que es maximo el grado de generalidad en este sentido™. Con esto se quiere
dar a entender que las explicaciones de la ciencia son limitadas porque se res-
tringen a su propio objeto de estudio, pero cuyo fundamento o causa es posible
conocer al estar supuesto en la concrecion real y efectiva de la cosa conocida.

De alli que preguntar por la causa, no solo implique cuestionar qué es lo
que ha producido el acaecimiento de un determinado fendmeno, ya que esto
restringirfa el marco de la explicacién a identificar cudl es la causa eficiente de
una cosa (como el artista lo es frente a su obra), sino que también abarca el
hecho de preguntar por lo que constituye a la cosa (causa material), ast como
determinar cudl es su esencia (causa formal), es decir, lo que la hace ser esa cosa
y no otra; pero sobre todo es importante conocer su teleologia, lo que llama
Aristoteles causa final. Y si bien el grado de generalidad de la metafisica no
es el mismo que se presenta en las ciencias particulares, no por esta razén las
ciencias formales, sociales y naturales dejan de aproximarse a una cierta uni-
versalidad y necesidad que es siempre gradual segun la disciplina y su objeto
de estudio. Esto seguramente plantea contrariedades a quien estd acostum-
brado a considerar que en la ciencia no hay tales bases inconmovibles como lo
da a entender el hecho de que existan tales fundamentos o causas de las cosas,

73 R.Bulla, Nociones preliminares de Teoria del conocimiento, op. cit., pp. 77-84.
74 M. Artigas, Filosofia de la ciencia, op. cit., p. 120.

159



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

pero esta serfa una perspectiva escéptica y relativista que negaria la posibilidad
de hallar certeza en la ciencia. Pero lejos de considerarlo asi, el realismo filo-
sofico se repliega al orden ontoldgico que le permite establecer la universali-
dad y la necesidad de las explicaciones de forma graduada en lo que respecta
al conocimiento cientifico, sin tener que afirmar sin mas que existe para las
ciencias certezas inmutables y absolutas como lo supone el racionalismo mo-
derno. De esta manera, se evita la equivocidad a la que tiende una posiciéon
escéptica o relativista, asi como la univocidad de una posicién racionalista,
y se promueve una posicién analdgica que acepta explicaciones universales y
necesarias segun los alcances y los limites de cada disciplina cientifica.

Esclarecido este primer aspecto que nos presenta la actividad cientifica
como un saber explicativo, limitado simultdneamente por los objetos de es-
tudio de las diversas ciencias y por nuestras capacidades cognoscitivas, po-
demos comenzar a examinar los objetivos, los métodos y los resultados o
construcciones de las ciencias, que constituyen los tres niveles principales en
los que se concentra la reflexién epistemoldgica y que analizaremos a con-
tinuacion de forma general. Iniciemos estableciendo que toda ciencia tiene
dos tipos de objetivos: tedricos y practicos. Decimos que toda ciencia los tie-
ne porque por mds que una ciencia se incline a ser tedrica o practica nunca se
desliga de su opuesto natural, podria decirse que toda ciencia mantiene una
tension interna entre los objetivos teéricos y los objetivos pricticos.

Esto en realidad es interesante desde el punto de vista de las relaciones di-
rectas o indirectas que cada una de las disciplinas tiene con las demés. Para en-
tenderlo de forma apropiada consideremos que los objetivos tedricos buscan
el conocimiento en cuanto tal, mientras que los objetivos practicos pretenden
la consecucién de un fin de cardcter aplicativo y que puede variar segun la
ciencia de la que hablemos, puede interesarle el dominio de la naturaleza o la
aplicacién de un estudio en determinadas circunstancias en favor del mismo
conocimiento experimental e incluso en favor de la misma sociedad. Pero sin
importar que tan tedrica o practica sea una ciencia, ésta siempre mantendra
una tension entre su inclinacién més inmediata y su tendencia contraria.

Ni siquiera las ramas mds abstractas de la filosofia, como la metafisica, son pu-
ramente tedricas. En efecto, aunque la metafisica no proporcione indicacio-
nes concretas sobre la vida prictica y se cultive por puro amor a la sabiduria,

160



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

nos aporta conocimientos que influyen en los problemas mas profundos de la
vida humana; la metafisica es el esqueleto sobre el que se asienta nuestra cos-
movision, lo que pensamos acerca del mundo, del hombre y de Dios: influye
en toda nuestra actuacién, aunque con frecuencia solo de modo implicito”.

El mismo Mariano Artigas’, aclara que una ciencia particular puede te-
ner una serie de objetivos especificos en orden a lograr un objetivo general,
que en el caso de las ciencias experimentales puede entenderse en torno a
cuatro actividades especiales que se ejecutan en el contexto de toda discipli-
na: la investigacién, que busca conocimiento nuevo, la sistematizacion, que
organiza los conocimientos ya obtenidos, la transmisidn, que es la forma en
la que se dan a conocer esos conocimientos, y la aplicacidn, que tiene que ver
con el hecho de cémo se pueden resolver ciertos problemas que se plantean
en el contexto de una ciencia determinada. Cada una de estas actividades
es independiente de las otras, pero todas forman una sola unidad, que in-
tegran los diferentes esfuerzos del conocimiento cientifico, y ofrece asi una
imagen integral pero también diferenciada de los objetivos de la ciencia.

En cuanto a los métodos de las ciencias es crucial tener presente que
estos son un camino o un medio a partir del cual se logran los objetivos
propuestos. Ciertamente, esto implica un vinculo entre los métodos, los
objetivos y los fenémenos que estudia una disciplina concreta. No olvide-
mos que cada ciencia, desde su marco diferencial, se aproxima a la realidad
de una forma distinta. Asi que cada disciplina existente se harfa cargo de
un fragmento de la realidad de su objeto de estudio, asi como cuando se
convida una hogaza de pan a quienes participan en el dgape. Resulta evi-
dente que un solo objeto de estudio exige que éste sea analizado desde la
perspectiva de diversas disciplinas, y siempre a partir de un método especial
que las diferencia metodolégicamente. Pero lo que no podemos perder de
vista es el hecho de que esta es una obra humana, es decir, no es la cosa real
la que demanda un estudio minucioso bajo una dptica especifica, somos los
seres humanos los que decidimos aproximarnos al fenémeno de una forma
determinada, y esto es fruto de nuestra convencidn, un artificio del cual nos
valemos para comprender lo que es la cosa real.

75 Ibid.,p. 122,
76 Ibid., pp. 122-123.

161



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

Se quiere dar entender con esto que el ser humano es el responsable de
la construccion del objeto de una disciplina determinada, no de la cosa real
que existe de forma independiente de nuestra facultad cognoscitiva, sino de
la racionalizacién que hacemos desde un campo disciplinar muy concreto
para poder estudiar la cosa a partir de un punto de vista. Sin embargo, lo
anterior no solo comprende la construccion del objeto de la disciplina sino
también la configuracién de las teorias que versan sobre ese objeto, este es
el primer paso fundamental del método de una ciencia, el segundo es com-
probar la validez de dichas teorfas. Ambos pasos estan relacionados con
los objetivos que le son propios a cada ciencia, y de alli la relevancia de la
teleologia del conocimiento cientifico.

Este es sin duda uno de los temas medulares de la epistemologia, ya que
comprobar la validez de las teorias implica plantearse la pregunta de cémo se
construyen estas mismas. Por lo tanto, es primordial acudir al contexto en el
cual surgen las construcciones cientificas. Artigas denomina construcciones
cientificas a “los resultados de la aplicacion del método cientifico en una de-
terminada disciplina...que ordinariamente son un conjunto de proposicio-
nes, modelos y teorfas™”. Esto exige ir directamente a los objetivos y métodos
que son el contexto de las teorias, puesto que son estos los fundamentos de
su significado. Si una teoria en particular se descontextualiza es claro que no
podré validarse legitimamente, ya que se pierden de vista los objetivos y los
métodos de los que se ha valido una disciplina para su construccion. Algo que
sucede usualmente con el cientificismo o el positivismo, que solo considera
validos los conocimientos que devienen de un unico tipo de ciencias.

Este tipo de inconvenientes se evitan fécilmente si se reconoce que el cono-
cimiento cientifico debe valorarse teniendo en cuenta los distintos contex-
tos en que se plantea, o sea, los diferentes objetivos y métodos que utilizan
las diferentes ciencias; asi se reconocera, por ejemplo, que la ciencia expe-
rimental adopta perspectivas particulares que no permiten decir nada, nia
favor ni en contra, de lo que cae fuera de ellas™.

Hay una coherencia interna a toda actividad cientifica cuya estructura
principal se refleja en las tres dimensiones mencionadas. Ya hemos aclarado

77 Ibid.,p. 126.
78 Ihid.,p. 127.

162



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

que los objetivos permiten encauzar las rutas de accién de cualquier tipo de
ciencia, y los métodos, adecuados a la teleologia de una disciplina en particu-
lar, logran trazar los caminos mdas apropiados para la consolidacién de esos
propdsitos; ambas dimensiones (objetivos y métodos) se convierten en la
condicién de posibilidad de las construcciones cientificas, resultados que no
son estéticos sino dindmicos, lo que le da sentido al mismo progreso cienti-
fico. Esta disposicion relacional en la que se encuentran las tres dimensiones
puede ilustrarse de forma integrada. A modo de representacién (ver Figura
14), piénsese en un circulo en el que internamente se ordenan los objetivos,
los métodos y las construcciones (o resultados) de una ciencia formalizada,
que deben corresponder con la naturaleza propia del objeto de estudio. Por lo
que serfa importante introducir una aclaracién més al respecto.

En la escoléstica, periodo histérico de la filosofia medieval, se establecié una
diferencia entre el tipo de ser que es estudiado por més de una ciencia, conocido
como objeto material, y el aspecto particular desde el cual se realiza dicho estu-
dio, que corresponde al objeto formal quod, diterente del objeto formal quo que
es la posicién o los recursos que se adoptan para llevar a cabo dicho estudio”.
Por ejemplo, en la Légica el objeto material son los pensamientos (los actos de
la mente como lo son la idea, el juicio y el raciocinio), mientras que el objeto
formal es la rectitud, y es un estudio que se enfoca desde la razén natural.

A partir de la caracterizacion que se ha sefialado se puede observar que la
ciencia no es un concepto que esté determinado a utilizarse para denominar
inicamente a los conocimientos formales o experimentales. Las tres dimen-
siones citadas de ninguna manera contradicen el hecho de que la teologia, la
filosofia y las humanidades no deban ser consideradas verdaderas ciencias. Es
mas, dichos saberes han estado presentes desde antafo, en la Antigiiedad, por
cjemplo, no existfa diferencia entre filosoffa y ciencia (hemos aclarado ademas
el sentido de episterne desde la perspectiva de Aristdteles), y sélo hasta la Edad
moderna se incorpora esta distincién formal, en especial debido al éxito que
lograron consolidar disciplinas como la fisica, y de forma posterior, la quimica
y la biologia. Pero conviniendo en la caracterizacién enunciada de la ciencia
como saber explicativo, y la disposicién jerdrquica de las dimensiones anun-
ciadas, es justificable ampliar el espectro a otros 4mbitos del conocimiento.

79 Ihid.,p. 131,
163



Racionalidad analogica y fotmacio'n interdisciplinar

Figura 14.
Objeto de estudio y dimensiones de una ciencia concreta
TN
/ I \
7 ! \
\0\0 ’ % d b
P
AN [ =,
N n% N ‘)
NIRRT I B % B
- e & ! 76, “h. §
& & & I G o, \
> AT ] o, &, \
o KO L d) [
/ \t \0 I 5 4"- \
/ 0’0 6\2‘ I ‘V(,, (aj-
P ~ 0 I I ,(() g ~
; p \
7/ 1y N

Elaboracion propia. Basada en Ibid., pp. 128-131.

Diversas son entonces las formas en las que consideramos la realidad,
son también multiples las perspectivas y las vias tedricas o practicas que nos
conducen a esta. Pero sin necesidad de hacer una clasificacién pormeno-
rizada de las ciencias existentes y de las disciplinas y especializaciones que
seguiran emergiendo con el tiempo, podemos plantear algunas distinciones
epistemoldgicas que contribuyan al didlogo sobre la dimension ontoldgica
que es objeto de estudio de las diferentes ciencias, asi como las relaciones
que por lo tanto pueden existir entre estas mismas. Siguiendo los criterios

164



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

de Mariano Artigas®, podemos hablar en primera instancia de ciencias
sapienciales, que delimitan los horizontes de las demds ciencias. Una pro-
piedad que estd directamente relacionada con la sabiduria porque a ésta le
es inherente establecer el orden de las cosas. En consecuencia, integrar el
conocimiento es menester del sabio que piensa en correspondencia con la
unidad ontoldgica, a partir de la cual se despliega el orden gnoseoldgico y
epistemoldgico. Las ciencias de cardcter sapiencial son la teologia y la filo-
soffa respectivamente, y mientras que la Teologia es ciencia arquitectdnica
en el grado sobrenatural, la Filosofia, y especificamente la Metafisica, lo es
en el grado natural.

Desde luego, el objeto material de la Teologia es Dios, y su objeto formal
es precisamente la revelacién dada por Fl mismo, a partir de la cual se obtie-
nen una serie de conclusiones que se sistematizan y organizan segun los fi-
nes especulativos o pricticos que cada disciplina teoldgica posea, como es el
caso de la teologia biblica, dogmatica, patristica e histdrica, que pertenecen
a la reologia especulativa, o la teologia moral, juridica, littrgica y espiritual
que se integran en la zeologia prictica ®'. Asi mismo, la Metafisica como el
estudio del ser en cuanto ser, investiga las primeras causas de las cosas, sus
modos de ser, y sus propiedades trascendentales. Por tal motivo, también es
una ciencia sapiencial, dispone el orden de los saberes que estin dirigidos al
estudio de la realidad y que asumen su posicién desde la razén natural, y no
a partir de la razén revelada como en el caso de la Teologia.

En el caso de la ciencias filosoficas se consideran centrales algunos tra-
tados como el ya mencionado, la Mezafisica, que estudia el ser en general y
se divide en Ontologia, Axiologfa y Estética filos6fica; asi como la Filosofia
de la naturaleza, que estudia la naturaleza del cosmos y los seres materiales
del mundo, este tratado se divide en Cosmologia filoséfica, Cosmogonia y
Cosmografia; también encontramos la_Antropologia filoséfica, que estudia
el hombre en cuanto hombre, y de este se derivan diversos tratados como la
Teorfa del conocimiento, la Légica, la Filosofia moral, la Filosofia politica,
etc.; y por ultimo, la Teologia natural, que estudia la existencia y la natura-
leza de Dios a partir de la razon natural como se aclaraba hace un instante.

80  Ibid., p. 133.

81 R.Bulla, Nociones preliminares de Teoria del conocimiento, op. cit., p. 147.

165



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

Asi que cualquiera que se introduzca en las ramas del conocimiento
natural o formal se situard consciente o inconscientemente en principios
filosoficos, cuyo origen podrd rastrear en la metafisica, la filosofia de la na-
turaleza, la antropologia o la teologia natural. Es realmente insondable el
universo del conocimiento humano, y siempre que €jerzamos una activi-
dad cientifica restringida a las ciencias experimentales, o a cualquier otro
grupo de ciencias, estamos situados en los principios del ser y del pensar,
en los temas de la causalidad, en el cambio y la permanencia, y en muchos
otros topicos que hacen parte del haber de la filosofia, y que estan operando
en el fondo de todas las ciencias particulares. Ademds, disciplinas como la
filosofia de la naturaleza y la ética o filosofia moral, que son ramas de las
ciencias filoséficas hacen las veces de ciencias sapienciales, solo que en un
plano relativo, puesto que la filosofia de la naturaleza se vincula més direc-
tamente con las ciencias experimentales estudiando los supuestos de estas
disciplinas, y sobre todo vinculando a su reflexion los hallazgos que estas
mismas le proveen. De modo similar, la ética (de la mano de la antropologia
filoséfica) es, a su manera, una ciencia arquitecténica para la vida humana,
cercana a la pedagogia, la politica, la antropologia cultural, la sociologia,
entre otras ciencias que se ordenan mds directamente al hombre y a su con-
dicién existencial.

Silo vemos a grandes rasgos hay cuatro criterios universales que estan im-
plicados ya en las ciencias sapienciales, y a los que necesariamente se encuen-
tran vinculados todos los demds 4mbitos del conocimiento: el ser, el mundo,
el hombre y Dios. De forma holistica advertimos que las ciencias formales y
naturales, al independizarse de la filosofia, conformaron su propio estatuto
epistemoldgico y se convirtieron asi en ciencias particulares. De hecho, algu-
nos sin mayor vacilacion podrian asegurar que consideran que estos mismos
campos del conocimiento son las unicas disciplinas verdaderamente cientifi-
cas, aunque no sea asi como se ha venido aclarando. De cualquier forma, ya
hemos discutido lo que ocasiond esta circunstancia en el mismo desarrollo
de las ciencias del espiritu (actualmente ciencias humanas o ciencias socia-
les), y en sentido estricto, sabemos que esta tendencia univoca que limita la
acepcion de ciencia a un tnico y exclusivo orden del conocimiento, se origi-
na en reduccionismos cientificistas, que nada tienen que ver con la realidad

166



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

del progreso cientifico y ala larga terminan desembocando en aporiasy con-
tradicciones que ningtin bien le hacen al conocimiento en general.

Asi que examinemos brevemente los tres grandes grupos de ciencias parti-
culares existentes: las ciencias humanas, que estudian al hombre y todo aquello
que se deriva de su inteligencia y voluntad; las ciencias formales, que centran
su atencion en el fendmeno de la cantidad continua y discreta, en relaciéon
con los cuerpos, siempre en términos ideales y abstractos para realizar demos-
traciones de cardcter deductivo; y las ciencias experimentales, cuyo objeto de
estudio es la naturaleza, concebida como el conjunto de los seres y fenémenos
reales que se encuentran condicionados por la espacio-temporalidad.

Esto nos lleva a reflexionar en torno alos dos 6rdenes que enmarcan la ac-
tividad cientifica de estos tres grupos de ciencias particulares. Como se podra
notar las ciencias formales se inclinan evidentemente al orden ideal, algo que
podemos verificar en especial en las ciencias formales puras como la Geome-
tria, el Algcbra o la Aritmética, pero no es del todo asi en las ciencias formales
mixtas, pues como se puede suponer, implican una interaccion directa con
la realidad como en el caso de la Astronomia o el Célculo, aunque siguen
teniendo una relacion directa con el orden ideal. En lo que concierne a las
ciencias experimentales comprendemos que pertenecen al orden real como
se refleja en las ciencias bioldgicas como la Zoologia, la Botdnica o la Ecologfa,
pero no es igual en lo que respecta alas ciencias fisicas, como la misma Fisica, la
Quimica, la Geologia e incluso la Geografia, estas ciencias, en un grado dife-
rente, tienden también al orden ideal aunque estan més cercanas al orden real.

Algo similar sucede en el contexto de las ciencias humanas, estas precisa-
mente se pueden dividir en ciencias humanas reales, que estudian c6mo es el
hombre, tal y como lo refleja la Antropologia cultural y fisica, la Sociologia,
la Historia, la Economia, etc.; y en ciencias humanas ideales, que estudian lo
que debe ser el hombre, como la Pedagogia, la Gramatica, la Ftica, la Politica,
etc.®2. Vemos que, sin lugar a duda, hay relaciones disciplinares en distintos
grados, segun la tendencia que cada actividad cientifica posee, a partir del or-
den ideal o real al que se dirigen sus respectivos objetivos, y tiene mucho que
ver el que sean de naturaleza tedrica o practica (ver Figura 15).

82 Ibid., p. 155.



Racionalidad analogica y formaa'o’n interdisciplinar

Figura 15.

Ciencias sapienciales y ciencias particulares

CIENCIAS
-Ciencias practicas SAPIENCIALES
CIENCIAS
FORMALES
-Ciencias puras
-Ciencias mixtas
CIENCIAS

PARTICULARES

Elaboracion propia. Basada en M. Artigas, Filosofia de la ciencia, op. cit., pp. 128-
131 y en R. Bulla, Nociones preliminares de Teoria del conocimiento, op. cit., p. 146.

Insistimos por esto en la relevancia que tiene la teleologia de la ciencia, pues-
to que la manera en la que se configura la actividad cientifica nos dara la clave
para entender las posibles interacciones que las disciplinas tienen entre s, tanto
de forma directa como indirecta, pero especialmente nos muestran sus vinculos
intimos con las ciencias filosoficas y cdmo el cardcter sapiencial de la filosoffa
interviene en el quehacer de las ciencias particulares. Aqui es imprescindible en-
tender que la relacion entre las diversas disciplinas o ambitos del conocimiento
es posible sélo si concebimos un sentido idéntico pero también diverso delo que
llamamos ciencia. Como se podra observar el grupo de ciencias sapienciales, asi
como el de las ciencias particulares son esferas del conocimiento humano, que
en mayor o menor grado son saberes explicativos, sistematicos y organizados
internamente segun las tres dimensiones ya comentadas: objetivos, métodos y
construcciones; y es seguro que cada una de las ciencias y ramas especializadas
que las constituyan expresan una manera distinta y compleja de entretejer cada
uno de estos elementos bésicos. Esto nos sehalaria precisamente el cardcter ana-
l6gico de la ciencia, en parte idéntico y en parte diferente, sélo que mds proclive
alo diferente tal y como lo refleja la gran multiplicacién de las disciplinas en la
actualidad, y en general todo el progreso cientifico.

168



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Del mismo modo, podemos entrever que este cardcter analdgico de la
ciencia revela una jerarquia interna, en donde las ciencias sapienciales son
el analogado principal, en virtud de que estudian las causas tltimas de los
seres, mientras que las ciencias particulares son los analogados secundarios,
puesto que estudian en el nivel descriptivo las causas préximas o los feno-
menos accidentales de los seres, segtin los distintos grados que ocupan. Esto
en contraste con el orden ideal y el orden real al que tienden las diversas
ciencias. Lo que deja entreabiertas varias formas de entender la interdis-
ciplinariedad, que serdn explicadas en su momento. Pero esto nos brinda
una tenue imagen de las dificultades en torno a esta concepcién relacional
entre las ciencias, pues los conceptos, enunciados y teorfas de las multiples
disciplinas o campos especializados del saber son en muchas ocasiones difi-
ciles de asociar, en especial por el hecho de que los lenguajes no son siempre
ficiles de traducir de una ciencia a otra, incluso esto ya plantea ciertas di-
ficultades entre disciplinas que son cercanas en términos heuristicos y me-
todolégicos. Esto requiere un esfuerzo hermenéutico y epistemoldgico de
gran aliento, a la vez que de un continuo habito dialégico.

2. Los métodos de las ciencias

En este punto nos detendremos a analizar los métodos de las ciencias.
Comenzaremos este apartado hablando sobre el método, en términos con-
ceptuales, antes de hacer cualquier aclaracién de algiin método en particu-
lar. Asi que con el animo de disipar algunos malentendidos con respecto al
modelo metodolédgico de las ciencias experimentales, nos restringiremos a
esbozar un conjunto de aclaraciones que nos permita reconocer los limites
y alcances de este grupo de ciencias particulares, cuyo valor no esta en tela
de juicio, por el contrario, se intenta hacer mas expedito el camino hacia
una caracterizacion profunda de lo que implica hablar de los métodos de
las ciencias en general.

2.1. Método: definicion, clases y condiciones

Normalmente se piensa que la metodologia estd enmarcada tnicamente
por los criterios de las ciencias naturales y no es asi, este es tan solo uno de
los espectros de la unidad del conocimiento. Por esto convendria que nues-

tro abordaje se situara en términos mas analdgicos, puesto que son varios los

169



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

cauces, pero uno solo es el destino. Como bien lo aclara Josef Seifert®, la pa-
labra método, cuyo origen griego significa “seguir un camino’, no se refiere
de manera especial al conocimiento, la expresién puede ser utilizada incluso
para referirse al mundo animal y vegetal, como se podré confirmar en Sobre
las plantas, obra de Aristdteles, en la que se alude con la expresién métodos a
los distintos procedimientos internos de las mismas plantas. No obstante, en
el contexto en el que nos encontramos acotaremos su significado a la perse-
cuci6n del conocimiento, tal y como lo aclara Seifert, ya sea que nos estemos
refiriendo al acto mismo de conocer, a los modos para conocer algo y a los
medios o recursos que nos conducen a obtener un conocimiento especifico.
Esto nos revela la necesidad de acercarnos a la metodologia, entendiendo esta
tltima como la 16gica aplicada que se hace cargo de la investigacion y la de-
mostracién de la verdad. Después de todo, y coincidiendo en esto con Seifert:

...algunos métodos de conocimiento e investigacion filoséficos, por ejemplo,
el uso de argumentos o deducciones puramente logico-formales a partir de
premisas segun leyes logicas, son aplicables a zodos los objetos y en todas las
ciencias..., mientras que otros métodos tienen que adaptarse a la naturaleza
especifica del objeto conocido y, por lo tanto, a la clase y al tema del conoci-
miento al que se aspira en una disciplina dada o que dicta su objezo formal *.

Como podemos confirmar a partir de nuestra propia condicién cog-
noscitiva, el método es necesario en todo proceso de conocimiento por el
hecho de que no es posible una visién mental absoluta de toda la realidad,
nuestros limites y contingencias hacen del método un “conjunto de pro-
cedimientos que debe emplear la mente humana para investigar la verdad

8. Pero

cuando la ignoramos, y para demostrarla cuando la conocemos”
como ya sugiere Seifert, es primordial que el método corresponda con la
naturaleza de los objetos de estudio, son estos, segun Bulla, los que deter-
minan la validez, la coherencia y la seguridad de todo método. Conforme
a lo anterior, seria pertinente aludir a algunas reglas y condiciones que el

método tiene y requiere.

83 . Seifert. Discurso de los métodos. De la filosofta y la fenomenologia realista, trad. R. Rovira, Madrid, En-
cuentro, 2008.

84 Ihid,p. 24.

85 R.Bulla, Nociones preliminares de Teoria del conocimiento, op. cit., p. 227.

170



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Iniciemos comentando algunas reglas. Sabemos que todo ejercicio cog-
noscitivo #nicia a partir de lo conocido para avanzar hacia lo desconocido,
asi que nuestro conocimiento, si bien requiere de diversos procesos para
lograrlo, debe necesariamente empezar desde lo mas simple para entender
lo mas complejo. Esto exigird que el mismo método se lleve a cabo por etapas,
asi como el caminante hace camino, para seguir de esta manera el curso y
el vestigio de la verdad de las cosas. Para lo que se necesita definir un tema
en especial, que es un todo susceptible de ser dividido en partes, y no las
que el entendimiento desee, al contrario, es las que suponga el todo real del
objeto de estudio. Esto implicarfa no introducir aspectos ajenos a ese tema,
cuidar que las etapas sean las mas sugerentes para vislumbrar con claridad
la esencia de las cosas (o lo que se derive de la misma en grado principal o
secundario), y no abandonar las verdades conocidas, aunque sea dificil con-
ciliarlas entre si*. Lo anterior, nos permite tener mayor claridad en cuanto
a las condiciones del mérodo. Este mismo debe ser sencillo para no producir
oscuridades que malogren la investigacién o la demostracion; debe simpli-
Sfcar la actividad cientifica para evitar obsticulos en el proceso de esclare-
cimiento del tema o resolucion de un problema; también deber ser seguro,
pues se requiere que el método nos lleve a cumplir los objetivos propuestos
sin mayor percance; y por tltimo, es vital que el método sea apropiado a la
naturaleza de la cosa que se estudia®”. S6lo asi se puede garantizar, y siempre
de una forma parcial, el buen porvenir de la actividad cientifica en general.

Ahora es posible hacernos una imagen mas clara de las clases de métodos
que estan presentes en nuestras investigaciones y demostraciones de la verdad.
%eda por referir que esta no es una clasificacion restrictiva, no intentamos
proponer aqui una estructura univoca que diga cuéles y cudntos deben ser los
métodos, es sencillamente una aproximacion a una cuestién a la que han con-
tribuido diversos especialistas desde multiples perspectivas, y no es esta una res-
puesta definitiva frente al tema. S6lo se quiere compartir una posible forma de
entender los métodos més alla de las tendencias cientificistas que reducen este
abordaje a un tnico contexto de la actividad cientifica, sin reconocer que esta'y
toda actividad humana es en el fondo inacabada y siempre perfectible.

86  R.Bulla, Nociones preliminares de Ligica, op. cit., p. 229.
87  Idem.

171



Racionalidad analogica y ﬁ)tmacio'n interdisciplinar

Figura 16.

Clases de métodos y sus relaciones

GENERAL

PRINCIPIOS DETODOS
LOS CONOCIMIENTOS

PARTICULAR
REGLAS ESPECIFICAS
DE LAS RAMAS DEL
CONOCIMIENTO

METODOS
OBJETOS DE ESTUDIO

EXPERIMENTAL

CONOCIDO
A POSTERIORI

RACIONAL

CONOCIDO A PRIORI

Elaboracion propia. Basada en Ibid., p. 232.

Las clases de métodos, a grandes rasgos, pueden dividirse en seis grupos
(ver Figura 16), esto en consecuencia de unos criterios definidos: segsin la
materia (grupo I) se pude considerar que hay un método general, comin a
todos los objetos y a todas las ciencias porque comparten unos primeros
principios de la realidad, y un método particular, que establece regulaciones
internas que son propias de cada disciplina y que ademds vienen senaladas
por el objeto formal de cada una de éstas; encontramos igualmente una di-
vision segiin el modo como se procede (grupo I1), ast que se puede plantear la

172



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

diferencia entre el método sintético y el método analitico, el primero va de las
partes al todo y el segundo va del todo a las partes; otra forma de concebir
los métodos es segrin el punto de partida (grupo III), por lo que se pude
hablar de método deductivo e inductivo, asi mientras que en la deducciéon
vamos de lo més general a lo més particular, la induccién procede en el sen-
tido inverso, es decir, de lo particular a lo general®.

También tendrfamos otro criterio de clasificacion segiin la facultad que
interviene (grupo IV), puede ser en este caso la forma en la que el en-
tendimiento humano obtiene conocimiento sin concurso de los sentidos,
que denominariamos método racional (a priori), o cuando a través de los
sentidos logramos tener conocimiento de las cosas, y que llamariamos 72¢-
todo experimental (a posteriori); ast mismo podemos hablar de otra clase
de métodos, esta vez segiin la fuente desde la cual se parte (grupo V) como
el método de autoridad, que se basa en el valor intelectual o moral que le
concedemos y le reconocemos a nuestra tradicion, y el método cientifico,
entendido aqui como el que se funda en las demostraciones que se han
establecido a través de la experiencia y la razén. Y finalmente, uno de los
criterios mds relevantes es segiin el fin al que se tiende (grupo VI), por lo
que se harfa referencia al mérodo heuristico (o investigativo), que busca
la verdad desconocida por un camino de descubrimiento constante, y el
método dialéctico (o demostrativo), que es el que discurre dialégicamente
para dar a conocer la verdad, como ya lo senaldbamos hace un momento®.

Estas distinciones operan en un grado légico con cierta independen-
cia, aunque podemos notar sus interacciones implicitas, pues en realidad
la actividad cientifica configura un conjunto de relaciones multiformes y
variadas, segtin el orden ideal o real de la disciplina, que depende de forma
determinante de los objetivos tedricos o pricticos de cada ciencia, asi como
de su objeto de estudio. Es muy similar a como el pintor conforma su paleta
de colores para ejecutar un lienzo al 6leo, y en efecto varia, pensemos en un
artista que elige los colores segin la ocasién, y los dispone de los més frios a
los més célidos, o de los més claros a los més oscuros, respetando siempre las
escalas de blanco o de negro, y que en el momento de ¢jecutar la obra pue-

88 Ibid., pp. 230-231.
89 Ihid.,p. 231,



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

da, a partir de las elecciones realizadas, obtener mezclas tan amplias y varia-
das que le permitan encontrar los matices que mds se ajusten a su proyecto.

La representacién de la Figura 16 nos puede ayudar a comprender cémo
el cientifico conforma, al igual que el artista, su propia paleta de colores,
que estard conformada por los métodos que guardan una correspondencia
especial con la naturaleza de la cosa, y que es a la vez el objeto mismo que
estudia la disciplina en la que se desempena. Al final es la realidad de las
cosas la que nos sugiere la forma mas adecuada de acercarnos a sus miste-
rios, sean estos de primer o segundo orden, es decir, propiedades esenciales
o caracteristicas accidentales. En este punto también me gustaria llamar la
atencidn en las lineas de trazo que dividen de forma dicotémica cada uno
de los seis grupos en la Figura 16. Se ha disefiado de esta manera para dar a
entender que es posible una opcién mixta, mas alla de una concepcién pura
y monddica de los métodos, por ejemplo entre la induccion y la deduccidn,
como lo hemos advertido en varias oportunidades, cabe la posibilidad del
método hipotético-deductivo. Esto no sélo nos permite hablar de unos gra-
dos internos de convergencia entre los polos de cada uno de los seis grupos,
sino que también amplia el espectro de otras diversas clases de configura-
ciones metodolégicas a las que podria acudirse segn las exigencias propias
de cada disciplina y de su objeto de estudio.

Ademis, hay otro componente en el diseno de la Figura 16 que debe-
mos resaltar, si nos fijamos en la parte exterior del diagrama observaremos
que seis de los doce métodos tienen algo en comun, la tendencia hacia el
orden ideal. Considerdndolo en otro sentido, podriamos afirmar que hay
una propension al sentido univoco que queda implicito en la generalidad,
la sintesis, la deduccidn, lo 4 priori del conocimiento racional, la autori-
dad y la dialéctica de este primer conjunto de métodos presentados en la
clasificacién anterior. En consecuencia, la forma hexagonal que conforma
la parte interior de esta representacion, en la que se encuentran los méto-
dos restantes, comprende aquellos de mayor inclinacién al orden real, asi
como lo sugiere la particularidad, el analisis, la induccién, lo 4 posteriori
del conocimiento sensible, la objetividad experimental y la heuristica, que
configuran una predisposicion hacia el sentido equivoco por el hecho de
que son métodos mds cercanos a la diversidad y al cambio permanente de

174



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

lo real. Pero como lo hemos advertido, es posible trascender las dicotomias
y ver los rasgos complementarios que se plantean de forma operativa en
la convergencia de los diferentes métodos, y que nos muestra una visiéon
mas analdgica de la ciencia al conjugar el orden ideal con el orden real de
la actividad cientifica. Esto nos permitird con el tiempo entender de mejor
manera como se llevan a cabo las interacciones entre las diversas disciplinas
a partir de sus métodos, pues como se habrd podido notar la Figura 15y la
Figura 16 nos indican de forma representativa una manera de concebir la
interdisciplinariedad segtin la condicién analdgica de la ciencia, que al igual
que el método, es en parte igual y en parte diferente.

2.2. La actividad cientifica, entre teoria y practica

Estos aspectos generales sobre el método, las reglas y las condiciones que
posee, asi como un conocimiento holistico de sus diferentes clases y relaciones,
adelantan un trayecto importante en nuestra intencion. Pero ahora nos con-
centraremos en la descripcién de la actividad cientifica con el propdsito de es-
clarecer algunas generalidades sobre la convergencia entre la teoria y la practica
que esta misma plantea, utilizando como e¢jemplo las ciencias experimentales.
Dicha descripcidn facilitard nuestro acercamiento a lalégica de la demostracién
de las ciencias particulares que se expondra en el siguiente apartado. Asi que
antes de empezar con algunas alusiones al respecto, es necesario aclarar que uti-
lizaremos el método experimental como ejemplo no s6lo porque ha sido central
en el desarrollo de la ciencia moderna, sino porque el porvenir de las disciplinas,
hoy existentes, han tomado como referente este mismo sentido metodolégico
del progreso cientifico, y entenderlo es fundamental. Pero esto no quiere decir
que los demds campos de las ciencias particulares deban restringir su identidad
epistemoldgica a los rasgos que han sido exitosos en el dmbito de las ciencias
naturales. Nuestra intencion es precisamente vislumbrar los alcances de la expe-
rimentacién y lo que estd mas alld de este procedimiento. Una circunstancia que
también debemos aprovechar para introducirnos en el mundo del estudio de la
naturaleza y ver sus cualidades en contraste con sus limites.

Es conveniente comprender que las ciencias naturales mantienen una ten-
sién interna entre teorfa y prictica, algo que ya indicdbamos previamente,
pero esta tension tiene una manera especial de manifestarse. El objetivo prin-

175



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

cipal de las ciencias naturales revela dicha tension entre lo tedrico y lo pricti-
co, porque su pretensién es conocer la naturaleza con la intencién simultinea
de obtener un dominio controlado de esa realidad natural. Como se puede
observar, este objetivo principal esconde en realidad un doble propésito, por
un lado, conocer su objeto de estudio que es la naturaleza, y por otro, tener
un dominio controlado sobre esta misma”™. Aqui estd precisamente el senti-
do tedrico y experimental (o practico) en relacion oscilante, y tal vez esto no
exprese ninguna novedad, pero la introduccién de un objetivo tedrico que
fundamentara la experimentacién si lo fue en el siglo XVII, en contraste con
el nivel tan solo predictivo y demostrativo de la época antigua.

Esta doble intencionalidad que también podemos llamar teérico-experi-
mental podria sugerir que no estd impregnada de la subjetividad del cientifi-
co, pero en el fondo también reconocemos que hay motivaciones e intereses
de los individuos o de una comunidad que se compromete en el ¢jercicio mis-
mo de la actividad cientifica. Mariano Artigas”, denomina estas dos situacio-
nes como objetivo interno, que comprende el componente tedrico-prictico
de una disciplina, y objetivo externo, que se refiere al contexto socio-histdrico
que interviene, en este caso, en la ciencia experimental. Ambos aspectos con-
fluyen de forma determinante. Después de todo es cierto que los objetivos de
una ciencia particular son formulados por individuos que tienen un contexto
histérico definido, a la vez que intereses y motivaciones personales. Lo que
sin duda tiene implicaciones en la practica de las ciencias naturales. Pero a pe-
sar de todo esto, la comunidad cientifica no aceptard un trabajo investigativo
que no enlace el factor predictivo con la explicacién que lo sustenta, y vemos
alli una consistencia representativa del progreso general de la ciencia que se
ha mantenido asi durante siglos, y que nos permite disipar parcialmente los
constantes escepticismos en torno a este asunto, que s una actitud hasta cier-
to punto justificada pero en sus debidas proporciones.

Con esto en mente nos podemos acercar de forma més concreta a la
relacion que tiene la teoria y la experiencia en el campo de las ciencias empi-
ricas. Sabemos que las teorfas cominmente deben someterse de forma con-
tinua a control experimental, esto en virtud de comprobar su validez, por

90 M. Artigas, Filosofia de la ciencia, op. cit., p. 152.
91 Ibid., pp. 154-157.

176



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

lo que “no existe control experimental que sea totalmente independiente
de interpretaciones teéricas™?, que siempre estdn vinculadas al orden ideal.
Ademis, el control experimental siempre revela contingencias que estan re-
lacionadas con la naturaleza de los problemas y conceptos que se suponen
en las mismas teorias que se intentan verificar, pero sobre todo dependen de
los instrumentos de medicién que pertenecen, al igual que los problemasy
los conceptos, a una época determinada por lo que es constante el ejercicio
hermenéutico al que deben ser sometidas las teorias y los resultados. En
otros términos, cuando el cientifico trata de comprobar una hipétesis en
determinado contexto, esto siempre supone un estado de comprensién de
las cosas limitado por la propia subjetividad del individuo y por el marco
tedrico desde el cual se sittia su comprensidn.

En este sentido, lo que es seguro es el hecho de que el control experimen-
tal no garantiza enteramente que la hipdtesis, que se ha tratado de contrastar
con los hechos reales, sea verdadera, pero esto tampoco justifica una actitud
relativista o prejuiciosa en torno a la actividad cientifica. Al contrario, este
es en realidad el punto en el que comprensién y explicacién se encuentran.
Es por esta razén que hemos introducido no sélo una reflexién en torno a
lo que implica interpretar para comprender, sino también lo que supone
plantearse la explicacién progresiva de la realidad a partir del conocimiento
que nos ofrecen las ciencias particulares en una relacién complementaria
con los hallazgos y descubrimientos de las ciencias sapienciales. Esto con la
intencion de entender la unidad del conocimiento y las formas tan diversas
en las que este mismo se expresa, aunque siempre con posibilidad de inte-
gracion, y dicha integracién subyace alli donde comprension y explicacién
confluyen sin plantear una contradiccion.

Los experimentos cientificos cuestionan los hechos, y este es el verda-
dero lenguaje de la naturaleza fisica. Como dice Artigas®, el cientifico le
plantea hechos-preguntas a la naturaleza para que pueda obtener por parte
de ésta hechos-respuestas. Este es un plan en el que interrogar de forma co-
rrecta es crucial porque de esto depende el resultado que se obtendra, pero
al lograr los resultados las interpretaciones tedricas son bastante relevantes,

92 Ibid.,p. 161.
93 Ibid, pp. 161-162.



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

ya que en los datos no se encuentra todo. Al relacionar los datos registrados
siempre hay una base tedrica y conceptual desde la cual se sitta el cientifico
y que va mds alld de los datos y las observaciones.

Por tanto, ¢/ control experimental de las teorias cientificas no es automitico,
sino que incluye importantes dosis de creatividad e interpretacion. Esto no
disminuye lo mds minimo el rigor de la ciencia experimental; més bien in-
dica que en la ciencia ponemos en préctica métodos muy sofisticados, que
poco o nada tienen que ver con procedimientos automaticos’™.

Aquel que simplifica las ciencias experimentales a una simple observa-
cién para la obtencién de datos “puros” desconoce la naturaleza de la inves-
tigacion experimental. Porque una cosa es la experiencia como conocimien-
to inmediato de la realidad, que se identifica con la percepcién personal
del mundo que impresiona nuestra condicidn sensitiva, pero otra cosa es la
experimentaciéon como una actividad que interviene intencionalmente en
los procesos del mundo natural o artificial con la finalidad de responder a
las preguntas que se plantean en el marco de una investigacion, y que exige
contrastar las hip6tesis formuladas con la observacién de situaciones con-
troladas que requieren siempre de conceptos y teorias que van mds alla de
los datos y de la observacion.

Esto de alguna manera nos permite entender las complejidades inheren-
tes a la actividad cientifica en cuanto tal, puesto que son muchos sus grados y
modalidades. Pero, como lo hemos adelantado, puede ser orientador aquello
que Mariano Artigas” ha propuesto con respecto a la actividad cientifica, y
nos referimos a las cuatro categorias generales para simplificar los diversos
tipos de actividades que lleva a cabo la comunidad cientifica en el contexto
de las ciencias experimentales. Recordemos lo que habiamos mencionado al
respecto: la investigacion es la actividad a partir de la cual obtenemos nuevo
conocimiento, la sisternatizacién hace referencia a la organizacién del cono-
cimiento cientifico, la transmisién da a conocer los hallazgos y las conclu-
siones de extensos procesos heuristicos y la aplicacion comprende el amplio
componente practico de la ciencia para resolver problemas que las diferentes
disciplinas se plantean en términos de aplicabilidad y eficacia.

94 Ibid.,p. 162.
95 Ihid., p. 164.



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Analicemos entonces estas cuatro actividades generales una por una,
pero desde el contexto de las ciencias experimentales. Empecemos con la
investigacion cientifica, alli también encontramos cuatro actividades re-
levantes asociadas a cualquier ciencia empirica: la construccion de sistemas
tedricos, que brindan explicaciones unitarias con respecto a un 4mbito de
fendmenos fisicos; también es importante la construccidn de modelos par-
ticulares, ya que estos simplifican la complejidad de las relaciones entre los
fenémenos naturales; asi mismo es crucial la formulacion de leyes experi-
mentales porque consolidan de forma clara las relaciones que hay entre las
magnitudes observables, y por ultimo, es primordial la obtencidn de cono-
cimientos particulares, pues proporcionan las evidencias facticas para cada
una de las leyes, modelos y teorfas.

En el caso de la sistematizacion, si bien tiene cuatro funciones, se caracte-
riza especialmente por la unificacién de los datos particulares, las leyes expe-
rimentales y los principios generales. La primera funcién es la heuristica que
es la forma en la que se puede obtener nuevo conocimiento en una disciplina
concreta. La segunda es la funcion critica que permite esclarecer los principios
bésicos y las consecuencias de cada componente tedrico. La tercera es la fun-
cién explicativa que es la manera en la que un principio basico se despliega en
un conjunto de leyes experimentales, y la cuarta funcién comprende la econo-
mia del pensamiento, muy 1til en los procesos de axiomatizacion, puesto que
el conocimiento que se ha obtenido puede ser utilizado con mayor facilidad.

La transmision del conocimiento cientifico expone de formas diversas una
serie de contenidos tedricos asi como los resultados de las investigaciones rea-
lizadas. En este punto es determinante el estilo expositivo que se utilice, sin
duda varfa bastante cuando el estilo es mds #écnico, como lo podemos verificar
en las publicaciones especializadas, en comparacion con aquellas que son mas
divulgativas, como los libros de texto o los que tienen un cardcter mas pedagd-
gico. Finalmente, el dltimo de los tipos de actividades cientificas corresponde
alaaplicacién de las teorias. La utilizacién del conocimiento obtenido permi-
te resolver problemas para esclarecer el horizonte heuristico de las diferentes
disciplinas. Esto hace que la misma ciencia no sea vista como un conjunto es-
tético de conocimientos, porque si bien posee su propia unidad y diversidad,
no por eso deja de tener cambios constantes y circunstanciales. Después de

179



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

todo cada problema de cardcter cientifico se presenta siempre dependiente de
un contexto particular que también debe ser analizado y comprendido inter-
disciplinarmente para que la aplicacién resulte mas fructifera.

2.3. Métodos de las ciencias particulares

A partir de aqui podemos retomar nuevamente el tema del método, sélo
que lo haremos desde el punto de vista de las ciencias particulares y no desde
el esquema de los fundamentos metodolégicos de la ciencia en general que
ya hemos expuesto. Inicialmente partiremos de las ciencias experimenta-
les, aprovechando la ejemplificacion del apartado anterior, pero vinculando
este abordaje con lo correspondiente a las ciencias formales, y concluiremos

con la exposicién del método de las ciencias humanas.

Este desarrollo no pretende ser una profundizacién y mucho menos
una propuesta taxonémica de los métodos, mas bien puede entenderse
como una descripcién de la légica de la demostracion que le es inherente
alos métodos de las ciencias particulares. Asi que para comenzar, recorde-
mos que las ciencias experimentales deben someter las hipétesis formula-
das a un control riguroso, que depende estrictamente de la comprobacién
empirica de su validez. Razén por la que tanto el descubrimiento racional
(o 18gica inventiva) del conocimiento cientifico como la justificacién (o
l6gica demostrativa) de este mismo dependen del control netamente ex-
perimental, ya sea en un proceso ascendente para construir las entidades
tedricas a partir de las condiciones particulares en las que se da el conoci-
miento sensible, 0 en un proceso descendente que pretende comprobar
la validez de las construcciones teéricas, y que conocemos como método
hipotético-deductivo. Este procedimiento gira en torno a la soluciéon de
problemas. En este orden de ideas, se plantea una respuesta hipotética que
debe ser evaluada de forma constante para eliminar los posibles errores que
se encuentren en la hipétesis o, en su defecto, prescindir de esta misma,
aprovechando el hecho de que estas entidades teéricas no gozan de nin-
guna garantia.

Pero el método hipotético-deductivo no es el unico en el corpus de las
ciencias experimentales, recordemos que hay un abanico de posibilidades,
es decir, formas en las que el cientifico suele desarrollar la actividad que le

180



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

compete. Pero antes de abordar este aspecto de la cuestién es primordial
entender en qué consiste el hecho de que las diferentes disciplinas, sean
humanas, experimentales o formales, tengan una serie de principios en los
que se sustenta todo su proceder.

¢Qué es entonces un principio y cudles son sus tipos? Podriamos dete-
nernos extensamente en la exposicién de los principios de termodindmica,
el principio de incertidumbre o el principio de conservacién de la materia y
la energfa, pero el esclarecimiento de qué son cada uno de estos principios
y su relevancia cientifica no contestaria a la pregunta que hemos planteado.
Asi que comencemos diciendo que un principio es una verdad fundamental
que no necesita ser demostrada, puesto que es evidente por s misma. Esta
puede ser una definicién inicial que nos permita encontrar un significado
comun para todo aquello que denominemos “principio” en el contexto
cientifico. Pues como sabemos no sdlo existen principios en las ciencias for-
males o experimentales, también existen primeros principios en la filosofia,
y son primeros por el hecho de que toda actividad cientifica los presupone.
Por lo mismo, no creo que sea insélito afirmar que la nocién de principio
sea claramente una idea analdgica, ya que no se dice de una forma tnica y
objetiva, pero tampoco arbitraria y consensuada. Claramente, el significado
de lo que es un principio se predica de una forma comin tanto en la filoso-
fia como en las ciencias particulares, pero su sentido puede diferir segun el

contexto que implique el uso de esta expresion.

Segun esto, un principio sigue siendo una verdad fundamental que es
evidente por si misma tanto en el contexto de la filosofia (ciencia sapien-
cial) como en el contexto de las ciencias particulares. S6lo que los princi-
pios metafisicos y légicos son primeros, y de alli que estén supuestos en los
principios de las ciencias experimentales. Estos son el principio de identi-
dad, de no contradiccidn, de tercero excluido y de razén suficiente (del cual
se desprenden el principio de causalidad y el de finalidad) que son las bases
ontoldgicas y 16gicas de la actividad cientifica, y por lo mismo el cimiento
de las ciencias humanas, formales y experimentales. Es a partir de estas bases
que las ciencias particulares pueden formular sus propios principios, que a
la vez, como lo expone Artigas™, tienen sus diferentes niveles.

9  Ihid.,p. 173.
181



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

Primero un nivel ontoldgico, en virtud del cual toda actividad cientifica
acepta un supuesto de la existencia de la naturaleza y del ser humano. Si no se
aceptara esto implicaria rechazar de entrada la posibilidad misma de la activi-
dad cientifica, puesto que no hay objeto de estudio ni fenémeno que pueda
ser investigado. Esta seria la posicion del escepticismo radical que transgrede
los primeros principios del ser y del pensamiento. En un grado secundario, un
nivel epistemoldgico, desde el cual adherimos intelectual y voluntariamente a
la verdad aceptando que podemos progresar en el conocimiento de las cosas a
través del razonamiento y la experimentacion. El relativismo radical es la po-
sicidn contraria a esta perspectiva porque hace depender la verdad o el error
de la apreciacién individual de cada sujeto. Y finalmente, un nivel ético, en el
cual se acepta que los objetivos generales de la ciencia son valores que deben
ser buscados por el hombre, sin perjudicar o danar aquello que por el simple
hecho de existir ya tiene un valor en si mismo.

Estos niveles caracteristicos de los principios de las ciencias particulares
se integran con la l6gica del método y la l6gica de la demostracién de las
diferentes disciplinas. En el caso del método axiomético se plantean teorias,
como sistemas de enunciados bésicos y fundamentales, que es usual en las
ciencias formales, ya que parten de proposiciones necesarias y evidentes,
que denominamos axiomas, a partir de los cuales podemos obtener cono-
cimiento por deduccién, y que se ha hecho mds frecuente en las ciencias
experimentales después de la modernidad. En lo correspondiente a los mé-
todos inductivos o empiricos, el conocimiento depende directamente de
los datos sensibles y concretos, es decir, se parte de una observacién de los
hechos que posteriormente nos lleva a determinar las relaciones existentes
entre los mismos, y es a partir de estas correlaciones que se pueden obtener
formulaciones més formales, que se plantean en las leyes de la ciencia.

Todo esto supone que aceptamos en el mundo natural cierta uniformi-
dad de los sucesos y fendmenos, asi como la existencia de un orden que el
entendimiento humano puede conocer y analizar, sin tener que afirmar por
esta razon que el conocimiento obtenido sea absoluto. En realidad es todo
lo contrario, el conocimiento experimental debe ser corroborado repetida-
mente, de alli que tampoco sea cierto que las leyes formuladas por la ciencia
inductiva sean universales. Es verdad que las leyes retinen las correlaciones

182



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

entre una serie de fendmenos observados, pero estas siempre son parciales y
son susceptibles de sufrir modificaciones o pueden ser reemplazadas, siem-
prey cuando la evidencia lo demuestre. Sin embargo, esto no impide que las
ciencias experimentales puedan formular teorfas, que son una formulacién
sintética del conocimiento obtenido a partir de un grupo de leyes cientifi-
cas. Asi mismo, esto supone una légica de la demostracién que puede deter-
minar la causa a partir de los efectos o una demostraciéon que puede probar
la existencia del efecto a partir del conocimiento de la causa, denominadas
clasicamente demostracion quia'y demostracion proter quid respectivamente.
Formas en las que el cientifico puede justificar la validez de sus postulados o
hipétesis, y formular con el tiempo leyes e incluso teorfas en las que siempre
interviene la creatividad y la interpretacion.

Enlo que compete al método hipotético-deductivo, que ya explicibamos
anteriormente, se utiliza mds bien un procedimiento en el que la validez de
una hipétesis depende siempre de lo que sea posible comprobar. Esto da lu-
gar al menos a dos grados en los que la hipé6tesis puede ser formulada, en al-
gunos casos estard mas préxima a la experiencia o al nivel observacional, que
podriamos denominar hipdtesis empirica, y en otros casos estard mas proxima
a la teoria o a los sistemas teéricos, razén por la que recibe el nombre de
hipdtesis abstracta. Pero ;qué tan seguros podemos estar de que la hipStesis
planteada para la solucién de un problema es verdadera, especialmente cuan-
do no hay un experimento crucial que pueda reducir todo a un tnico hecho
irrefutable o cuando no podemos simplificar la comprobacién de una hipé-
tesis a una estricta demostracion légica en el campo de las entidades teéricas?
Mariano Artigas considera al respecto que “nunca puede demostrarse estric-
tamente la verdad de las hipdtesis mediante el método hipotético-deductivo,
mientras que, por el contrario, es posible demostrar su falsedad™ . Ciertamente,
la validez de una hipdtesis supone también la validez de las consecuencias
que de esta se deriven, pero que podamos deducir una consecuencia a partir
de una serie de premisas no implica que estas mismas sean correctas, aunque
si es cierto que si la consecuencia es falsa es porque hay un error en alguna
de las premisas. Asi que el método hipotético-deductivo nos permite refutar
una hipétesis pero no verificarla, es lo que se conoce como la asimetria légica

97 Ibid., p. 182.
183



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

entre la verificacion y la falsacién®®. Esto desde luego implica que realizar re-
futaciones validas es mas sencillo, a pesar de las dificultades que supone, que
obtener verificaciones o demostraciones positivas.

Con lo anterior, no se quiere dar a entender que las demostraciones po-
sitivas, en el marco del método hipotético-deductivo, no sean posibles. En
efecto, si que lo son, pero normalmente enfrentamos algunas dificultades.
Es usual que la dificultad para verificar una hipétesis disminuya cuando esta
mds cercana al nivel observacional, mientras que es posible que la dificultad
aumente cuando la hipétesis es mds general o abstracta. No obstante, se
pueden tener presentes algunos criterios que en la misma préctica cientifica
pueden encauzar este proceso de verificacion.

Podemos atender, por un lado, al poder explicativo de la hipétesis, en donde
es patente la capacidad que esta misma posee para justificar los datos obtenidos,
o también nos podemos fijar en su poder predictivo. De esta manera, si a partir
de la hipétesis es posible deducir una consecuencia légica es porque la primera
es capaz de explicar y predecir la segunda. Segun esto, entendemos que hay tam-
bién en la hipdtesis una precision de las explicaciones y las predicciones, y dicha
precisién se debe fundamentalmente a la exactitud de las comprobaciones rea-
lizadas. Sin duda, los criterios precedentes pueden ser reforzados por la conver-
gencia de pruebas variadas e independientes, Artigas” considera que este hecho
aumenta la fiabilidad en las teorfas y, por lo tanto, hay también més confianza
de parte de la comunidad cientifica, especialmente cuando la teorfa se entrelaza
con una red de entidades de esta misma naturaleza para formar una red tedrica,
que permite asi un apoyo mutuo entre las teorias. Estos criterios son centrales
para poder realizar verificaciones o demostraciones positivas en el contexto del
método hipotético-deductivo, que por lo que vemos no se reduce a un simple
procedimiento de refutacién como muchas veces se cree.

Para cerrar este apartado, concluiremos con algunas alusiones en torno
al mérodo de las ciencias humanas. Serd indispensable para este propdsito
entender que una de las diferencias fundamentales entre las ciencias experi-
mentales y las ciencias humanas es precisamente su objeto de estudio. Esto lo
queremos advertir en virtud de reafirmar que el estatuto epistemoldgico de las

98  Idem.
99  Ibid.,p. 185.

184



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

disciplinas estd entrelazado profundamente con su objeto de estudio, de alli
que sea esta una diferencia de gran importancia a la hora de poder compren-
der cudl es el criterio del que partimos para establecer la distincién entre las
ciencias experimentales, cuyo objeto de estudio es la naturaleza, y las ciencias
humanas, cuyo objeto de estudio es el ser humano en su dimensién espiritual.

En este punto es igual de significativo aclarar que en cuanto a los fené-
menos humanos se refiere (entiéndase por fenémenos humanos aquellos que
estin mds alld de la materia) es crucial la libertad, puesto que es una de las di-
mensiones especificas de la existencia del hombre. Motivo por el cual no po-
demos pretender extrapolar los métodos de las ciencias experimentales a las
ciencias humanas donde no existen las condiciones de posibilidad para poder
aplicarlos, es decir, si el hombre es un ser libre no es posible llevar a cabo expe-
rimentos que sean repetibles o formular leyes constantes y fijas tal y como si lo
hacen los cientificos naturales con el estado de cosas de la naturaleza.

Dentro de las ciencias humanas también existen diferencias importantes.
Se suele aceptar que la mds proxima a las ciencias naturales es la economia,
sobre todo cuando estudia fendmenos que se desarrollan en el marco de
unas condiciones econdmicas estables; en cambio, cuando se intenta pre-
decir el futuro econdmico a largo plazo, o en sociedades poco estables, las
dificultades aumentan notablemente. Otras ciencias humanas, como la 47-
tropologia cultural, la psicologia del comportamiento humano, o las ciencias
sociales como la sociologia o la teoria politica, aunque procedan con todo el
rigor posible y puedan conseguir resultados interesantes, incluyen muchos
aspectos que no se pueden someter, o sélo en pequefio grado, a tratamiento
cuantitativo y a experimentacion, de donde resulta que, en tales casos, no
se pueden conseguir leyes generales ni predicciones demasiado fiables. Lo
mismo cabe decir de la historia®.

Todo esto se debe al hecho de que el ser humano es un ente que no es po-
sible reducir a unas categorfas cuantificables o sencillamente verificables. En
vista de esta caracteristica principal, se plantea usualmente una diferencia,
no del todo precisa, entre las ciencias experimentales, que se encargan de
explicar los fendmenos naturales, y las ciencias humanas, que tienen como
proposito comprender las dimensiones de la condicién humana. Razén por
la que al dar una explicacidon estamos ante una justificacién que emerge a

100 Ibid., p. 188.
185



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

partir de unas leyes o enunciados evidentes que le permiten al cientifico na-
tural exponer una serie de resultados a los que se ha podido llegar a través de
la inferencia. En cambio cuando comprendemos “algo” la situacién cambia
porque lo comprendido es una vivencia en la que la situacién personal estd
mucho mids presente, en vista de que el cientifico de las humanidades esta
involucrado personalmente con la experiencia que le suscita su objeto de
estudio. Todo esto es cierto en alguna medida, pero como hemos tratado de
aclararlo, tanto las ciencias naturales como las ciencias humanas participan
de la tension entre la explicacion y la comprension.

Tratemos de imaginar un arco de tiro para representarnos esta situacion.
La cuerda de un arco de tiro representa en este caso la tensién de la razén
entre la explicacion y la comprension. En este sentido, el arco representa
la razén, que es el mismo entendimiento solo que en funcién de pasar de
unas verdades conocidas a otras que son desconocidas, y las diversas disci-
plinas que existen, sean estas ciencias experimentales o ciencias humanas,
tienen diversos grados de tensién, unas pueden tensar mds la explicacion
que la comprensién como es el caso de las ciencias naturales, y asi mismo las
ciencias humanas pueden tensar més la comprensién que la explicacién. Y
esto a la vez sucede en distintos grados, ya que la tensién no es la misma en
la economia que en la historia o en la fisica que en la biologia. Pero, como
lo hemos visto, en cualquier caso hay tension, es decir, la razén se adectia al
objeto de estudio para ir de lo conocido a lo desconocido pero sin que la ra-
z6n deba escindirse internamente, esto seria un sinsentido. Asi que no debe
existir una separacion tajante entre explicacién y comprension.

Lo que nos lleva a afirmar que toda actividad cientifica es realizada desde
nuestra situacion personal, y no puede ser de otra forma, puesto que siempre
es una persona la que estd conociendo y participando de esa experiencia sin
importar el campo epistémico de la disciplina desde la cual esté abordando
el fenémeno de estudio. Lo que si es necesario es determinar esos alcances
de la tensién que a cada disciplina le competen, por esta razén anuncidba-
mos que en realidad no es erréneo del todo decir que la explicacion le es
mds inherente a las ciencias experimentales y que las ciencias humanas estin
mds cercanas al horizonte de la comprensién. Pero como se ha dicho, es
mejor pensar en esto como una tensién que hace posible la interpretacion 'y

186



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

la creatividad en las ciencias naturales y que a la vez le permite a las ciencias
sociales un espectro de explicabilidad en su justa proporcién (ver Tabla 6,
en la que se da cabida a una légica de la investigacién y la demostracién en
la misma hermenéutica).

El arco de la razén, cuya tension se da entre la explicacién y la compren-
sidon, nos puede ayudar al esclarecimiento de muchas de las dificultades que
se imponen al tema de los métodos de las ciencias humanas. Es cierto que
en este contexto no se puede garantizar un alto grado de frabilidad de las

101

leyes'™, al menos no en las ciencias humanas por lo que interviene la dimen-
sion de la libertad, pero tampoco es verdad que la fiabilidad en las leyes de
las ciencias naturales sea perfecta, y alli reside la cuestién. Como hemos
mencionado hace un momento, también en las ciencias naturales el cien-
tifico tiene una experiencia cognoscitiva especifica que estd impregnada de
sus propias precomprensiones, es decir, de la circunstancia histérica que le
compete, por lo que tiene una o varias tradiciones concretas que limitan la
forma en la que puede dar razén del mundo natural. Algo que sucede muya
pesar del rigor propio de su disciplina. Esto sin contar la forma en la que sus
juicios personales pueden intervenir en la manera en la que obtiene ciertos
resultados. En conclusién, enfrenta una circunstancia similar pero no igual
ala de un cientifico de las humanidades; y esto que ambos individuos enca-

ran es la condicidn propia de su existencia y todo lo que esto conlleva.

A lavez hay una imposibilidad de realizar experimentos en las humanida-
des, al menos en el mismo rango de aplicabilidad de las ciencias naturales,
por el hecho de que no hay regularidad o uniformidad en los fenémenos
antropolégicos. Esto es verdad, los seres humanos no pueden ser homoge-
nizados porque su individualidad es tnica, necesitarfamos de una ciencia
especializada en cada mundo interior del hombre, lo que seria no sélo in-
congruente sino poco pragmdtico. Pero el hecho de que el fuero interno
del hombre sea insondable no implica directamente que no haya aspectos
en comun entre los mismos seres humanos, sélo el hecho de nuestra propia
condicién ontolégica lo demuestra, es algo que compartimos, a pesar de las
formas tan diversas en las que esa misma condicién se despliega en la exis-
tencia de cada sujeto. Y, desde luego, es evidente que tener una naturaleza

101 Ibid., p. 189.



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

comun no es lo mismo que una regularidad, pero nuestras acciones sociales,
cuya posibilidad de ser ejercidas devienen de esta constitucién ontoldgica,
pueden ser regulares en cierto sentido y son aspectos que pueden tener al-
guna justificacion explicativa, aunque sin ser reducidas a estas mismas, por
ejemplo ciertas conductas o costumbres que permanecen en el tiempo en
diferentes comunidades, como précticas colectivas de indole cultural, y que
si bien tienen una relacion decisiva con otros aspectos en los que las ciencias
humanas ahondan profusamente, esto no impide que pueda obtenerse a
partir de alli una serie de explicaciones sobre dicha regularidad practica en
la historia de esas comunidades.

Incluso, también se ha dicho que existirian grandes dificultades en lo
concerniente con la obtencién de la comprobacion de hipdtesis en las ciencias
humanas. Especialmente porque no hay posibilidad de realizar un experi-
mento controlado de la mayoria de los fendmenos humanos, y esto obstacu-
liza 0 acaba con la posibilidad de la comprobacién. Objecién que también
es vilida silalégica de la demostracion se reduce a los criterios cientificos de
las disciplinas experimentales, es decir, que la refutacién o comprobacién
de una hip6tesis es posible si o sélo si se cumplen los pardmetros que ya
se han expuesto anteriormente. Pero asi como en las ciencias naturales la
comprobacion de las hip6tesis puede estar sustentada en las explicaciones
que se contrastan con los hechos, también es importante recordar que las
mencionadas comprobaciones siempre tienen que ver con interpretaciones,
que el cientifico realiza porque no hay hechos puros en la realidad natural
y son muchas las construcciones teéricas que dependen del arbitrio de la
comunidad cientifica. De esta manera las ciencias humanas, a diferencia de
las ciencias naturales, pueden formular hipétesis en las que hay una especie
de identidad entre el sujeto y el objeto de estudio, pero esto no afecta la
comprobacion de las hip6tesis como se piensa, puesto que el cientifico de
las humanidades necesita una proximidad constante al contexto que trata
de comprender. Por lo tanto, el individuo que investiga tiene la necesidad
de participar en el horizonte de su objeto de estudio. Lo que no implica ca-
rencia de objetividad, ya que la comprension se obtiene a condicién de vivir
la experiencia que se interpreta como en la hermenéutica de los simbolos.
En estricto sentido no es comprobar sin mas la hip6tesis, sino comprobar

188



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

a condicion de participar en la hipdtesis interpretativa (que es un simbolo)
con el fin de lograr la comprension.

Esta es una reflexion que no podria acotarse en tan poco espacio, pero
una posible forma de intentar una mejor asimilacién es partir de este arco
de la razén, que no es sélo un complemento entre contrarios (explica-
cién y comprensién), sino también una estructura analdgica de la misma
naturaleza del entendimiento, y posiblemente de la realidad. Donde mas
que una relacién de opuestos existe una diferencia légica con respecto a la
unidad que expresan dicotomias como sujeto-objeto, libertad-necesidad,
valores-hechos, intencionalidad-experimentacion, particularidad-universa-
lidad, etc., que plantean una distincién claramente, pero sobre todo una
coexistencia de la unidad diferenciada del ser y el conocer.

3. Construcciones cientificas: conceptos, enuncia-
dos y teorias

Para hacer un andlisis de las construcciones cientificas serian pertinentes
unas precisiones de cardcter gnoseoldgico y psicoldgico, que nos permitan
entender de mejor manera el tema a tratar. No entraremos a profundizar
las distinciones que ya se anunciaban brevemente al comienzo del presente
capitulo, pero las volvemos a mencionar con el objetivo de que nos brinde
un panorama adecuado para comprender mejor como llegamos a obtener
ideas y posteriormente juicios sobre las cosas, y de esta forma explicar las
construcciones propiamente cientificas. Comencemos recordando que el
conocimiento es una representacion de la semejanza de un objeto en alguna
de nuestras facultades cognitivas'® En lo que corresponde a su formacién
podemos hablar de dos momentos, el primero donde los sentidos externos
e internos, también llamados perceptores y conservadores respectivamente,
nos permiten tener un conocimiento sensible de la realidad, mientras que
en el segundo momento, el entendimiento es el encargado de hacer el pro-
ceso de abstraccidn y generalizacién, es decir, al ser una facultad inmaterial
y, por lo tanto, independiente de un érgano concreto, puede representarse
la naturaleza de las cosas (lo que son) prescindiendo de las caracteristicas
accidentales como la figura, el color, el tamaio, etc.

102 R. Bulla, Nociones preliminares de Teoria del conocimiento, op. cit., p. 46.

189



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

Es gracias a la abstraccion y la generalizacién que podemos formarnos
ideas o conceptos de las cosas. Asi que la idea (eidos) es, por un lado, el pri-
mer acto del entendimiento y, por otro lado, la representacién de lo que las
cosas son. En este sentido, también es posible establecer comparaciones entre
nuestros conceptos, y es a partir de esta comparacién que se pueden obte-
ner juicios sobre la realidad, ya que estos tltimos afirman la conveniencia o
disconveniencia entre las ideas que lo conforman. En consecuencia, el juicio
es el segundo acto del entendimiento. Esto es importante, puesto que es en
virtud de los juicios que se puede obtener el raciocinio que es la consecuencia
de comparar dos o mds verdades conocidas (juicios que llamamos premisas)
para llegar a una verdad desconocida (conclusién), de alli que el raciocinio
sea el tercer acto del entendimiento. Finalmente, nos quedaria una aclaraciéon
mas al respecto, es verdad que la idea, el juicio y el raciocinio son actos del
entendimiento, pero en sentido estricto los primeros dos son actos de la inte-
ligencia y el tltimo es un acto que ¢jerce directamente la razén, ambas (inte-
ligencia y razén) son funciones del entendimiento humano.

Recordemos que son cuatro estas funciones, a saber, la consciencia (co-
nocimiento de nuestra propia existencia), la inteligencia (que conoce los pri-
meros principios y se hace cargo de la formacién de las ideas y los juicios),
la razén (que va de las verdades conocidas a las desconocidas) y la memoria
(que conserva, reproduce y reconoce lo conocido). Esto nos permitird tener
un acervo mds sélido para sondear con solvencia el tema de las construccio-
nes cientificas porque es este el sustrato ineludible para comprender los re-
sultados que emergen de la aplicacién del método cientifico, que son respec-
tivamente los conceptos, los enunciados y las teorias cientificas. Para lo cual
tomaremos nuevamente de ejemplo a las ciencias experimentales, respetan-
do el hilo conductor que hasta este punto ha orientado nuestra exposicion,
y que ha seguido de cerca los aportes del filésofo espanol Mariano Artigas.

3.1. Conceptos cientificos: clasificatorios, comparativos y cuan-
titativos

Como se ha mencionado inicialmente, los conceptos son representacio-
nes de la naturaleza de las cosas en sentido filoséfico, pero en sentido cienti-
fico si bien son representaciones, estas deben ser entendidas como construc-

190



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

ciones l6gicas de la realidad observable, ya que los conceptos cientificos estan
vinculados directamente con la realidad fisica de los fenémenos del mundo
natural o humano. En este orden de ideas, el concepto cientifico de las cien-
cias experimentales es una construccion de cardcter teérico que representa
un estado de cosas del mundo natural que se revela en la experiencia sensible
y es susceptible de ser cuantificado. Esta definicidn nos deja entrever que la
filosofia y las ciencias particulares tienen distintos grados de abstraccién, que
podemos sintetizar en el hecho de que la filosofia nos dice gué son las cosas,
mientras las ciencias particulares nos muestran cémo son las cosas. Es cierto
que esto puede ser percibido como una simplificacién del problema pero la
distincién en si misma no es errada, asi que tomemos €Sto COmO un punto de
partida para entender el planteamiento general de lo subsiguiente.

Con esto en mente podemos exponer una clasificacion sencilla de los
conceptos cientificos en el campo de las ciencias experimentales. Segun
esto tenemos los conceptos clasificatorios como lo son los términos “dtomo’,
“célula’, “tejido”, “6rgano’, etc., que permiten dividir en conjuntos ciertas
caracteristicas o propiedades del mundo natural; también nos encontramos
con conceptos comparativos que nos permiten determinar criterios para deli-
mitar propiedades generales que identificamos en la naturaleza fisica como
son “masa’, “energia’, “peso’, etc., que nos permiten comparar el hecho de
que un cuerpo sea mas pesado que otro en un caso concreto; y asi mismo se
habla de conceptos cuantitativos que establecen unas unidades de magnitud
que guardan relacion con algunas teorfas matemdticas que permiten que un
experimento pueda ser controlado y repetible!®. Un ejemplo de magnitud
especifica es la temperatura que puede ser medida de forma escalar, es decir,
la temperatura de un cuerpo puede aumentar o disminuir en una situaciéon
concretay esto lo podemos saber porque existen sistemas de medida en gra-
dos Kelvin, Farenheit o Celcius, que nos permiten medir esa variacion, asi
como existen magnitudes que son a la vez escalares y aditivas como la masa,
ya que es posible sumar la masa de dos cuerpos que se encuentran relaciona-
dos en un mismo sistema. Las magnitudes en realidad son relevantes por-
que le permiten al cientifico experimental formar un puente entre la teorfa
y la experimentacién.

103 M. Artigas, Filosofia de la ciencia, op. cit., pp. 195-196.
191



Racionalidad analogica y formacio'n interdisciplinar

Figura 17.

Clases de conceptos cientificos en las ciencias experimentales

CONCEPTOS
ENUNCIADOS
CLASIFICATORIOS
Caracterizacion
de los objetos
TEORIAS

COMPARATIVOS

Criterios para las
propiedades generales

CUANTITATIVOS

Unidades de magnitud

Elaboracion propia. Basada en Ibid., pp. 195-197.

Podemos partir de una representacién (ver Figura 17) que nos ayude a
comprender la relacidn interna que existe entre los tres principales concep-
tos de las ciencias experimentales, y la forma en la que las construcciones
cientificas de este tipo se relacionan entre si (conceptos, enunciados y teo-
rfas). Se sabe que en principio los conceptos clasificatorios son extraidos del
lenguaje ordinario, pero al convertirse en conceptos cuantitativos, luego de
fijar unidades o escalas de magnitud muy concretas, se perfeccionan y dan
lugar a un nuevo concepto clasificatorio, sélo que mucho més profundo y
riguroso. Este aspecto abre espacio a la configuracién de conceptos compa-
rativos mucho mds pertinentes en lo que se refiere a establecer criterios que
hacen posible la estandarizacién de medidas en los sistemas cientificos. Asi
que hay una articulacién decisiva entre estos mismos conceptos de las cien-

192



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

cias experimentales, que le brindan a estas ultimas la posibilidad de formar
enunciados sobre la realidad.

La especificidad con la que las ciencias naturales suelen definir sus conceptos
refleja precisamente un continuo escrutinio de las mejores aproximaciones des-
criptivas que se pueden realizar sobre los hechos, pero esta es una labor ingente y
de constantes replanteamientos. Muchas veces un solo concepto cientifico pue-
de dar cabida a muchos sentidos, por ejemplo, el concepto de dtomo es bastante
polisémico, desde Gregor Mendel al modelo cudntico hallamos una amplia va-
riacion del significado de dicho término. Esto no implica que la ciencia pierda
de vista el referente de estudio, que es esencialmente un fenémeno concreto,
s6lo se asume que un concepto no es el resultado de una observacién de hechos
puros porque no los hay. Por lo tanto, €l cientifico natural parte de los presu-
puestos conceptuales de su disciplina para definir, en el marco de sus posibili-
dades, lo que la teorfa y la experimentacion le permiten. Lo que implica asumir
conceptos bésicos e interpretaciones para establecer o cambiar la definicién de
un concepto determinado. Incluso, para decirlo de una forma mas simplificada,
las ciencias experimentales fijan su fundamentacién conceptual en un alto indi-
ce de convencionalidad y acuerdo intersubjetivo, que no debe confundirse con
equivocidad, mds bien es una forma en la que se puede entender la objetividad
en el marco de las ciencias naturales. Esto por un lado, y asi como lo conside-

ra Artigas'®

, en las ciencias experimentales es evidente que la formacién de los
conceptos cientificos deviene de la teorfa y la experimentacion, pero también de

la interpretacién, que no debe ser confundida con arbitrariedad.

3.2. Enunciados cientificos: observacionales, leyes experimen-
tales y principios generales

Remitiéndonos a las aclaraciones precedentes, hemos dicho que los juicios
o enunciados los obtenemos en virtud de la comparacién de ideas o concep-
tos. Siendo asi, los enunciados afirman la inherencia de ciertas propiedades
de los fendmenos naturales, esto claramente en el contexto de las ciencias ex-
perimentales, o también afirman la existencia de los objetos del mundo fisico.
Incluso, pueden tener funciones més bien instrumentales que no estan nece-
sariamente vinculadas con la realidad, pero que son relevantes para elaborar

104 Ibid., p. 203.
193



Racionalidad analogica y formacio'n interdisciplinar

explicaciones tedricas. Podemos plantear tres clases de enunciados que son
caracteristicos de las ciencias experimentales (ver Figura 18). El primero es
el enunciado observacional, que como se da a entender, expresa los datos que
se obtienen de la experiencia inmediata. Es usual que este tipo de enunciados
los encontremos asociados con planteamientos de problemas, que desde el
punto de vista empirico no siempre son explicables, asi mismo se utilizan para
la comprobacion de hipétesis, puesto que son enunciados de cardcter contex-
tual, y es claro que aquello que expresan no es definitivo ya que lo afirmado
es provisional, ademds estdn particularmente mediados por interpretaciones.

Figura 18.

Clases de enunciados de las ciencias experimentales

CONCEPTOS

ENUNCIADOS

TEORIAS

OBSERVACIONALES
Base empirica especifica

I LEYES .
/" EXPERIMENTALES |

/ Base empirica general "

PRINCIPIOS
GENERALES

Relaciones vdlidas de

forma general y tedrica

Elaboracion propia. Basada en Ibid., pp. 208-209.

194



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

El segundo tipo de enunciados de las ciencias naturales son las leyes expe-
rimentales que expresan la relacién entre enunciados observacionales. Esto
quiere decir que representan un conocimiento mas $eguro, son una especie
de hip6tesis generales que agrupan por lo mismo un gran niimero de casos
posibles en el nivel de la ciencia experimental. Esto lo decimos porque no
se puede comprobar la validez de las leyes experimentales de forma defini-
tiva, pero son esenciales en la actividad cientifica en vista de que permiten
a las disciplinas de las ciencias experimentales tener un acervo més estable
a la hora de construir sistemas tedricos, razén por la que se convierten en
la base empirica (general) para fundamentar procesos de medicién. Y pue-
de que las leyes experimentales sean realmente funcionales para construir
explicaciones tedricas, pero no son un reflejo exacto del mundo natural, en
este caso Artigas'® considera que es mejor no utilizar el término ley sino
ecuacion, que es una formulacién cuantitativa de cardcter simboélico cuya
aplicacién exige aceptar una serie de supuestos tedricos.

Por estos motivos, y teniendo en cuenta que pueden afinarse progresiva-
mente tanto la simbolizacién tedrica como los instrumentos de medicidn,
todas las leyes son aproximadas, provisionales y relativas. El progreso cienti-
fico puede determinar que el grado de aproximacién proporcionado por
una ley resulta insuficiente para las nuevas necesidades de la investigacion.
Sin embargo, ello no impide que una ley sea vilida en su contexto propio,
y que esa validez sea parcialmente independiente de los sistemas teéricos
explicativos en los que pueda encuadrarse’*.

El tercer grupo de enunciados cientificos son los principios generales que
expresan relaciones véilidas de modo general, y que estin conformados por
conceptos tedricos que pueden o no aludir al conocimiento experimental.
Un ejemplo al respecto puede ser el principio de conservacion, que no sélo
se cumple en el campo de la energia cinética, calorificay eléctrica, sino tam-
bién en los fenémenos subatémicos. En la Figura 18 podemos ver que la
circunferencia que corresponde a los principios generales esta claramente
delimitada, siendo ademds la mas pequena de las tres. Esto quiere decir,
por un lado, que estos mismos enunciados son en realidad muy pocos en

105 Ibid., p. 207.
106 Idem.

195



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

el marco de las ciencias naturales, y, por otro lado, que tedricamente estin
bien definidos y no dependen directamente del conocimiento empirico a
pesar de que estdn relacionados con este ultimo. En torno a las leyes experi-
mentales hay que decir que estas constituyen una base empirica general que
tiende hacia la universalidad de los principios, pero también estin vincula-
das al conocimiento sensible del mundo natural, pues son hipétesis gene-
rales cuya validez se restringe al cumplimiento de una serie de condiciones
contextuales, de alli que la circunferencia no est4 tan bien definida, aunque
son realmente importantes en la actividad cientifica como se mencionaba
hace un momento. Finalmente, tenemos los enunciados observacionales
que dependen de la experimentacidn, estin claramente relacionados con el
conocimiento sensible y conforman la base empirica més especifica de las
ciencias experimentales, y constituyen el espacio 16gico en el que se relacio-
nan los conceptos que emergen precisamente del contacto con el mundo
sensible, por lo que su circunferencia es mds amplia y menos definida. Estos
tres tipos de enunciados se complementan para dar cabida a la formacién
de las teorias cientificas.

3.3.Teorias cientificas: enfoque fenomenol()gico y representa-
cional

Las teorfas o sistemas tedricos son un conjunto de enunciados que guar-
dan una cohesién interna entre si, y dicha cohesién depende de la solidez de
las relaciones légicas entre los enunciados que constituyen una teoria con-
creta. Asi que para que una disciplina pueda formular teorias generales debe
disponer de un buen nimero de leyes experimentales que puedan sustentar
este sistema hipotético-deductivo, porque a pesar de que las ciencias experi-
mentales logran una mejor integracién disciplinar al fijar teorias generales,
esto no quiere decir que dichas construcciones cientificas sean definitivas,
siguen siendo hipotéticas, por lo que no podemos afirmar que tengan una
validez universal. Siempre es posible realizar ajustes a la formulacién de la
teorfa para obtener mejores explicaciones y predicciones. Especialmente en
este punto hay disparidad entre los epistemoélogos, algunos consideran que
el estar mas cercanos a la experiencia sensible de los fenémenos naturales
hace que las predicciones y las explicaciones puedan ser més seguras, aun-

196



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

que eso si, menos profundas por el hecho de que se alejan de los modelos
tedricos. A este enfoque se le conoce como fenomenoldgico por el hecho de
que hay mayor proximidad con el mundo natural. En cambio, otros piensan
que la ciencia logra mayor profundidad al trabajar con modelos hipotéti-
COs que representan estructuras o procesos que son inobservables, y que no
dependen tanto de la contingencia y la contextualidad que le es propia a la
observacion y a la experimentacidn, sin embargo, este enfoque representa-
cional no puede garantizar la seguridad que si brinda el enfoque fenome-
noldgico en lo que se refiere a las explicaciones o predicciones, aunque ha
demostrado ser muy util en la teorfa de la mecdnica cudntica y también en
la teorfa general de la relatividad.

Aqui podemos observar dos enfoques enfrentados que tratan de deter-
minar la forma en la que se puede decir que una teoria si es valida para la
resolucién de un problema, y como lo vemos ambos enfoques tienen sus
fortalezas. En la préctica suele suceder que un problema real puede suscitar
el enfrentamiento ente dos teorfas rivales. En principio podriamos decir
que los criterios de aceptabilidad, que se han senalado durante el desarro-
llo del capitulo, son suficientes para resolver esta inquietud, pero no es del
todo asi. En realidad muchas de las soluciones hipotéticas que se presentan
para responder a un problema real surgen de teorias diferentes, vélidas en
sus contextos y condiciones, pero que no son comparables o traducibles con
otras teorfas. Esto es precisamente lo que se conoce como el fendmeno de
teorfas incompatibles o inconmensurabilidad, es decir, las teorias contie-
nen conceptos diferentes y formas de experimentaciéon muy opuestas hasta
el punto de no poder plantear convergencias de ninguna naturaleza. El caso
mas patente lo tenemos en la teorfa de la relatividad general y la teoria de la
mecénica cudntica, que son dos formas de experimentar y explicar el mun-
do natural desde topicos tedricos realmente distintos. Entonces, ¢como
podemos explicar el progreso cientifico de la ciencia ante la inconmensura-
bilidad de las teorfas?

Intentemos imaginar el progreso cientifico de forma lineal, pero tam-
bién como algo acumulativo y homogéneo. Al pensar en esta imagen po-
demos confirmar que los inicios de las mismas ciencias experimentales y
el surgimiento de las diversas disciplinas fueron parcialmente asi. Pero al

197



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

dilatarse el desarrollo del conocimiento disciplinar es un hecho evidente
que esta uniformidad en alguna medida se ha fragmentado y ha adquirido
con el tiempo una imagen mas heterogénea. Lo que no nos puede llevar
a una conclusion relativista sobre el progreso cientifico, negando incluso
su existencia. Realmente podemos concebir un progreso cientifico en las
diversas disciplinas sin que las nuevas teorfas o modelos tengan que necesa-
riamente hacerse con las concepciones clésicas o los modelos precedentes.
Después de todo el criterio méximo que hace que tanto la teorfa tradicional
como la nueva teorfa sean validas (en ciertas condiciones de posibilidad) es
el objeto de estudio de la disciplina, y es en torno a este mismo que debemos
pensar el sentido del progreso cientifico en el nivel més practico y cercano
al conocimiento sensible, asi como en el nivel més tedrico y universal de la
abstraccion propia de las ciencias experimentales.

Conclusion

Este paso por la epistemologia o la filosofia de la ciencia ha sido obliga-
torio para analizar la naturaleza del conocimiento cientifico, sus dimensio-
nes y caracteristicas, con el objetivo de comprender los fundamentos que
soportan toda actividad que tenga el mérito de ser llamada cientifica. La
integracion de las ciencias sapienciales con las ciencias particulares ha sido
uno de los puntos nucleares de la reflexion presentada, en vista de la caren-
cia de unidad epistémica que tiene cada vez mds injerencia en el contexto
dela investigacion contemporanea. Por este motivo hemos acometido esta
labor explicativa, que desea insistir en la idea de que la filosofia, como cien-
cia sapiencial, es una condicidn esencial para que sea posible la interdiscipli-
nariedad. Razén por la cual, se han descrito cada una de las dimensiones
de la ciencia, comenzando con los objetivos de esta misma para recuperar
la visién teleoldgica de la actividad cientifica, tan necesaria en tiempos de
relativismo consumado.

Asi como una visién del método mds amplia que nos permita ver los
diferentes espectros de la explicacion sin que tengan que diferir con los ma-
tices de la comprensidn, pues la verdad sin método no tiene direccion, pero
un método sin la verdad no tiene propésito. Y hemos finalizado con una
exposicién sobre las construcciones cientificas para entender més de cerca

198



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

la estructura bajo la cual es posible la prictica de la ciencia, eso si desde la
perspectiva del conocimiento empirico y observacional al que no se pueden
simplificar las disciplinas restantes, pero lo hemos planteado de esta manera
para asimilar los resultados que se obtienen a partir del orden natural con
el que tenemos nuestro primer contacto cognitivo, serd una tarea posterior
hacer lo correspondiente con las demds ciencias particulares. S6lo nos que-
da una cosa més por afiadir, no perdamos de vista que los caminos de la
ciencia podran ser distintos como las vidas humanas lo son, pero al final, la
episteme es una, siendo diversa, asi como la alétheia es diversa siendo una.

199






PARTE III

REALISMO FILOSOFICO, RACIONALIDAD
ANALOGICA E INTERDISCIPLINAERIDAD






Planteamiento general

Es conveniente rehacer el camino hacia un realismo filoséfico desde la
hermenéutica analdgica y la epistemologia que hemos trazado en los ca-
pitulos precedentes. Esto nos aproxima a conocer el asidero tedrico en el
que descansa esta perspectiva del conocimiento, que intenta reiterar el giro
ontoldgico que se esta gestando en nuestra época, ante la crisis de la posmo-
dernidad. Es preciso que por esta razén consideremos de nuevo la relevan-
cia que tiene el hecho de asumir en la ciencia un compromiso ontolégico,
y los aspectos que este cambio imprime en la concepcidn gnoseoldgica de
nuestro tiempo. Sobre todo, cuando es necesario integrar las actividades
disciplinares en la unidad del saber, anhelo que se pone en evidencia con
la rapida difusion que en la actualidad tiene una visién interdisciplinar del
conocimiento cientifico. Sin embargo, los aspectos epistemoldgicos y her-
menéuticos son poco comunes al abordar la interdisciplinariedad. Incluso,
notamos que hay una clara disparidad entre llamar a esta busqueda de in-
tegracion entre disciplinas interdisciplinar o transdisciplinar, y en parte se
debe a la discusién que subyace a todo intento de entender qué es lo que
conocemos, si nuestras representaciones de las cosas o las cosas en si mis-
mas, o ambas.

Con la conviccién de que es posible el conocimiento de lo que son las
cosas, y de que la ciencia en general es un conocimiento objetivo y riguroso
de la realidad, proponemos un estudio de lo que supone esta perspectiva de
realismo moderado, que hallaremos en la tradicién filoséfica de Aristoteles
y santo Tomds de Aquino. Nos remitiremos por lo tanto a los antecedentes
de una pugna entre realistas y antirrealistas que no ha cesado, pues sigue
vigente, como lo hemos mencionado en apartados anteriores. Solo que aho-
ra resurge un nuevo realismo, de la mano de Ferraris, Grondin y Beuchot,
-con este tltimo nos sentimos identificados-, pero lo complementaremos
con los aportes de Agazzi, desde el punto de vista de la filosofia de la ciencia.
Para esto trataremos de trazar las relaciones que existen entre la hermenéu-
tica, la epistemologia y la ontologia. Estos aspectos nos permitirin analizar

203



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

lo que compete a un modelo de la razén analégica, propuesto por Mauricio
Beuchot, y que se ajusta al realismo filoséfico que mencionamos, pues con-
juga la comprension y la explicacién tan necesarias en todo tipo de ciencia
o especialidad, sin que esto implique arbitrariedad y falta de objetividad.
Es mas, descubriremos que dicha objetividad es contextual y por lo mismo
intersubjetiva, por lo que depende de los factores que son inherentes a la
tradicion histdrica, institucional o comunitaria. Lo que nos permitira ser
mas conscientes de los rasgos hermenéuticos que permean a todos los cam-
pos cientificos.

A la vez realizaremos una reflexién sobre la interdisciplinariedad con el
proposito de esclarecer lo que compete a la practica disciplinar, y sus diver-
gencias con otros modelos que plantean algunos reduccionismos. Lo que
dard cabida a un andlisis mas amplio de lo que implica la integracién entre
disciplinas, y distinguiremos entre multidisciplinariedad y transdisciplina-
riedad, que son conceptos asociados a formas de buscar que las actividades
cientificas de las distintas ramas del conocimiento puedan conjugarse, pero
que se alejan de aquello que desean alcanzar por sus trasfondos tedricos y
supuestos filoséficos. En cambio, nos decidiremos por un modelo de in-
tegracion analdgico o interdisciplinar, que pueda mantener la diversidad
de las disciplinas, pero sin perder de vista la unidad que presuponen. Esto
nos permitira sustentar los tipos de interdisciplinariedad, que plantearemos
a partir de una concepcién analdgica, y expondremos algunos niveles de
importancia para aplicar la interdisciplinariedad. También se enunciarin
algunas pautas e instrucciones generales para orientar a los investigadores
en el desarrollo de proyectos interdisciplinares.

En este sentido, consolidaremos un discurso que concatena la posicion
de un realismo moderado, que intenta resaltar los rasgos ontolégicos, her-
menéuticos y epistemoldgicos de la objetividad cientifica, y que fundamen-
tan una visién del conocimiento, que siendo en parte diferente también
es en parte idéntica. Esta dialéctica entre lo diverso y lo uno nos llevard a
relacionar esta perspectiva del realismo filoséfico con la racionalidad ana-
l6gica, que media entre lo universal de la comprension y lo particular de la
explicacién, y con la interdisciplinariedad, pues la integracién del conoci-
miento va de la mano con una visién que acepta que la realidad es mas de

204



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

lo que se representa nuestro entendimiento, y que busca dar respuesta a la
causa de las cosas, sin esperar responder de forma absoluta a la cuestion,
porque acepta que la razén humana es procesual y perfectible, pero que esto
en ningiin momento niega que sea posible conocer las cosas en si mismas,
o lo que es igual, decantar lo que de inteligible hay en la realidad. Pues una
perspectiva que conoce de alcances y limites, puede también trazarlos para
que cada disciplina pueda conocer e identificar sus posibilidades y limita-
ciones, que ciertamente son reflejo de nuestras propias carencias y riquezas,
reguladas por el eterno juego de la finitud infinita y de la infinita finitud.

205



Figura 19.

cQué es real?: Zeusis y Parrasio

Lok e eSandrart freie |

Adaptado de Zeusis y Parrasio, de J. J. von Sandrart, 1683, disponible en https://
mycurioseaty.com/tag/naturalis-historia/


https://mycurioseaty.com/tag/naturalis-historia/
https://mycurioseaty.com/tag/naturalis-historia/

CapituloV

Realismo, racionalidad y analogia

(-..) tener el sentido de las cosas es también, segtin una vieja sabidurifa
estoica y budista, saber distinguir lo que podemos cambiar de lo que no
puede ser cambiado. Si el sentido de las cosas me descubre un horizonte de
iniciativa, también comprende un elemento de aceptacion, de
consentimiento y de reconciliacion con la necesidad. «Las cosas son asi>,
suspira uno cuando se da cuenta de que no se puede cambiar nada del curso
de los acontecimientos, de una enfermedad o de una situacion desastrosa.
Tener aqui el sentido de las cosas es saber aceptarlas, con filosoffa.

Jean Grondin

La inenmendabilidad nos seiiala, en efecto, la existencia de un mundo
externo no respecto a nuestro cuerpo (que es parte del mundo
externo), sino respecto de nuestra mente, y mas exactamente,
respecto de los esquemas conceptuales con los que tratamos de
explicar e interpretar al mundo.

Maurizio Ferraris

Introduccion

Se dice que Zeuxis de Heraclea y Parrasio de Efeso (ver Figura 19), ilus-
tres pintores del siglo V a. C., se dieron cita para determinar cual de los dos
erael mejor artista de su tiempo. Durante el encuentro, Zeuxis impresioné
a Parrasio al correr la cortina y dejar al descubierto una ejecucién artistica
de gran maestria. La obra era un cuadro que representaba unas uvas tan
exquisitas y agradables a la vista que el pablico presente no podia mas que
asombrarse. En verdad, era tal el realismo que emanaba de la pintura que
incluso los pdjaros bajaron a picotear las uvas, lo que avivo el desconcierto
entre los asistentes, quienes ya auguraban al posible ganador. En su turno,
Parrasio invit6 a su elogiado oponente a que contemplara aquella obra que

207



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

se ocultaba tras una abultada cortina, Zeuxis, confiado por su reciente ha-
zafa, se acerc para descorrer la cortina ante el ptblico expectante. Por un
breve lapso el silencio se hizo protagonista del certamen, y sdlo se veia a
Zeuxis tanteando con cierta incredulidad lo que sus ojos habian dado por
hecho hacia tan solo un instante. No habia duda, lo que la cortina oculta-
ba era su propia irrealidad, pues esta misma estaba tan bien representada
que de forma inadvertida pasé como real, hecho que la convertia en una
magnifica obra. Asi que entre atdnito y confundido Zeuxis no pudo hacer
mds que ceder la victoria a Parrasio, definitivo vencedor del enfrentamien-
to. Esta anécdota que nos narra Plinio el Viejo, puede decantar fécilmente
el tema central que pretendemos comentar en lo sucesivo. El realismo no
es solo una posicion filoséfica que afirma que podemos acceder al conoci-
miento acerca de la realidad y que se distingue o se opone al idealismo. Esto
estd bien si lo que pretendemos considerar es el tema del conocimiento y
su trascendencia, pero el realismo, en sentido gnoseoldgico, es una actitud
natural inherente a nuestra existencia, de la cual es imposible deshacernos
sin que esto implique negar nuestro propio 7z0do de ser en el mundo.

Al adquirir consciencia de la apariencia y la simulacién, como en el caso
de Zeuxis y Parrasio, nos enfrentamos a una situacion en la que nosotros
mismos nos captamos en un estado de inadecuacién con la realidad, que
el intelecto repugna de inmediato. La habilidad del artista que conoce con
suma pericia su oficio nos sorprende por el hecho de que es capaz de encon-
trar la forma de recrear las similitudes que pueden burlar nuestros sentidos,
en cuanto dependientes de la naturaleza misma de los 6rganos que hacen
posible el conocimiento sensible, pero la simulacién no pasa desapercibida
al intelecto, en vista de que reconoce que la representacién no es lo mismo
que lo representado. La cortina y las uvas que inspiran a Parrasio y a Zeuxis
son claramente distintas de la cortina y las uvas representadas en las obras.
Todas son cosas reales solo que unas son las cosas representadas y las otras
son las representaciones como obras de arte. Existen por lo mismo fuera de
nuestro entendimiento como seres independientes de nuestra existencia,
incluso las mismas obras lo son. Asi que no es posible simplificar el estatuto
ontolégico de los mencionados objetos a una construccién cultural o indi-
vidual que nos formamos unica y exclusivamente en nuestro entendimien-

208



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

to, dando a entender que el mundo es nuestra representacion, que seria una
afirmacioén realmente inadecuada.

En consecuencia, desarrollaremos una reflexién inicial en torno al rea-
lismo filoséfico, de la mano del filésofo italiano Evandro Agazzi en con-
traste con los aportes también significativos de Maurizio Ferraris, que hace
alusion al concepto de nuevo realismo, en evidente oposicion a los movi-
mientos culturales de la posmodernidad, y que serd de gran utilidad para
complementar lo que tan solo quiere ser una revision sencilla del realismo
filos6fico y su naturaleza analdgica, mostrando los vinculos que tiene esta
perspectiva con algunos antecedentes de la historia del pensamiento. Esto
lo hacemos con el fin de mostrar la relacién que posee el realismo filoséfico
con el realismo cientifico, basaindonos claro est en lo que ya hemos indica-
do previamente sobre la naturaleza de la ciencia y sus dimensiones (capitulo
IV). Con esto daremos un paso definitivo, pues el hilo conductor de este
discurso sobre el realismo cientifico nos permitird explorar el hecho de que
el sentido de las cosas, que capta nuestro entendimiento, estd fuertemente
vinculado con la comprensién y la explicacién.

Como hemos podido entrever a lo largo del texto, la comprensién y la
explicacion son dos formas en las que la razén humana se despliega, puesto
que estan presentes en todo esfuerzo demostrativo de la verdad, por lo que
cualquier disciplina cientifica los posee, solo que en un grado concreto se-
gun el caso. Esto nos hace suponer que la accién propia de la razén se ejerce
en grados determinados y que tiene sus propios matices. Fendémeno que
podemos llamar racionalidad analdgica, y que desarrollaremos con el fin de
esclarecer como la explicacion y la interpretacion se relacionan entre si con
una gradualidad proporcional en cada una de las disciplinas. Para lograrlo
seguiremos el camino trazado por Jean Grondin para acercarnos al sentido
de las cosas mismas, y la perspectiva de Mauricio Beuchot, a quien ya hemos
dedicado un apartado para explicar su modelo de hermenéutica analégica
(capitulo IT), que serd crucial para lograr lo que nos proponemos. Todo este
planteamiento es central, pues constituye la base para reflexionar posterior-
mente sobre la interdisciplinariedad analdgica y la forma en la que impacta
el quehacer investigativo.

209



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

1. En torno al realismo filos6fico

En la historia de la filosofia, segtin Evandro Agazzi'”, hay dos grandes
tradiciones que han disputado en torno al realismo. La primera la encon-
tramos en la Edad Media con el problema de los universales, y 1a segunda en
la modernidad, época que se caracteriza por un dualismo epistemoldgico. Se-
gun esta disposicion, iniciaremos explicando el primer gran disenso que dio
lugar a diversas formas de entender el realismo filoséfico en el pensamiento
medieval, y procederemos en lo subsiguiente a realizar algunas aclaraciones
generales con respecto al giro gnoseoldgico, que abarca el periodo del Re-
nacimiento, la Ilustracién y el Romanticismo, para entender las razones que
llevaron a la cultura hacia un idealismo filoséfico exacerbado. No hace par-
te de nuestro objetivo ser exhaustivos en este sucinto andlisis, pretendemos
mostrar la forma en la que el realismo tuvo cabida en las dos tradiciones
mencionadas para entender el marco general en el que se sitta la preocupa-
cién actual de restituir una vision realista para las ciencias en sus distintos
grados (sapienciales y particulares).

1.1. El problema de los universales

Empecemos por comprender que el éxito de los estudios de gramatica,
dialéctica (logica) y retdrica era en verdad relevante durante el siglo XII,
y justamente surge alli el problema de los universales, pues se buscaba de-
terminar si los géneros y las especies (categoremas principales de la logica
aristotélica) tenfan un estatuto ontoldgico propio o si eran exclusivamente
conceptos, es decir, entia rationis. En este sentido, es disiente el pasaje clasi-
co que dio lugar a esta significativa controversia durante la Escoldstica, que
se encuentra en la obra Isagoge de Porfirio:

Por lo que respecta, para empezar, a los géneros y las especies excusaré decir
si existen realmente o s6lo son meros conceptos vy, si existen realmente, si
son corpdreos o incorpdreos y, finalmente, si existen aparte o en los objetos
de los sentidos y son dependientes de ellos, pues estas cuestiones son cier-
tamente muy profundas y exigen un estudio de mayores dimensiones'®.

107  E.Agazzi, La objetividad cientifica y sus contextos, Mexico D. F., Fondo de Cultura Economica, 2019, pp.
265-268.

108 Aristoteles & Porfirio, Categorias, De interpretatione, Isagoge, trads. A, Garcia Suarez, L. Valdés Villanue-
va, & J. Velarde Lombrana, Madrid, Tecnos, 1999, p. 30.

210



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

A pesar de que Porfirio no tenia la intencién de desarrollar un estudio
detenido en torno al problema propuesto, tal y como él mismo lo mani-
fiesta, su cuestionamiento si dio lugar a pronunciados disensos filoséficos.
Una de las primeras posiciones al respecto la encontramos en una de las au-
toridades de las escuelas parisinas del siglo XII, Guillermo de Champeaux,
quien consideraba que las ideas universales existian en si mismas, mientras
que los seres naturales eran tan solo un vestigio verosimil del orden ideal. A
esta perspectiva se le denomind realismo exagerado, y en la que se inscribe
parte de la tradicién platénica de las escuelas urbanas durante la Escolasti-
ca. Desde otro punto de vista, el conceptualismo, que tuvo una buena acogi-
da en algunos partidarios del idealismo, no estaban en total desacuerdo con
el planteamiento de que habia una relacién entre las palabras y las cosas.
Estimaban a propdsito que las entidades abstractas existian en el entendi-
miento representando un status communis de los seres reales, o, en otros
términos, consideraban que las ideas universales eran entes de razén que
significaban un modo de ser comun en el que coincidian un conjunto de in-
dividuos. Por lo que diferian del realismo exagerado en el hecho de que no
afirmaban que las ideas existian en si mismas, sino que existian en la mente,
y guardaban una relacién indirecta con las cosas a las que se referfan.

Segtn lo mencionado, el realismo exagerado plantea una concepcién
univoca de la idea universal, al considerar que esta misma, como por ejem-
plo la idea de “hombre”, es lo real y no el ente especifico al que representa,
que para el caso podria ser cualquier hombre de carne y hueso como Pedro o
Juan. Mientras que el conceptualismo afirmaria que la idea misma de “hom-
bre” existe como un ente de cardcter formal y hace referencia a un aspecto
que tienen en comun todos los seres humanos, es decir, su especie. Uno de
los filésofos medievales que mds se encuentra cercano a esta tltima pers-
pectiva es Pedro Abelardo, aunque su pensamiento también plantea una
proximidad con el realismo moderado. En pocas palabras, el conceptua-
lismo tiende a una concepcién univoca, pero en parte también analégica,
porque las ideas universales representan lo que de similar hay en las cosas,
y seguin eso se reconoce que el entendimiento trasciende los dominios del
lenguaje en algun sentido. En este punto estarfamos hablando de un grado
diferente de univocidad que se da de forma més pronunciada en el realismo

211



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

exagerado, con la afirmacién de que las ideas constituyen la realidad y no
las cosas, que en el conceptualismo, pues a diferencia del primero, se afirma
que la idea es un ente de razdén que subsiste con cierta independencia de la
cosa particular a la que hace referencia, pero sin negar que la cosa exista.

A esta posicién se contraponia Rocelino de Compiegne, maestro de
Abelardo, quien afirmaba que los universales eran flatus vocis, es decir, pa-
labras que no representaban o remitian a nada extramental, puesto que lo
tinico que se podia afirmar como existente era lo meramente individual.
Esta nocién tan opuesta al realismo exagerado se reafirmé de manera mas
contundente a comienzos del siglo XIV con Guillermo de Ockham, quien
consider6 que el conocimiento solo podia consistir en la experiencia sensi-
ble de lo singular, por lo que era inoperante concebir la existencia de ideas
universales que multiplicaran atin més el problema de la complejidad del
mundo natural y su explicacién. Esto en concordancia con su propio mé-
todo critico, conocido como la “navaja de Ockham” (entia non sunt multi-
plicanda praeter necessitatem), que pretendia desvincularse de las esencias
platénicas, y por lo mismo de la tradicién univoca del ser. El acento empi-
rista de su filosofia lo llevé a concebir los universales como instrumentos
de la razén para abreviar y reunir bajo un tnico nombre un conjunto de
individuos que guardaran algn tipo de semejanza entre si, perspectiva que
se ha conocido posteriormente como nominalismo. Asi que el empirismo
clasico, el positivismo y la filosoffa analitica tienen en Ockham a uno de sus
mds relevantes antecesores, y sin duda la ciencia moderna, especialmente
en el contexto de la comunidad oxoniense, es un fiel reflejo de la aplicacion
de su filosofia. En cuanto a su reflexién sobre el estatuto ontolédgico de los
universales es claro que favorecer de manera exacerbada el conocimiento
de lo singular, lo llevé no solamente a convertirse en el contrario natural de
la perspectiva platdnica sobre el problema de los universales, sino en uno
de los enfoques mds inclinado al equivocismo de la tradicién filoséfica de
la Edad Media. Sin duda, esta fue la continuacién de un movimiento anti-
platénico que se asentd con mayor firmeza en las figuras de Francis Bacon

y George Berkeley.

En cambio, la forma en la que santo Tomds de Aquino aborda el problema
de los universales plantea una concepcién analégica de la relacién entre el

212



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

ser y el lenguaje, que renueva la tradicion antigua. Resuelve poner de mani-
fiesto que las ideas universales pueden entenderse como entes subsistentes y
arquetipicos, pero sélo en la mente divina. Lo que lo lleva a conciliarse con la
tradicion platdnica o el sentido univoco que expresaba el realismo exagerado.
Asimismo, asevera que algunas ideas universales existen en los entes reales,
pues tal y como lo pensaba Aristdteles, si las cosas son sustancias o entes sub-
sistentes, cuya unidad ontoldgica estd conformada de materia (byle) y forma
(morphé o eidos), siendo esta tltima el principio esencial de los seres, entonces
el entendimiento si puede abstraer lo universal de las cosas mismas porque la
forma o esencia estd antes en el ente real que en nuestras facultades cognitivas.
Es por esto que el concepto es la representacion simple de la naturaleza de un

1, recordemos que la simplicidad del con-

objeto en nuestro entendimiento
cepto deviene de la abstraccion que lleva a cabo el entendimiento, que es una
accion inteligible en la que separamos lo esencial de los accidentes materiales
de las cosas, y por la que obtenemos la comprensién de lo real. Asi que santo
Tomés de Aquino reconoce que la idea universal en parte existe en la cosa,
puesto que la idea es la misma forma (esdos) que es co-principio ontoldgico de
toda sustancia real, pero también en parte se presenta al entendimiento como
concepto (o idea), es decir, como ente ldgico que captura lo que las cosas son
en s mismas. De alli que la solucién tomista al problema de los universales sea
analdgica, ya que la idea universal esta en la mente de Dios, que ha participa-
do el ser a sus creaturas; estd también en la cosa, puesto que la forma es la es-
tructura ontoldgica de todo ente; y esta en el entendimiento como concepto,
que es la esencia de los objetos en cuanto signo de los mismos. A esta postura
se le conoce como realismo moderado, pero podriamos llamarle sin problema
realismo analdgico.

El esquema anterior (Tabla 9) nos puede orientar de mejor manera para
comprender claramente el tema desarrollado hasta el momento. Inicialmen-
te, no podemos perder de vista que las diferentes perspectivas comparten
algo en comun, pues como se puede ver, cada posicion frente al problema de
los universales tiene un caracter ontolégico definido. Es evidente que algu-
nas son mds cercanas y otras mds lejanas a esta pretension, pero lo fundamen-
tal es lo ontoldgico y no lo epistemolégico. Para el pensamiento medieval no

109 R. Bulla, Nociones preliminares de Légica, op. cit., p. 58.
213



Racionalidad analogica y formacio'n interdisciplinar

hay duda de que lo que se estudia es la realidad, como se refleja desde el pun-
to de vista del realismo exagerado, que enfatiza la tesis platénica de que son
las ideas la realidad (ante rem); ast como la perspectiva del conceptualismo
que matiza el idealismo y afirma que las ideas universales son entes de razén
(post rem). En cambio, el realismo moderado no sélo da cabida al orden ideal
en la mente divina (ante rem) y en la mente humana (post rem), sino también
al orden real de las cosas (7 r¢); mientras que el nominalismo niega tanto el
estatuto ontoldgico de la idea como el hecho de que esta misma se refiera a
algo en particular (ﬂatm vocis). Sin embargo, lo que si debemos considerar
es que el conocimiento para los nominalistas se concentra en lo individual
y concreto, por lo que no niegan la realidad, aunque solo vean en las ideas
instrumentos de abreviacién. Asi que lo que varfa es la posicién ontoldgica
que se toma al respecto, y por esta razén no hay aqui ninguna perspectiva
antirrealista, y tampoco una reduccién epistemoldgica para abordar el pro-
blema, a excepcidn tal vez del giro incipiente hacia un empirismo que ya
propone la filosoffa ockhamista y que se convierte en la antesala de la moder-
nidad. Aunque esto mereceria una revision mas puntual y minuciosa, pero
es cierto que la hoja de ruta de la modernidad ya estaba considerada por
algunos autores premodernos como Duns Scoto y Guillermo de Ockham.

Tabla 9.
Sintesis del problema de los universales
Tipos de realismo Posicion frente al problema de los
filos6fico universales Perspectiva
. | ontologica
(Edad Media) Ante rem | Post rem Inre |Flatus vocis g
Realismo exagerado X Univoca
Univoco-
Conceptualismo x .
anal6gica
Realismo moderado x X X Analdgica
Nominalismo X Equivoca

Elaboracion propia. Basada en G. Reale & D. Antiseri, Historia de la filosofia 1I: Pa-
tristica y Escoldstica, 5ta Ed., trad. J. Gomez, Bogota D. C., San Pablo y Universidad
Pedagogica Nacional, 2018, pp. 256-263.

214



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

1.2. El dualismo epistemolégico

La segunda tradicién plantea una forma particular de concebir el realis-
mo que es el dualismo epistemoldgico de la modernidad"?, que venfa anun-
ciandose en la Escoldstica tardia. El dualismo al que nos referimos no es en
realidad criterioldgico como se cree, es decir, no se reduce a formular una
distincion entre el conocimiento que compete a los sentidos y el que corres-
ponde ala mente, ya que hay una implicacién mas profunda, el dualismo del
que hablamos, segun Agazzi, supone que sélo podemos conocer lo que es la
realidad de manera indirecta, es decir, de forma ideal. Y es a partir de este
supuesto que tenemos una posicion “realista” que considera que si pode-
mos conocer la realidad, pero sélo a través de nuestras ideas (conocimiento
indirecto), y otra posicién idealista que se restringe al mundo formal de
nuestras representaciones por lo que sélo es posible conocer nuestros pen-
samientos. En este mismo sentido, entendemos que la primera posici(')n,
que hemos denominado “realista’, lo es sélo en un sentido epistemolégico,
porque acepta de forma tdcita que el mundo real tiene una existencia in-
dependiente a nuestra mente, pero que s6lo es posible conocerlo de forma
indirecta. Podriamos afirmar entonces que este dualismo epistemoldgico
(realista ¢ idealista) implica a la vez un dualismo ontoldgico (superficie y
nucleo de la realidad).

Con el animo de aclarar lo anterior pensemos en una imagen que nos
ayude a entenderlo de una manera mas gréfica, imaginemos dos indicadores
analdgicos de corriente eléctrica, uno al lado del otro (Figura 20). El prime-
ro llevara el rétulo “ontologia” y el segundo “epistemologia’, o al contrario
segtin el caso. También imaginemos que las escalas del indicador presentan
dos polos opuestos, uno fuerte (F) y otro débil (D). Esta serd la imagen
que nos ayude a comprender la concepcidn filosofica de la realidad desde la
perspectiva clasica y moderna. Observando la Figura 20, podemos ver que
hay un orden consecutivo en el primer recuadro (ontologfa-1 y epistemo-
logfa-2), que nos indica el acento que cada perspectiva le da a la teorfa del
ser 0 ala teorfa del conocimiento, y que desde luego se correlacionan como
lo hemos venido aclarando. Lo planteamos asi debido al hecho de que el
problema de los universales no ponia en tela de juicio la realidad, sino el

110 E. Agazzi, La objetividad cientifica y sus contextos, op. cit., pp. 266-268.
215



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

estatuto ontoldgico del género y la especie (como ya lo hemos indicado), ast
que el problema durante la Escoléstica, como lo dice Agazzi, se reservaba al
rol que tenia la intuicién intelectual en correspondencia con la realidad y
no al contrario. Por eso se sitta primero la ontologfa y después la epistemo-
logta, pero el orden cambiard cuando veamos la concepcién moderna (o el
dualismo epistemolégico). Cabe aclarar que este es un ejemplo de cardcter
explicativo y no quiere reflejar con exactitud una posicién determinada que
ocupe una u otra tradicién en la historia de las ideas.

Figura 20.

Realismo cldsico y dualismo epistemoldgico, ilustracién grdfica de los indicadores

(o]

o

2

-

o ) )

g ) (®) Q. (®)

<

w

o

o ( \
S

(G]

L]

-

o

E (N

:
(o]

s

v

-

3 ©, @ ®

a \ j
o K

Elaboracion propia. Basada en Ibid., pp. 264-268.

Con esto dicho, podemos iniciar la explicacion: como vemos la corriente
es fuerte en ambos indicadores del primer recuadro, esto equivale, en térmi-
nos filos6ficos, a afirmar que la realidad es independiente al entendimiento
(ontologia fuerte) y que es esta la fuente del conocimiento y no nuestras
facultades cognoscitivas (epistemologia fuerte). Esto es precisamente lo que

216



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

tienen en comun las formas de realismo que citdbamos hace un momento,
s6lo que en distinto grado (ver nuevamente Tabla 9). En cambio, la reflexién
filoséfica sobre el conocimiento en la modernidad nos deja ante dos posibi-
lidades. Una en la que el realismo atin estd presente como ontologia débil,
porque aun es posible conocer la realidad, sélo que dicho conocimiento no
reside en las cosas, sino en las ideas; y la otra posibilidad prescinde de la reali-
dad y declara que lo unico que podemos conocer son nuestras propias repre-
sentaciones, sin poder trascenderlas. Aqui claramente hay una prioridad de
la pregunta epistemoldgica sobre la ontoldgica (de alli que el orden nominal
haya cambiado en el segundo recuadro, o desaparecido en el tercero en el
caso de la ontologfa). En nuestro ejemplo, el segundo recuadro presenta una
escala de intensidad decreciente tanto en el indicador epistemoldgico como
en el ontoldgico si lo comparamos con el primero, mientras que en el ter-
cer recuadro ya no verfamos el indicador ontoldgico, pues ha desaparecido
y s6lo el epistemoldgico impera, pero en una intensidad atin més débil que
el anterior. Esto en parte representa el estado al que llega en su momento el
idealismo absoluto hegeliano con la identificacién entre ser y pensamiento.

A finales del siglo XVIII, s6lo Berkeley, entre los fildsofos més conocidos,
expresé explicitamente la posicion total y radical segun la cual las cosas de-
penden de manera ontolégica de nuestras ideas: Esse este percipi («ser es ser
percibido» ). En el siglo XIX, el «idealismo trascendental» de Fichte, de
Schellingy, sobre todo de Hegel llegé a la conclusion extrema de que la rea-

lidad y el pensamiento eran onzoldgicamente idénticos en el sentido de que la

realidad se «reduce» al pensamiento!'’.

Como lo ha resaltado Agazzi, es Galileo en quien se puede hallar el me-
jor referente para explicar c6mo el dualismo epistemoldgico se sustenta en
un dualismo ontoldgico. Esto sin duda nos vuelve a remitir a la Escoléstica
tardfa, donde encontramos ya un giro incipiente de un realismo moderado
(como el tomista) al empirismo y nominalismo de Guillermo de Ockham,
que va a tener un gran impacto en el desarrollo de los estudios del mundo
fisico, como lo confirma el hecho de que Juan Buriddn o Nicolds de Ores-
me adelantaran observaciones o comprobaciones de fenémenos como la
rotacién de la Tierra bajo el influjo del pensamiento ockhamista, y que para

11 Ibid., p. 267.

217



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

entonces aun se les asignaba el nombre de filosofia de la naturaleza. Pero
para no extendernos, tengamos presente que es Galileo quien sigue esta via
ya trazada por una tradicion histérica que se alejaba de la comprension clé-
sica del ser, y mds particularmente de la esencia de las cosas. Precisamente, el
dualismo ontoldgico, del que habla Agazzi, se origina a partir de una com-
prension errada de la misma esencia o del 20 # en einai (lo que es siendo)
aristotélico.

Para el pensamiento tomista, la esencia (quod est) se puede definir como lo
que es una cosa, solo que /o gue es no se dice en un unico sentido como se ha
venido aclarando, santo Tomas de Aquino sigue en esto a Arist6teles, quien
afirmaba que /o que es se predica en parte igual, pero en parte diferente, es
decir, el guod est se dice de manera analdgica. Segtin esto, el quod est puede
ser en acto y ser en potencia, es decir, la esencia de la cosa finita es una unidad
compuesta de forma (morphé), que es el principio actual de las cosas o lo que
las estructura ontoldgicamente, y la materia (by/é), que es el principio de pasi-
vidad o de potencialidad que recibe a la forma. Esto es lo que se conoce como
hilemorfismo, que hace alusion a la sustancia o ente subsistente, cuya esencia
es el compuesto de materia y forma. Por ¢jemplo, la Venus de Milo (Figura
21), obra de Alejandro de Antioquia, es una escultura que representa a la dio-
sa Venus, esta es la forma en términos ontoldgicos, mientras que la materia en
este caso particular es el marmol. Pero es la unidad de su ser compuesto hile-
mérficamente (escultura que representa a la diosa Venus hecha de marmol)
lo que manifiesta su presencia en el mundo, y que a la vez la hace distinta del
Discébolo de Mirén o del David de Miguel Angel.

Esto da lugar a otra importante distincién 16gica de las formas en las
que se predica sobre el guod est. En primer lugar, se hace referencia a la sus-
tancia, que es el ente en cuanto que es en si mismo, y en segundo lugar a
los accidentes, que, como su nombre lo indica, son aquellos entes que al no
ser en si mismos, son en otro. Son nueve los accidentes: cantidad, cualidad,
relacion, accion, pasion, lugar, tiempo, modo'y habito. Volviendo con nuestro
ejemplo, la escultura de Venus es la sustancia, puesto que en cuanto obra
de arte esta misma no necesita de otro para ser lo que es, incluso ha subsis-
tido a su creador. En cambio, sus accidentes, que desde luego dependen de
la sustancia para ser, pueden variar. En este sentido, podemos decir que la

218



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

escultura de Venus tiene una medida de 211 em de alto (cantidad), que el
marmol del que estd hecha es de color blanco (cualidad), que es una obra de
Alejandro de Antioquia (relacidn), que se corrompe (accién) con el paso de
los afios, que es admirada (pasion) por diversos espectadores, ademds, que
fue creada entre el 130 a. C. y el 100 a. C. (tiempo), que se encuentra ac-
tualmente en el Museo del Louvre (lugar), que se halla en posicion pedestre
(modo), y finalmente, que figura el cuerpo de una mujer (hébito). Todos
estos detalles pueden cambiar, pero lo que no muta es la sustancia, es decir,
lo que la cosa es en cuanto tal. Vemos entonces que aquello que es una cosa
se puede predicar en parte diferente (sustancia y accidentes), pero también
en parte igual (quod est). Sin duda, se habra notado que esta analogfa es de
atribucién, por lo que se predica de manera esencial de la sustancia como
aquello que es, y de manera secundaria de los accidentes, por lo que estos
son en otro.

Pero el sentido que ha dado la filosofia moderna a la cuestién de la esen-
cia (quod est) se escinde en dos aspectos, que se supone serfan realidades dis-
tintas. Aqui es donde Galileo es una figura crucial para entender el dualis-
mo ontoldgico que subyace al dualismo epistemoldgico de la modernidad.
Galileo proponia estudiar las afecciones (o accidentes) de los seres, ya que
eran estas las manifestaciones observables del mundo natural. Asi que el es-
tudio que planteaba Galileo resultaba concentrdndose en los accidentes de
la sustancia, y no en esta tltima. Claramente, esta vision de la realidad venfa
precedida por un desencanto de la metafisica que, como se advirti6, puede
rastrearse un poco antes del siglo XIV, en el que se concibe a la sustancia
como una realidad a la que es imposible acceder desde una perspectiva que
concibe que el conocimiento se reduce a las percepciones sensibles. Razén
por la que la realidad queda dividida en aquello profundo de la cosa que
se oculta al entendimiento, es decir, la esencia, y aquello superficial que si
podemos conocer, puesto que lo podemos intuir de manera sensible, los
accidentes (o afecciones). Esta percepcién ronda gran parte de los alcances
de las ciencias experimentales en su fase genealdgica, y especialmente tie-
ne un impacto decisivo en la fisica newtoniana, que denomina fenémeno
(del griego phaindmenon, aparicion) a las afecciones propuestas por Galileo
como nuevo objeto de estudio de la ciencia en general.

219



Racionalidad analdgica y formacién interdisciplinar

Figura 21.
Venus de Milo de Alejandro de Antioquia

Adaptado de Venus de Milo, de Alejandro de Antioquia, 130 a. C.-100 a. C., dispo-
nible en Livioandronico2013 - Trabajo propio, CC BY-SA 4.0, https://commons

wikimedia.org/w/index.php?curid=54858474
220


https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=54858474
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=54858474

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Esta actitud fenomenista terminaba reduciendo la realidad de las cosas
a una construccién ideal, que daba orden al caos del mundo sensible. Pero
mientras que Kant se resistia a dejar atras el sustrato “velado” de las afeccio-
nes, que ¢l mismo llama noumeno (cosa en si), el criticismo poskantiano de
Fichte y Schelling diluyen definitivamente toda posibilidad de ontologia
(fuerte o débil), y este vacio lo viene a llenar la metafisica del Yo puro fich-
teano o la filosofia de la identidad schellingeana, que recuerda, sin duda, a
la piedra angular de la 16gica trascendental kantiana, el yo pienso. Pero la
empresa del idealismo no queda cerrada alli, la sintesis expresada por Hegel
recae en el Espiritu, ya no es el quod est el centro de la meditacion occiden-
tal, més bien es el Pensamiento o el Sujeto en su devenir y reencuentro con-
sigo mismo. En pocas palabras, lo fundamental es el despliegue de la Idea
o del Absoluto que atraviesa las instancias triadicas para autocontemplarse,
y cuya estructura dialéctica estd presente en todo suceso y manifestacion.

El que lo verdadero solo es real como sistema o el que la sustancia es esencial-
mente sujeto se expresa en la representaciéon que enuncia, lo absoluto como
espiritu, el concepto més elevado de todos y que pertenece a la época moder-
nay asu religion. Sélo lo espiritual es lo 7eal; es la esencia o el ser en sz, lo que
se mantiene y lo determinado —el ser otro'y el ser para si-, y lo que permanece
en si mismo en esta determinabilidad o en su ser fuerade si o es en y para si*'*.

El idealismo aleman llegaba a su maxima expresién, o lo que es lo mismo,
el dualismo ontolégico (superficie y nticleo de la realidad), por el que habia
propugnado Galileo, desaparecia completamente, asi como el “realismo” o
la ontologia débil propia del dualismo epistemoldgico, que atn tenia cabida
en el noumeno del pensamiento kantiano, pasa a ser emplazado por la iden-
tificacién del pensamiento y el ser, o la mismidad entre légica y ontologia
hegeliana, que no deja de tener ecos claramente eledticos (pensar y ser son lo
mismo) y scotistas (el ente univoco). No era el orden de las afecciones, ni el
orden fenoménico lo central en el idealismo absoluto, era el orden especulati-
vo lo que expresaba el alcance de una autorrealizacion dialéctica en la misma
sintesis, pues esta es negacion, pero también conservacién de la tesis y la an-
titesis, y por lo mismo superacién (aufhebung, vocablo alemén que significaa
la vez negacién y conservacién), que eleva la razén al Absoluto. Para Hegel la

112 E Hegel, Fenomenologia del espiritu, trad. W. Roces, México D. E,, Fondo de Cultura Economica, 1971, p. 19.
221



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

realidad es el despliegue de la Idea, y la Idea (en su automovimiento) es toda
la realidad. Desde luego, no habia manera de escapar al idealismo si se estaba
en el idealismo; escapar de Hegel en la inmanencia del mundo hegeliano era
hacer las veces de Sisifo. Asi que el retorno a las cosas mismas no vendria de la
mano del idealismo puro o de sus contradictores, sino del realismo clésico y
sus promotores, y de manera especial, del aristotélico Franz Brentano.

“Todo fendmeno psiquico’, escribe Brentano, “se caracteriza por lo que los esco-
lasticos medievales denominaron inexistencia intencional (o mental) de un ob-
jeto, y que nosotros definiremos, con expresiones no del todo carentes de ambi-
giiedad, como referencia a un contenido, direccién hacia un objeto (que no debe
entenderse aqui como una cosa) o bien objetividad inmanente. En la represen-
tacion (Vorstellung) algo es representado, en el juicio algo es afirmado o negado,
en el amor amado, en el odio odiado, en el deseo deseado y asi sucesivamente™ 2.

Como lo aclara MacIntyre'', la injerencia aristotélica en Brentano se de-
bia a su formacién como sacerdote catélico, ya que en su época de estudios
habia tenido la oportunidad de acercarse al Estagirita bajo la instruccién de
Adolf Trendelenburg, quien influyé decisivamente en las obras que Bren-
tano dedicé a Aristételes. Uno de sus textos mas conocidos es la Psicologia
desde el punto de vista empirico (1984), donde Brentano afirmara la inten-
cionalidad de la conciencia, es decir, asevera que estamos siempre avocados
alo otro, tenemos conciencia de algo. Lo que sin lugar a duda tiene que ver
con el mismo término intentio, conocida expresion medieval para referirse
al concepto, que, como sabemos, es la representacién de lo que una cosa es.
Por lo que la afirmacién de que la conciencia es intencional exigia entonces,
de manera significativa, un replanteamiento de la psicologia descriptivay a
la vez un punto de partida para realizar una critica sélida al psicologismo.
Esto es lo que llamé profundamente la atencién del matematico austriaco,
y posteriormente padre de la fenomenologia, Edmund Husserl.

El atractivo de esta sencilla pero importante sentencia de Brentano abrié
un resquicio a Husser] para volver a las cosas mismas. Es mas, apoyandose
en algunas aclaraciones tdpicas que realiza Casimir Twardowski, filésofo

113 F. Brentano citado en A. MacIntyre, Edith Stein. Un prélogo filosdfico, 1913-1922, trad. F. Merino Esca-
lera, Granada, Nuevo inicio, 2008, p. 51.

114 Ibid., p. 52.
22



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

polaco y discipulo de Brentano, Husserl no sélo pudo dar cabida a una via
expedita que conducia a la filosoffa a recuperar su estatuto cientifico, sino
que también propicid la restitucién de la diferencia que existe entre el acto
mental (o idea), el contenido de ese acto mental (que puede ser un signo
particular) y el objeto al que este mismo contenido se refiere. Aspecto sobre
el cual habia llamado la atencién Brentano y Twardowski en algunas de sus
obras'®, aunque el segundo Husserl disentiria mds adelante de esta posiciéon
que habia defendido en Investigaciones légicas.

La fenomenologia cambia directamente de sentido en este punto, ya
no estamos hablando de la Idea que se autorrealiza en y para si misma, al
contrario, con esta expresion se hace referencia a la ciencia de los fendme-
nos, o més especificamente, a la ciencia que estudia la esencia de los datos
empiricos. Por lo que en el horizonte husserliano se promueve una actitud
fenomenoldgica, que nos lleve més alld de la actitud natural en la que nos
solemos encontrar en la cotidianidad, e incluso en las mediciones y observa-
ciones que hacen las ciencias experimentales. Puesto que la cuestion central
para el fenomendlogo no es cémo se da una cosa particular, como puede ser
un 4rbol concreto e individual, sino cul es la esencia del 4rbol o los modos
tipicos en los que este quid se da ala conciencia. No olvidemos que a la con-
ciencia siempre se le manifiesta algo, somos una conciencia dirigida a algo.

Claro que esto no nos debe confundir en una cuestién que es importante
pero no resuelta incluso por el mismo Brentano, al menos no explicitamente, y
tiene que ver con la intencionalidad de la conciencia. A esta Gltima desde luego
se le presenta lo universal de los fendmenos prescindiendo de los aspectos de la
experiencia, pero por esto se debe entender que la fenomenologfa es una forma
de realismo filoséfico. En realidad, la fenomenologia husserliana es un método
que nos permite describir lo que se manifiesta a la conciencia, y su propuesta
parece acotarse a los limites de los modos en los que las cosas se aparecen a esta
misma, pero lo anterior no es lo mismo que afirmar que la esencia reside en la
cosa (i re) antes que en el entendimiento. Incluso, nos arriesgarfamos a decir
que la fenomenologfa tal y como la considera Husserl se aproxima bastante al
conceptualismo medieval, y por esta razén dista de ser un realismo moderado.
No obstante, la tradicién husserliana fue asimilada y profundizada por sus dis-

115 Ibid., p. 53.
223



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

cipulos, entre los que se pueden nombrar a Adolf Reinach, Edith Stein, Max
Scheler y Dietrich von Hildebrand, que son algunos de los representantes de
la corriente fenomenoldgica realista, y cuyas propuestas se acercan de manera
mds pertinente al realismo analégico de Aristételes y santo Tomds de Aquino.

1.3. La inenmendabilidad de lo real y el antirrealismo posmoderno

Después de Hegel, la falta de compromiso ontolégico, que denuncia Agazzi,
es més férreay evidente, y no se reincorpora con los materialismos o positivismos
del siglo XX, tan solo se ha dilatado la brecha entre una posicién antirrealista,
que denuncia todo intento de legitimidad ontoldgica (fuerte o débil) como un
proyecto ingenuo, y los realistas exagerados que dan por sentada la sede platéni-
cade lo ideal. Esto deja a nuestra época en el umbral de una orfandad que con-
lleva resignacién y aceptacion acritica ante el advenimiento del escepticismo y
la desorientacion social e individual. La ausencia de esfuerzos por rescatar la on-
tologia no es sélo un dafio pasajero que subsane la ironia y la sardénica sonrisa
de los tiempos posmodernos. Esto tiene repercusiones directas en el sentido de
la misma identidad personal y cultural de nuestro presente. Por lo que esta febril
desobjetivacion va mds alld de ser una moda pasajera, y no tomarse con seriedad
y sinceridad este asunto es aceptar con sumision el simulacro de lo real, y hacer
las veces de un narciso posmoderno que habita esas metrdpolis deconstruidas
de los genios rizométicos de la différence. No podemos vivir en el aplazamiento
ad infinitum de nuestra responsabilidad con la verdad y la realidad. Justamente,
aquello que el concepto de nuevo realismo, propuesto por Maurizio Ferraris,
pretende considerar y llevar a la praxis es una transformacion que responda al
problema que tenemos entre manos, que es sin més esa condicién ontolégica
que ha sido diluida por el antirrealismo del ambiente posmoderno.

En esto ha derivado el dualismo ontoldgico y epistemolégico de la época
moderna, en la erosién de la filosofia y el éxito de los constructivismos “cul-
turales”. Lo que trae consigo el descrédito de la objetividad y la teleologia.
Como afirma Ferraris"¢, el origen de la posmodernidad descansa alli donde
se confunde lo que hay con lo que sabemos de lo que hay. Para algunos puede
ser que esto sea explicito, pero no podemos afirmar que para la mayoria sea
asi, lamentablemente es posible que esto solo lo reafirme una pequefia mi-

116 M. Ferraris, Manifiesto del nuevo realismo, trad. . Jiménez, Santiago, Ariadna Ediciones, 2012.

224



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

noria, y esperamos que esto cambie con el tiempo. Tal vez sea el sentido co-
mun de la experiencia lo que puede legitimar la objetividad y la verdad en el
porvenir. Lo ponemos en estos términos porque indefectiblemente se sigue
propagando el antirrealismo, y afecta de forma directa el quehacer cientifico
en todos sus grados. Sirvimonos del siguiente caso para comprobarlo:

De ahi afirmaciones que, siguiendo la falacia del ser-saber, confieren un poder
exorbitante a la ciencia, como la que hizo el sociélogo del conocimiento Bruno
Latour, cuando sostuvo que Ramsés II no habia podido morir de tuberculosis
porque los bacilos responsables del mal habian sido descubiertos s6lo en 1882.
En la que se omite considerar que, si de veras el nacimiento de la enfermedad
coincidiera con el descubrimiento de la enfermedad, se deberfan suspender in-
mediatamente todas las investigaciones médicas, porque, en efecto, enfermeda-
des tenemos més que suficientes y la verdadera causa de los males del mundo los
revelarfa Esculapio y no, como se pensaba a menudo, Pandora'".

La genealogia de estas afirmaciones, que no son pocas, emerge en la pos-
modernidad constructivista que hace de un castillo de naipes un lugar habi-
table. A esto es lo que Ferraris''® denomina la falacia ser-saber que es la forma
en la que él mismo plantea la confusién entre ontologia y epistemologia que
se ha gestado en la modernidad. El surgimiento de esta falacia se halla en
gran parte de las obras claves de la filosofia moderna. Sabemos que el cono-
cimiento sensible y la induccién no eran fuentes confiables de conocimiento
para Descartes, razon por la que no podian ser la base de un sistema filoséfi-
co que pretendiera asentarse en las bases inconmovibles de un primer princi-
pio que resistiera la duda cartesiana. Como ha aclarado el mismo Ricoeur, la
vulnerabilidad del cogito es también una evidencia, y es la base menos incon-
movible que podemos hallar en el orden temporal. No obstante, la creencia
cartesiana, como lo hemos adelantado, llevé a Kant a la suposicién de que
los principios matemdticos no sélo eran mas seguros que la experiencia, sino
que estos mismos debian determinar todo conocimiento particular. Esta hi-
pOtesis ahora se encarna en las construcciones modélicas de la ciencia con-
tempordanea, muchas veces més preocupadas por los esquemas conceptuales
que por la correspondencia de estos mismos con los hechos. Y en esto tiene

que ver bastante el constructivismo y el antirrealismo que le es inherente.

117 Ibid., p. 45.
118  Ibid., pp. 33-40.

225



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

En respuesta al constructivismo y a su hipétesis de que nuestras cate-
gorias conceptuales modifican o le dan forma a la realidad, Ferraris plan-
tea una propiedad (entendida como caracteristica principal) de lo real, la
inenmendabilidad. Lo que significa en pocas palabras que lo que existe no
puede ser corregido o enmendado por nuestras representaciones, por mas
que lo queramos. Nuestros esquemas conceptuales pueden tomar formas
tan variadas y creativas que pueden construir metéforas amplisimas, que
despliegan y extienden el sentido de las cosas, pero las referencias meta-
foricas no son las mismas que las referencias objetivas (y esto no significa
que neguemos la relacién que puede existir entre ambas, solo se pretende
plantear que si hay diferencia entre una y otra). Por ¢jemplo, el S6crates de
los Didlogos platénicos no es el mismo que el S6crates, maestro de Platén.
Uno es el personaje (referencia metafdrica) y otro el hombre de carne y
hueso (referencia objetiva), el primero es fruto de la convencidn, el segundo
es el referente objetivo que hace posible la convencién misma. La referencia
metaférica es enmendable, podemos quitar y afiadir esquemas conceptua-
les pero estas modificaciones siempre haran parte del mundo de nuestras
representaciones. Asi que esto no puede alterar la realidad del hombre que
fue Socrates, es decir, su realidad personal no puede ser construida por la
historia o la interpretacién de Jenofonte, Platén o Aristéfanes. Sdcrates en
cuanto referente objetivo es inenmendable, y en cuanto referente metaf6-
rico es totalmente enmendable. Lo que el constructivismo propone es un
Sécrates como resultado de la acumulacion histérica y cultural de los es-
quemas conceptuales que hemos compilado hasta nuestros dias, y esto no
le irfa mal a un holograma llamado Sécrates, que a viva voz nos hablara de
todo lo que la humanidad ha imaginado qué puede ser y no ser Sécrates,
pero el hecho patente es que la reconstruccién hologréifica es una entidad
digital que no es el Sdcrates de carne hueso que existi6 entre el siglo Vy IV
a. C. El holograma es enmendable, pero el estatuto ontolédgico de un ser
humano no lo es.

Esto no significa que el referente metaférico no pueda tener algtn gra-
do de similitud con el referente objetivo, esto es muy posible y no sélo
de una tnica manera, hay diversos grados de similitud entre el Sécrates,
como personaje de los Didlogos, y el Sécrates de carne y hueso. En este

226



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

punto, pueden diferir mucho las representaciones que, por ejemplo, Pla-
tén tuvo de su maestro, y la representaciéon que Aristofanes hizo de S6-
crates en su obra Las nubes. Eso si, no entraremos a dirimir la cuestiéon de
cudl de estas representaciones es la mas verosimil, pero lo que no dudamos
es el hecho de que en ambas representaciones encontraremos correspon-
dencias de diversa naturaleza que nos aproximan al verdadero Sdcrates.
En sintesis, este intento de ejemplificar la idea de que las cosas son, y que
esa condicidn no es posible modificarla con las categorias de la razén es
lo esencial. Es mis, el lector podria estarse planteando la siguiente obje-
cién: si esto es asi como se enuncia, entonces ;esto implicaria negar las
transformaciones a las que estdn supeditados los entes e incluso nuestras
mismas imagenes del mundo? La respuesta a esta posible objecién desde
luego es no.

Advirtamos que en el ejemplo estamos hablando de lo que hace ser a una
cosa lo que es, y esto no lo podemos cambiar con nuestras representaciones.
Es diferente al hecho de que en el mundo externo a nuestro entendimien-
to (porque nosotros hacemos parte de ese mundo como seres fisicos) hay
cambios y transformaciones de muchos tipos, algunos naturales y otros cul-
turales. Especialmente estos ultimos dependen del ser humano y aqui si que
tienen que ver mucho nuestras representaciones de la realidad, o las que
nos formamos convencionalmente. Después de todo, un acto consciente
ejercido ética, politica o tecnoldgicamente tiene repercusiones en el pre-
sente inmediato y en el porvenir; acciones o actividades de las que se debe
hacer cargo el individuo o los individuos que las ejecutan. Razén por la
que somos responsables de lo humano, lo no humano y lo que hace posible
nuestra coexistencia. Asi que es aqui, en la praxis, en donde es mds noto-
rio el dafio que puede causar el constructivismo, porque si el mundo es mi
representacion y a partir de este postulado actuamos en correspondencia,
tendremos que enfrentar y aceptar los efectos fructiferos o adversos que se
llegaran a desencadenar. Y las consecuencias, nuevamente, sern reales e in-
dependientes de nuestras representaciones. Asi que lo que hacemos, y no lo
que somos (en sentido ontoldgico), esta relacionado con lo que nos repre-
sentamos, y es esa relacién la que nos debe mantener vigilantes y a la que no
se debe rehuir ni ser indiferente.

227



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

Insistimos por esto en la injerencia que tiene el antirrealismo de la pos-
modernidad, que en parte se opone al pensamiento metafisico y que se re-
vela a las masas como un movimiento cultural que abandera la koiné de la
posverdad. El nuevo realismo es la forma de anunciar que el giro ontolédgico
se ha gestado en la misma carencia de sentido de las cosas y en la falta de
orientacion en la existencia de nuestra época. Ha sido el antirrealismo ir6-
nicamente el gestor de este advenimiento del giro ontoldgico, y su repudio
a la objetividad, a la finalidad y a la verdad sélo serd el ruido decadente de
una modernidad racionalista, dominadora y antropocéntrica que en su oca-
so dejard que lo ausente pueda dar cabida a lo presente, a esa inmanencia
que acepta trascendencia, y que sin reparo muestra en el silencio lo que el
decir ocultd y el pensamiento ignord. Asi que demos un paso mds, e inten-
temos entender cémo la hermenéutica y la epistemologia han dado apertu-
ra a un giro ontoldgico desde su simiente y como la analogia ha sido el hilo
conductor de esta transformacién de la racionalidad.

2. La racionalidad, entre comprension y explicacion

Para analizar lo anunciado anteriormente, nos serviremos de algunas
de las aclaraciones ya dadas en el contexto de los apartados precedentes.
Lo que nos permitira trazar una légica comun que surja primero en la di-
mension del sentido de las cosas, donde confirmaremos que la compren-
sion es la cumbre de la hermenéutica y la metafisica. En consecuencia, nos
valdremos de las contribuciones de Mauricio Beuchot y Jean Grondin
para aclarar lo pertinente al respecto. Luego, entrelazaremos el horizonte
de la metafisica con el de las demds ciencias, fijdindonos en la relacién in-
trinseca de las ontologias regionales de las ciencias particulares y la onto-
logia general de la metafisica como ciencia sapiencial para entender coémo
la explicacidon posee matices profundamente analdgicos. Razén por la que
nos detendremos en los aportes de Mariano Artigas y Evandro Agazzi.
Y terminaremos senalando la convergencia entre comprensién y explica-
cién para entender el fundamento analdgico que subyace a la razén, y que
nos brinda la posibilidad de entender la idea de un realismo analégico
que articule a las diferentes disciplinas, con solidez y flexibilidad, en la
actividad cientifica.

228



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

2.1. El sentido de las cosas y su analogicidad

«Todo depende del comienzox. Esta es una frase que Ovidio pone en
boca del dios Jano, sin duda, con un eco perdurable en la cultura occiden-
tal. La resonancia de esta afirmacién se debe no sélo a su significado sino
especialmente a que es Jano quien la dice, es la deidad del buen comienzo la
que asegura que no hay nada que no esté traspasado por el origen. Su figura
bifronte estd conformada por dos rostros que miran en direccion opuesta,
uno de semblante imberbe, que manifiesta juventud y vitalidad, el otro cuyo
aspecto irradia madurez, tan propia de la vejez y la experiencia. Representan
asi el nacimiento y el ocaso, dos rostros de la condicién finita, tan queridos
como incomprendidos. En este orden de ideas, los seres humanos siempre
estamos a medio camino, més alla del comienzo, pero més acd del fin. Ad-
quirimos con el tiempo una certeza de lo intermediario, que es lo mismo
que estar conscientes de que no somos ni el principio ni el término de lo
que existe. Es en esa situacién intermediaria -muy analdgica por cierto- que
buscamos orientarnos, el hombre, como ndufrago que es, busca el oriens
(participio del verbo oriri que significa salir, nacer o empezar), siempre tra-
ta de hallar el sol naciente. De alli que aquel que esta desubicado, tenga la
necesidad de ser orientado, de ser conducido a su Jugar de pertenencia, a su
origen. Somos una especie desubicada, y tenemos necesidad de orientacion
(de estar ubicados), por eso «todo depende del comienzo» .

En su naufragio el hombre es posibilidad, apertura y trascendencia de si
mismo. No es un ser hermético, su naturaleza inmanente no es extrema ni
total, al contrario, es inmanencia con capacidad de trascendencia. Pero ir mas
alld de si mismo exige presentir la orientacion, que es a la vez percibir el fin
que encauza la fuerza de la accién, por eso decidir involucra todo nuestro
ser personal, porque implica consentir intelectual y volitivamente. Es lo que
normalmente denominamos sentido comiin en la vida practica, porque s6lo
alli el juicio prudente estd a la altura de las circunstancias y corresponde con
el sentido de las cosas. En consecuencia, las cosas son orientadoras porque
nos conducen a su sentido, y sélo estamos a la altura de las mismas cuando
entendemos su razén de ser o su genealogia. Lo importante aqui es no perder
de vista el hecho de que el sentido descansa en las cosas, y que no es algo que
nuestras facultades cognitivas impongan a los seres. Por eso el comienzo de

229



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

toda accién especulativa inicia en el sentido del ser, y termina alli donde lo
originario se plantea para la vida humana como el fin que da lugar al acaba-
miento de nuestra existencia. Incluso, podriamos decir que en este punto se
entrelazan dos acepciones de la expresion sentido de las cosas: la primera como
sensus, en cuanto que las cosas orientan y poseen su propio sentido, por lo
que no puede imponerlo nuestro entendimiento, y la segunda como sezntire (o
darse cuenta) de las cosas, que es lo mismo que comprender, porque el intelec-
to se da cuenta (sentire) de lo aprehendido. Razén por la que sentire no se re-
duce a ser una percepcion sensible, puesto que también sentimos (vemos) con
el intelecto, consentimos con la voluntad y asentimos con todo nuestro ser.

Sentir es entonces una captacién perceptivo-reflexiva que nos constituye
profundamente, hasta tal punto que nos convierte en la especie animal que so-
mos, homo sapiens, el hombre que sabe porque es aquel que saborea (del verbo
latino sapere), es el que siente el sentido de las cosas. Sélo asi el hombre sabe silas
cosas que siente son agradables o desagradables, o si en realidad son adecuadas
o inadecuadas. Por eso la verdad es la adecuacién entre la capacidad (senzire) de
captar el sentido (la comprension) y el sentido (sezzsus) de las cosas.

Esa capacidad de sentir encarna una capacidad de paladear las cosas, en el
sentido en que se las deja actuar sobre nosotros y en que uno llega a sostener
un juicio sobre ellas. Mastico con ganas una naranja que no estd madura y
de inmediato siento que es insensato seguir haciéndolo. El sentido designa
aqui una capacidad de apreciacion de las cosas que coincide con su apre-

hensién, porque nuestros sentidos son inteligentes: ellos «inteligen, la

mayoria de las veces correctamente, lo que es'”’.

Por esta razdn, el sentido de las cosas se dice de muchas maneras. Lo
hemos podido comprobar, pues se puede decir como sezsus, pero también
como sentirve, con sus grados y diferencias, aunque especialmente con si-
militudes porque en el fondo siempre hay algo comun. Esto nos deja ante
una conclusion evidente, el sentido de las cosas es analdgico en si mismo.
Piénsese en el hecho de las distinciones que desde antaio se realizan en tor-
no a la forma en la que conocemos el mundo, y nos fijaremos que siempre
es central el tema de la sensacidn (aisthesis), ya Aristdteles insistia en el he-
cho de que conocemos a través de nuestros sentidos, somos capaces de abrir

119 J. Grondin, Del sentido de las cosas. La idea de la metafisica, trad. V. Goldstein, Barcelona, Herder, 2018, p. 49.

230



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

nuestra propia intimidad a todo aquello que nos trasciende a condicién
de entrar en contacto con lo que es susceptible de ser percibido o sentido.
Esto gracias a que nuestra naturaleza bioldgica estd dotada de facultades
estéticas, es decir, nuestra especie es capaz de reconocer el sentido de las
cosas en virtud de su naturaleza sensible, de alli que no hay nada que esté en
el entendimiento que no haya pasado por los sentidos (sean estos externos
o internos), como lo afirma el Estagirita. Otro de los aspectos significativos
en esta misma direccién es el hecho de estar en la capacidad de sentir, ya que
nuestros sentidos reciben la sensacién, por lo que estar actualizado por la
cosa sensible es, segtin Aristoteles, sentir en acto, y, por lo tanto, asimilar el
sentido de la cosa, no sélo porque se asimila la cosa sensible, sino porque
nos hacemos semejantes (en cierto sentido) a las cosas percibidas.

No podemos dejar de mencionar que esta misma capacidad de sentir esta
vinculada con nuestra capacidad de movimiento que se relaciona de forma
explicita con el deseo. Este es uno de los aspectos que compartimos con el
orden de la vida animal, porque nuestra facultad apetitiva nos permite desear,
y el movimiento se deriva del deseo que nos capacita para perseguir el bien
deseado, y donde claramente la sensacion tiene un rol fundamental. De esta
manera, tanto el apetito como el movimiento estdn traspasados por nuestra
condicién sensible. No podemos negar que el sentido nos constituye en ver-
dad de multiples maneras. Incluso, poseemos la facultad de estar conscientes
de nuestras sensaciones, es decir, de percibir que percibimos, algo que en la
tradicion de la filosofia aristotélica se conoce como sentido comin, expresion
que, como ya lo apuntdbamos, es utilizada de forma cotidiana para referirnos
a la correcta disposicion frente a la vida practica. Nadie pondrd en duda que
“hacer el bien y evitar el mal es cuestién de sentido comun’, pues el buen jui-
cio sobre el sentido de las cosas no dista de la correcta orientacién de la vida
humana que se llama por esta razén sentido de la vida.

Comprendida y vivida como trama, la existencia se encuentra llevada por, pero
también hacia una inteligibilidad de si misma. Una filosofia del sentido de la
vida no busca imponer un sentido, més bien pretende trasegarlo de la vida mis-
ma, en el sentido en que es ella la que nos conduce; es decir, que es la vida misma
la que tiene un sentido, y es ese sentido el que busca articularse en tal filosoffa'*.

120 J. Grondin, Del sentido de la vida. Un ensayo filosdfico, trad. J. Davila, Barcelona, Herder, 2005, p. 67.
231



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

En esta misma direccidn, no deja de ser significativo que sean muchas las
metéforas que nos narran el sentido de la vida. Si, nos referimos a esos relatos
que van de las andanzas més quijotescas, pasando por judios errantes de cami-
nos que no cesan de ser caminados, hasta alegorias poéticas de carruajes par-
menideos y platénicos que nos llevan por senderos dificiles y tortuosos en su
recorrido, en los que aurigas, tan mortales como inmortales son sus guias, son
conducidos a las puertas del sentido, a esos umbrales en los que la oscuridad
de las cavernas que habitamos parece disiparse. Sentimos que los paraisos per-
didos nos esperan, y con afan vamos a esos definitivos encuentros, encuentros
que siempre son desencuentros, porque lo tnico cierto es el hecho de que los
itinerarios no terminan, que a perpetuidad buscamos para orientar nuestra
posibilidad presente, que se debate en diversos porvenires, pero que nos afe-
rra a una ilusién humanizadora, esa que siempre ha sido y sera la posibilidad
de hallar sentido, que es a la vez la posibilidad de hallar razones. Al final esto
hace parte de comprender, pues acarrea la responsabilidad de tomar parte en
la posibilidad de las posibilidades. Es el esfuerzo por mantenernos fieles a una
busqueda incesante del logos, de la ratio, del arjé, de nuestro comienzo que es
alavez nuestro fin, una busqueda que no puede dejar de ser metafisica, y que
no puede ser evadida por més que intentemos rehuir por los entresijos de on-
tologfas débiles y relativismos consumados. No perdamos de vista aquello que
Jano nos recuerda, «todo depende del comienzo», y de alguna manera, nos
invita a un retorno bienaventurado porque nos conduce a la pregunta comun
de la filosofia presocrética, que tiene por objeto central el primer principio
de las cosas. Aspecto que influye decisivamente en nuestra época, pues que
mas metafisico que la expresién de una busqueda antimetafisica, que sale al
encuentro de lo diferente —con espiritu heracliteo- con desazén de la unidad,
pero conmovida interiormente por el Jogos que es ineludible.

En consecuencia, no es sorprendente que la filosoffa o la metafisica haya sido
una amiga de la razén. Su propésito, se nos perdonara repetirlo, es compren-
der el sentido, por lo tanto la razén de las cosas. Si por ventura le ocurre a una
filosoffa llamarse mds irracionalista es porque habr4 renunciado a compren-
der el sentido de las cosas o se habra persuadido, pero por buenas razones, de
que no habfa nada semejante. Esta filosoffa de lo irracional, o de lo absurdo,

descansa evidentemente en una expectativa de sentido decepcionada'®’.

121 J. Grondin, Del sentido de las cosas. La idea de la metafisica, op. cit., p. 51.
232



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Alejados de una perspectiva “desencantada” del sentido de las cosas, o
constructivista si se quiere, estamos dispuestos a mantenernos en cercania
con el sentido originario, con el objetivo de evitar reduccionismos e irracio-
nalismos, que irénicamente suponen sentidos al reafirmar su direccién o la
orientacién que siguen, como aquellas que creen constreiir lo real al tibio
contacto fenoménico del mundo o a sus narcisistas representaciones, que
s6lo son una vana reduccién del sentido del sentido de las cosas, como lo
afirma Jean Grondin. De este tipo de concepciones tomaremos distancia en
cuanto a sus limitaciones e inoperancias se refiere, aunque aprovecharemos
lo que de estas mismas podamos aprender. Porque uno de esos elementos
de los cuales si que podemos sustraer una especie de moraleja es el hecho
de que las perspectivas omnimodas sobre la realidad, que afirman de entra-
da un acabamiento y perfeccionamiento en su visién de las cosas, no son
més nobles por su pretensién utdpica e inconmensurable. Pues alli descansa
otro error en lo que concierne a la captacién del sentido de las cosas, ya que
lo que hallamos aqui es una perspectiva que no abre ningtin espectro de
posibilidad para captar el sentido, en realidad no hay sentido, sino la emer-
gencia de un idolo que se admira concéntricamente a si mismo y busca ser
admirado por otros. Por eso hacemos hincapié en la idea de que el sentido
de las cosas, no sélo como nocién sino como realidad, se captay es de natu-
raleza analdgica. Las cosas y su sentido se dicen, se piensan y son de muchas
maneras, pero siempre en esa unidad de lo que es, de lo que se piensay de lo
que se dice como ya lo advertia Parménides en su famoso poema.

La alusién al fildsofo de Elea no es baladi, en realidad queremos resaltar
el acto fundacional de la metafisica, de la pregunta por el primer principio,
de la cuestién originaria por la causa tltima de las cosas que ha gestado
una historia subrepticia en la época de la koiné de la filosofia. Pues efecti-
vamente, es la hermenéutica, como nicho del sentido, la gestora de su pro-
pia transformacidn, que es a la vez configuracién de su propio sentido o
de su propio camino, en pocas palabras, es un redireccionamiento hacia su
finalidad, que es la metafisica. Proceso que estd en permanente cambio, y
que podemos rastrear en algunos de los representantes de la koizé filosofica
como Heidegger, Gadamer, Ricoeur, Grondin y Beuchot. Expectantes nos
hallamos entonces en lo que respecta al porvenir de este giro metafisico de

233



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

la hermenéutica, que es un giro redundante si consideramos que el sentido
de las cosas vuelve al sentido de las cosas. Pero notaremos que no hay cabida
a ninguna contradiccién y mucho menos a una redundancia, si nos dete-
nemos a escuchar la tensién dialéctica que se nos propone en esta aparente
tautologia entre el logos y el ser. Seguro tenemos que seguir aprendiendo de
este silencio metafisico-hermenéutico que pocos, pero disciplinados disci-
pulos del sentido de las cosas han comprendido a condicién de vivir la vida
silente.

Lo 4ptimo seria un estado realmente silente para la ocasion, pero es de-
ber nuestro irrumpir con el ruido propio del Jogos que se concreta en el jui-
cio de la razon, porque si bien el Jogos interior emerge en el silencio expec-
tante, sélo el logos exterior y exhortativo puede implicarnos en el sentido de
la vida silente, que calla cuando es necesario callar y dice lo que es necesario
decir. Veamos aqui la poderosa fuerza que tiene la imagen del individuo
prudente que espera con paciencia el momento oportuno para actuar, y la
relacién que tiene esta imagen con la figura silente de aquel que reflexiona
intensivamente. Tan cercanos son el silencio y la prudencia como el decir
y el actuar. Sabio es el silente y el prudente que presiente la moderacién de
su lengua como la de su voluntad, porque conoce los principios del enten-
dimiento y los principios de la accién que se profundizan en el sentido de
las cosas y en el sentido de la vida, que se acotan en una misma expresion,
prima philosophia (metafisica). Dos vias se abren para el hombre silente y
prudente, a pesar de que son una y la misma. Una que se dirige hacia a las
cosas, reconociendo en estas su fundamento y radicalidad, cuyo sentido nos
conduce a una metafisica general o teorfa del ente en cuanto ente (onto-
logia), y otra que nos guia hacia la vida contemplativa, cuyo sentido es la
finalidad del ser humano, que se presiente en la vida practica, campo del
conocimiento al que denominamos metafisica especial (teologia natural),
que se caracteriza por ser un estudio de cardcter racional sobre Dios, que es
el origen y el término del ser.

Toda la trama de la hermenéutica de las cosas y de la vida se simplifica en
aquella cuestién definitiva de lo que son las cosas y la vida, en la pregunta
por la esencia de las mismas, y esto es lo que implica existir. La existencia, o
mejor adn, nuestra existencia particular es un constante hallarse interpela-

234



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

do por esta pregunta (que son dos), que serd siempre definitiva. Y si desci-
frar la trama de las cosas es tarea inacabada, jqué serd de la labor que intenta
sustraer de la vida misma ese sentido que la envuelve y la trasciende! Por
eso, sabio es aquel que pre-siente (saborea) el sentido de las cosas y el sentido
de la vida, no porque posea el sentido, sino porque sabe que el sentido lo
posee a ¢él; la no posesion del sentido es lo que lo convierte en amante de
ese sapere, lo convierte en fildsofo, y a la vez la filosofia lo convierte, porque
lo gana para el horizonte del sentido. Y es precisamente en ese horizonte
donde la hermenéutica y la metafisica conviven, la primera porque muestra
el camino y la tltima porque aclara su destino. Resulta entonces bastante
significativo que el metafisico arriesgue en la experiencia del hermenecuta,
y que a la vez este tltimo pueda ceder para ser orientado por el metafisico.
No quiere decir esto que la hermenéutica se conciba como primera filosofia
o viceversa, en realidad es algo distinto, sencillamente concentrémonos en
la analogfa del sentido (de las cosas y de la vida), en donde tiene parte la
metafisica de forma principal, y en donde la hermenéutica también tiene
parte, pero de forma secundaria, en donde se propone un giro hermenéutico
de la metafisica y un giro metafisico de la hermenéutica.

Nada de lo que hemos dicho hasta este punto es en si mismo novedoso,
asi que con miras a esclarecer el sentido de lo que se ha mencionado debe-
mos comprender que el doble giro que se anuncia se ha ido realizando en
cierta medida desde el realismo filos6fico. Pero sin detenernos a profundi-
zar en este punto, sencillamente consideremos que el giro hermenéutico de
la metafisica se debe entender en dos sentidos:

a)  Elgiro hermenéutico de la metafisica general que es un retorno al con-
cepto de comprensién como sentido (sezsus) de las cosas, es decir,
como sentido que le pertenece a las cosas en primer grado'®.

b)  Elgiro hermenéutico de la metafisica especial que recupera el concepto
de comprensiéon como sentido de lo sagrado (desarrollado amplia-
mente en la empiricay la poética de la voluntad de Paul Ricoeur, que
también se complementan con algunos ensayos de la obra E/ conflicto

122 Veéase M. Beuchot, Tratado de hermenéutica analdgica. Hacia un nuevo modelo de interpretacién, Sta Ed.,
Mexico D. E., UNAM, 2015; y también . Grondin, Del sentido de las cosas. La idea de la metafisica, trad.
V. Goldstein, Barcelona, Herder, 2018.

235



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

de las interpretaciones. Ensayos de hermenéutica' dedicados al tema
de la hermenéutica y su relacién con la simbdlica del mal).

Asi mismo, el giro metafisico de la hermenéutica posee dos sentidos muy
concretos bajo los cuales podria plantearse. Esto lo decimos con danimo de
sugerir una serie de vias amplias que se abren para la doctrina del sentido
desde el punto de vista de la teorfa del ser:

a)  Elgiro ontoldgico de la hermenéutica que se ha rescatado a partir de la
fenomenologia al volver a las cosas mismas, reconociendo nuestra iz-
tencionalidad (el estar dirigido a), que aqui hemos sefalado como el
sentido (sentire) de las cosas en cuanto capacidad inteligente de per-
cibir el sezsus que estas mismas poseen (que ya habia sido adelantado
por Gadamer y Ricoeur, pero profundizado por Grondin y Beuchot
desde perspectivas distintas).

b)  Elgiro teoldgico (teologia natural) de la hermenéutica que renueva el
tema de la trascendencia como realidad efectiva de la realizacién del
sentido de la vida que es constituyente para una filosofia practica,
pensada como vida activa (praxis) hacia la vida contemplativa (tam-
bién presente en autores como Ricoeur, Grondin y Beuchot, pero en
grados distintos como se entenderd).

Como vemos, estos giros internos surgen a partir de un encuentro de ho-
rizontes entre la ontologia y la hermenéutica, lo que exige una comprension
del sery, ala vez, una profundizacion en el ser de la comprensidn, que implica
claramente una serie de grados y matices, tanto en las diversas formas en las
que el sentido de las cosas se manifiesta al entendimiento, como en las diversas
maneras en las que interpretamos ese sentido (sezsus) para comprender. Por lo
que podemos hablar de una comprensién que supone una interpretacién ana-
l6gica, pero también un ser que se predica en muchos sentidos o, lo que seria lo
mismo, una teorfa analdgica del ser. Razén por la que su abordaje y aplicacion
no debe restringirse tnicamente a la filosofia o a las ciencias humanas, pues-
to que esta perspectiva logra engranarse perfectamente con el fendmeno de la
explicacion, que hasta hace poco permanecia restringido al espacio epistemo-
l6gico de las ciencias empiricas o naturales. Esclarecer este punto significativo

123 P. Ricoeur, E conflicto de las interpretaciones. Ensayos de hermenéutica, 2da. Ed., trad. A. Falcon, México
D. E., Fondo de Cultura Econ6mica, 2015.

236



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

nos llevard a retomar la relacion entre ciencias particulares y metafisica con el
proposito de entender que la comprension y la explicacién no son opuestas, y
mucho menos contradictorias, sino complementarias y convergentes.

2.2, Ontologl'a y ciencia: sobre la verdad de las cosas.

Se dice que Epiménides, filésofo y profeta del siglo VI a. C., asever
que «todos los cretenses son unos mentirosos>, siendo ¢l mismo cretense.
Un planteamiento similar fue propuesto por Eubulides de Mileto quien
aseverd lo siguiente: «Un hombre afirma que estd mintiendo. ;Lo que
dice es verdadero o falso?». Estos enunciados nos exhortan a reflexionar
en torno a sus implicaciones légicas, asi que intentemos proponer algunas
soluciones a ambas paradojas, comenzando por la ultima. Si partimos del
supuesto de que la afirmacién es verdadera, tendremos que admitir que lo
que dice la proposicién no puede no ser verdadero, y si aceptamos el valor
de verdad del enunciado «un hombre afirma que estd mintiendo>, surge
una contradiccion patente porque el hombre que lo asevera miente. Ahora,
si partimos de la suposicion contraria, es decir, de que el enunciado es falso,
admitimos entonces que lo que se dice es lo opuesto a la verdad, pero si es
asi estarfamos volviendo a caer en una contradiccién puesto que el hombre
no estarfa mintiendo y, por lo tanto, seria verdadero lo que afirma. Segun
esto, no hemos podido proponer una solucién satisfactoria a esta paradoja,

entonces veamos lo que nos depara el caso de Epiménides.

Siaceptamos la premisa de que «todos los cretenses son unos mentiro-
sos», partiendo del hecho de que es Epiménides (uno de los cretenses) quien
lo afirma, tendremos una situacién muy similar a la anterior. Pero el error
precisamente reside en el momento en el que aceptamos la premisa «todos
los cretenses son unos mentirosos» como un hecho, cuando no podemos
estar seguros de que esto sea valido en #zodos los casos, ya que es posible que
al menos uno de los cretenses no sea mentiroso. En consecuencia, esto nos
llevaria a probar que la paradoja es en realidad una falacia, porque se pue-
de determinar la falsedad de la premisa universal que se hace pasar como
verdadera. También existe una imprecisién en el planteamiento al afirmar
de un sujeto, en este caso de todos los cretenses, una caracteristica que tan
solo es ocasional, como ser mentirosos, cuando no es esta una propiedad

237



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

que sea inherente a un sujeto en cuanto tal. Muy diferente de afirmar que
“todos los cretenses son seres vivos’, en donde lo aseverado si le es propio a
todos los individuos puesto que se enuncia algo que les compete de manera
universal. Asi mismo, se podria cuestionar lo que se quiere dar a entender
con la expresién “mentiroso’, que puede significar que alguien nunca dice la
verdad, o también puede suceder que se quiera decir que alguien no dice la
verdad ocasionalmente. La formulacién da paso a una ambigiiedad, asi que
esta y las otras objeciones hacen que sea imposible plantear la situacién de
una verdadera paradoja.

Siempre resulta atractiva la paradoja (del prefijo para, contra, y el sufijo
doxa, opinidn) porque presenta al entendimiento una configuracién labe-
rintica ¢ insoluble, pero sobre todo contrapuesta al sentido comutin de las
cosas. Muy vinculada con la palabra antinomia (del vocablo griego anti,
en contra, y 7#omos, ley o norma) que presenta también una forma de pen-
samiento antitético que refuerza la contrariedad entre dos principios. Sin
hacer un amplio analisis al respecto, cabe sefialar unicamente que paradoxos
no es en realidad una negacion del sentido, es mas bien una ampliacién del
mismo como negatividad, que si bien se plantea de forma extrafa no por
esto deja de ser inesperado y extraordinario. La extrafeza reside en el hecho
de que lo paradéjico se plantea de forma antilégica —recordando a Protago-
ras- pero no por esto carente de sentido, puesto que el sentido de la negati-
vidad supone un contradecir lo dicho con el fin de elevar la comprensién.
Es mds, es por esta razén que paradoxos es transgresion l6gica del sentido de
las cosas con motivo problematizante (en lo que la palabra problema impli-
ca etimoldgicamente, es decir, un arrojar algo hacia delante, sélo que mas
all4 del sentido ordinario en lo que respecta a la paradoja), por eso parado-
xos se traduce también como lo extra-ordinario. Es un sentido que implica
arrojar(se) a lo singular e increible, y que por lo mismo supone trascender
la concepcidn ordinaria de las cosas, a partir de una transgresion del sentido
aceptado como norma o costumbre.

No es vana la paradoja si es aprovechada como extensién del sentido,
pero también puede derivar en engano o falacia por su equivoco proceder,
por lo que es necesario ser prudente al intentar pensar paradéjicamente, no
es aconsejable malograr el sentido de las cosas cuando lo que se debe preten-

238



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

der sin mds es un sincero apego a la verdad de las mismas. Esto lo ejempli-
fica bien la paradoja de Epiménides, cuya formulacién intenta contraponer
un sentido autorreferencial, pero planteando a la vez una premisa que no
cumple con las reglas del razonamiento ldgico, por lo que termina convir-
tiéndose en una paradoja falsidica, mientras que la paradoja del mentiroso
si bien se autocontradice no estd por esto incurriendo en algtn problema
légico al desarrollar el razonamiento. Esto no deja de ser llamativo en el
marco de lo que es verdadero y falso, puesto que nos seguimos cuestionan-
do si la antilogia que nos propone la paradoja cumple o no con aquello
que la convierte en eso que concebimos contrapuesto al sentido comun. Es
irénico que sea asi, cuando la paradoja es precisamente una superacién de
la dicotomia verdad-falsedad para mostrar que la realidad en su concrecién
es mds compleja de lo que creemos. Por eso, la realidad de la paradoja no
parece ser paraddjica, pero esto lo proponemos en un sentido hipotético ya
que no ampliaremos nuestra reflexién por este cauce. Sencillamente hemos
querido plantear la paradoja como un fenémeno que particularmente nos
plantea la circunstancia en la que se encuentra cualquier intento de supera-
cién de la metafisica, que es en si mismo paraddjico.

Los esfuerzos en esta direccién son multiples, y no es nuestro cometido
resefiar los alcances que han tenido las diversas propuestas de superaciéon
de la metafisica, s6lo intentamos sustentar el hecho de que todos estos es-
fuerzos son una busqueda de sentido, que se anuncia con pretensién de le-
gitimidad y, por lo tanto, reclaman algun grado de verdad, a pesar de que
ciertas posturas no coincidan con nosotros en este punto. Aunque, si de
evidencias habldramos, esta posicion de negacién o de aceptacion débil de
la verdad es ya una forma de intentar encontrar un suelo firme para unos
pasos trémulos e inciertos. Pero de forma inadvertida, la metafisica se con-
vierte en el comienzo y el fin de toda huida hacia lo interesante o atracti-
vo del pensamiento posmetafisico, que da lugar al imperio del no-ser, del
no-pensar y del no-decir, en vinculo paradéjico con un sentido del ser, del
pensar y del decir que relativiza para universalizar, que separa para unificar
y que deconstruye para construir. Tal y como lo afirma el famoso dilema

del Protréptico de Aristoteles': «Si se debe filosofar, hay que filosofar, y

124 Véase Aristoteles, “Protréptico” (2d), Fragmentos, trad. A. Vallejo Campos, Madrid, Gredos, 2005, pp. 138-141.
239



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

si no se debe filosofar, hay que filosofar: luego, en cualquier caso, hay que
filosofar>. Cambiemos un poco el enunciado aristotélico y digamos: «O
hay que hacer metafisica; o no hay que hacer metafisica; si hay que hacer
metafisica es porque hay que hacer metafisica; si no hay que hacer metafi-
sica, también hay que hacer metafisica para saber por qué no hay que hacer
metafisica; luego siempre hay que hacer metafisica»'”. Gran parte de la
historia del pensamiento occidental, especialmente después del siglo XVII,
se ha inscrito en esta tradicién paradéjica que hace metafisica para superar
la metafisica, y desde luego este es un logro que no siempre estd desenca-
minado, puesto que asi como toda paradoja amplia el sentido de las cosas a
partir de su insolubilidad, también el pensamiento posmetafisico extiende
los horizontes del sentido aceptando su propia contradiccidn, y ya en el
limite de lo insoluble se percata de su fundamento metafisico.

Es reveladora la imagen del fénix, con la que Mauricio Beuchot com-
para el resurgimiento de la metafisica (general y especial), aspecto que no
deja de ser llamativo por su significado simbdlico. Justamente, el vocablo
griego phoinix se adjudicaba a la mitoldgica ave egipcia, que al morir volvia
a renacer, pero también hacia referencia a los fenicios o punicos, pueblo
que descendia de los cananeos y que se dedicaba a comerciar una tela carac-
teristica por su color, al cual denominaban phoinios, que quiere decir “de
color rojo obscuro” o “ptrpura”. Tanto el fénix como los fenicios tienen
en comun el hecho de que expresan de manera simbdlica una renovacién
o transicién decisiva, el fénix porque se inmola en el fuego para renacer y
volver de las cenizas completamente hecho, y los fenicios porque eran una
cultura maritima bastante adaptada a los cambios, puesto que mantenian
redes de comercio en varios puntos geograficos del Mediterraneo por lo
que no sélo llevaban su cultura a otros lugares, sino que podian también
integrar los valores de otras sociedades y cultivarlos ellos mismos. Tal vez el
suceso que mejor lo ilustre es el perfeccionamiento y divulgacién del alfa-
beto por parte de los fenicios, y que mejoré sin duda la escritura jeroglifica

y cuneiforme. Esto se debe a que la gran mayoria de las culturas maritimas

125  Me he tomado la licencia de hacer una modificacion en el dilema aristotélico, se ha reemplazado la
expresion “filosofar” por “hacer metafisica”, nociones que pueden ser sinonimas desde la perspectiva
aristotelica por lo que no plantearfa inconvenientes.

240



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

siempre son pueblos que guardan una profunda cercania con la renovacién
o transformacion de sus tradiciones, por lo cambiantes que son los ambien-
tes naturales y sociales a los que se enfrentan. Lo que nos lleva a reconocer
procesos profundamente analégicos en la renovacién y la transicion, por-
que aquello que deviene diferente es en el fondo permanente, asi como lo
idéntico, siendo lo mismo, cambia continuamente.

De la misma forma que el fénix se renueva y que los fenicios cambiaron
e hicieron cambiar a otros pueblos, la metafisica, 0 méds bien la pricticade la
filosofia primera, siempre ha asumido la renovacién del pensar como tarea
subrepticia pero esencial en el marco de la cultura, y por supuesto, siempre
esta tltima renace para ser distinta, aunque lo esencial nunca se diluya. Esto
es asi porque la metafisica nos permite encauzar nuestros esfuerzos inte-
lectuales hacia la verdad, y asi como toda intencién antimetafisica es en el
fondo metafisica; también todo intento de renovar la pregunta por el ser,
por el pensar o por la autenticidad de la vida supone una concepcién que se
considera verdadera o salvifica. Siempre retornamos al origen, lo que quie-
re decir en este contexto que siempre volvemos a la filosofia primera, casi
como si este fuera el sino de la teoria del ser y del pensar. La misma posmo-
dernidad nos ha mostrado la paradoja de la renovacién metafisica, porque
se oculta lo sustancial en virtud de la destruccion posmoderna, que socava
el sentido de las cosas, pero finalmente se desvela dicho sentido, y retorna de
forma diferente. Como lo hemos aclarado, la metafisica se renueva y renace
de forma hermenéutica, pero también se transforma y reaparece de forma
epistemoldgica, cambia entonces la racionalidad porque se torna compren-
siva y explicativa, emerge mas analdgica porque delimita los alcances y los
limites, que solo pueden ser indicados por la verdad de las cosas.

Pero, en estricto sentido, ¢a qué nos referimos cuando hablamos sobre la
verdad de las cosas?, y, sobre todo, ¢hay una tnica forma de concebir la ver-
dad en si misma? Para adelantar una respuesta, que no espera ser de ningu-
na manera la tltima palabra al respecto, pensemos en un adagio quijotesco
bastante ilustrativo: «La verdad adelgaza, mas no quiebra su hilaza» 2. En
efecto, la verdad, que Cervantes compara con aquello que se estira sin rom-
perse, resalta el hecho de que la verdad es una y la misma, a la que no sobra

126 M. de Cervantes, Don Quijote de la Mancha, Madrid, Punto de lectura, 2014, p. 614.

241



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

nile falta nada, porque estd completa. No obstante, se adelgaza y no se quie-
bra, es decir, se deshilvana para ser més fina y a pesar de que se estira mantie-
ne la tension. Sin importar que tan delgado sea su hilo, la verdad es siempre
lo que es, aunque eso que es pueda mantener en tension diversas formas de
concebir su significado. Y desde luego, la verdad como concepto se puede
decir en varios sentidos (es analdgica). En este punto estamos de acuerdo
con Grondin cuando afirma que hay niveles que nos permiten hablar de la
verdad en formasy grados distintos, pero esto no altera de ninguna manera
lo que es. Dice Grondin que la Verdad con V mayuscula puede entenderse
como una doctrina o revelaciéon que nos ofrece una Sabiduria ultima, que
ningun ser humano posee, pero cuya conquista se pretende, asi que mueve
a nuestro entendimiento y voluntad. También podemos hablar de la verdad
en cuanto la referimos sobre las cosas mismas, y a la que llama sin mas, la
«verdad de las cosas». Con esta expresion se quiere dar a entender que lo
real es verdadero, no es una construccién mental de quien se representa un
estado de cosas, todo lo contrario, es lo que es (guid est) o el ser-verdadero
de las cosas. Finalmente, se puede entender la verdad en sentido légico, es
decir, como algo que se predica de una proposicién en cuanto esta misma se
adectia con lo que las cosas son'?.

Santo Tomds de Aquino, en quien se inspira Grondin para hacer la men-
cionada distincién, consideraba que la verdad no es algo anadido acciden-
talmente al ente, mas bien es un atributo o propiedad del ente, 0 como se
denomina de forma técnica un trascendental, especificamente el trascen-
dental verum. Al respecto santo Tomds aclara lo siguiente:

...con el nombre verdadero se expresa la conveniencia del ente con el en-
tendimiento. Pues todo conocimiento se cumple por asimilacién del cog-
noscente a la cosa conocida, de tal suerte que esta asimilacién se le llama
causa del conocimiento, asi como la vista conoce el color por el hecho de
ser informada por la especie del color'*.

En lo que nos gustaria insistir de este pasaje de la Cuestidn disputada
sobre la verdad es justamente en el término asimilacién, que deriva del voca-
blo latino ad-similatio que traduce literalmente hacia (ad) lo similar o pare-

127 J. Grondin, Del sentido de las cosas. La idea de la metafisica, op. cit., pp. 62-63.
128 T.Aquino, Delerit., q.1,a. 1, c.

242



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

cido (similatio), indicando que hay conocimiento cuando el entendimiento
se aproxima a la cosa, y esto lo logra a partir del concepto que es semejante
(similis) ala esencia o lo que el ente es. De alli que la asimilacion sea la causa
del conocimiento, porque dicha correspondencia torna al entendimiento
semejante a la cosa, no igual a la cosa, sino préxima a la igualdad que es
precisamente lo que quiere decir adecuacién (ad-aequatio, hacia lo igual),
es decir, que reconoce en el entendimiento una direccién (ad, hacia) que
se orienta a la busqueda de la igualdad (aegualitas) con la cosa, aunque en
estricto sentido no se logra una igualacién (aequatio) plena, sino una seme-
janza (expresion que en latin se dice similitudo, que también quiere decir
analogfa).

En este punto, no podemos olvidar que el ente como verum antecede
a la razdn de verdad, es decir, el ser-verdadero de las cosas es anterior a la
adecuacién. Por lo que hay una distincién entre la verdad ontoldgica, que
es el trascendental verum como atributo del ente, y por el cual las cosas se
dicen verdaderas pero con relacién al entendimiento divino (recordemos
que las cosas del orden natural son verdaderas en cuanto se adectian alaidea
concebida en el entendimiento de quien las cred), y la verdad como adecua-
cidn, que es la asimilacién del entendimiento a la cosa, y que se presenta a
la mente como concepto. Pero solo en el momento en el que se afirma la
adecuacion, a través del juicio, es cuando conocemos realmente, y esto es lo
que se denomina verdad ldgica. Para expresarlo de una mejor manera pode-
mos decir que aquello que Grondin llamaba la Verdad, con V maytscula,
corresponde a la verdad del entendimiento divino que es el fundamento y
el origen de todas las otras formas de verdad. Asi que las cosas verdaderas
comprenden un primer nivel de adecuacién que llamamos verdad ontol6-
gica, que se da entre los entes y el entendimiento divino. Esta tltima ala vez
es condicién de posibilidad para que exista un segundo nivel que denomi-
namos verdad como adecuacién que se da entre el ser verdadero de las cosas
y el entendimiento humano. Y finalmente, obtenido el concepto, resta un
tercer nivel de adecuacion que se da entre la razén de verdad o correspon-
dencia y la capacidad de juzgar que establece la conveniencia o disconve-
niencia entre dos 0 mas conceptos, y que nos permite conocer.

243



Racionalidad analogica y formacio'n interdisciplinar

Tabla 10.
La adecuacion y las formas de la verdad
Criterios de la Relaciones de adecuaciéon
., Forma en la que se da la
adecuacion dad
. . verda
Mide Es medido por
Entendimiento divino Todo - Propia y primariamente
Entendimiento | Entendimiento
Cosa natural o
humano divino
Cosas Impropia y secundariamente
e Entendimiento
Cosa artificial -
humano
.. Cosas . .
Entendimiento humano o Cosas naturales Propiay secundariamente
artificiales

Elaboracion propia. Basada en L. Irizar, Nociones fundamentales de metafisica aris-
totélico-tomista, 2da Ed., Bogota D. C., San Pablo, 2013, pp. 147-148.

Las distinciones sobre las cuales hemos querido llamar la atencién nos van
indicando que la adecuacién o correspondencia como concepto se predica
de manera analdgica, porque hay una semejanza (similitudo) solo que se ex-
presa en un grado distinto segun el criterio desde el cual lo apreciemos. Para
guiarnos podemos dirigirnos a la Tabla 10 que senala estas relaciones entre
los elementos que intervienen en la adecuacion. Ademas, esto nos servird
para integrar lo que hemos mencionado anteriormente con el fin de brindar
al lector una explicacién mds uniforme. Ya sabemos que la Verdad (con V
maytscula) es solo una, y todas las demds formas de verdad la presuponen,
de alli que el entendimiento divino mida todo, y no sea medido por nada. Es
por lo tanto la verdad en sentido propio y primario, o lo que también vendria
a denominarse analogado principal de la adecuacién. En cambio, la verdad
ontoldgica alude al hecho de que las cosas naturales miden el entendimiento
humano y son medidas por el entendimiento divino. Esto se debe a que las
cosas son verdaderas antes de ser conocidas por el hombre. En efecto, su
adecuacion no depende del entendimiento humano, sino del entendimiento
divino, es decir, las cosas guardan correspondencia con la idea o arquetipo
que de estas tiene su creador. Asi que en las cosas se da una forma de verdad
impropia, porque el sustrato de su adecuacién se dice en relacién con el en-
tendimiento divino, y es secundaria porque la Verdad es el criterio del cual se

244



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

derivan las otras formas de verdad. Algo similar pasa con las cosas artificiales,
solo que la adecuacién de estas mismas se dice en relacion con el entendi-
miento humano, que es causa de la presencia de la cosa artificial, porque solo
alli, en la mente del artifice, se halla la idea a la que se adectia el artefacto.

En el caso de la verdad como adecuacién y la verdad 16gica nos encon-
tramos que estas mismas se relacionan con el entendimiento humano. Este
mide las cosas artificiales, puesto que la idea del artifice es el fundamento
de su adecuacién, pero es medido por las cosas naturales porque su funda-
mento reside en el entendimiento divino; asi es como el ser-verdadero de las
cosas puede hacer manifiesta la verdad como correspondencia de la cosa y
el entendimiento. Recordemos que gracias a la verdad como adecuacion es
posible abstraer del ente su esencia, y concebirla en el entendimiento como
concepto, que serd la condicion sine qua non de la formacion de los juicios,
que presentan la verdad légica, a partir de la cual se afirma la conveniencia o
disconveniencia entre los conceptos. De alli que la falsedad esté en el enten-
dimiento que divide y compone, y no en las cosas. Por lo dicho, es posible
comprender la razén de que esta forma de verdad (de la cual se plantea una
distincién ldgica entre verdad como adecuacion y verdad 1dgica) se da de
manera propia, puesto que se dice en relacién con el entendimiento hu-
mano en el que se cumple a cabalidad la adecuacién cuando es conocida,
es decir, cuando es afirmada en el juicio; pero esta forma de verdad se da de
manera secundaria en virtud de que presupone la Verdad, y es con respecto
a esta ultima que también es un analogado secundario de la adecuacién.

Esta reflexién se convierte entonces en nuestro punto de partida para
explicar como se presenta la verdad y la objetividad en los diferentes gra-
dos de la ciencia. Llevaremos a cabo una presentacién general del tema,
que esta lejos de ser exhaustiva. Pero antes de llevar a cabo esta exposicion
es pertinente realizar algunas aclaraciones frente al tema de los grados de
abstraccién formal que se vinculan directamente con los niveles del cono-
cimiento cientifico. Empecemos por preguntarnos ¢qué es la abstraccién?
Dicho término viene de la expresion latina abstrabere que quiere decir sus-
traer, y efectivamente abstraer es separar o sacar (#7abere) una cosa de (abs)
otra, normalmente asociada al orden fisico, como cuando oimos decir “voy
a sacar todo de mi morral’, sin embargo, el sentido que pretendemos ana-

245



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

lizar concierne al orden psicoldgico, en el que la abstraccién es concebida
como una “accién pstquica 0 inmanente que consiste en CONOCEr una cosa
sin conocer otra con la que se encuentra unida, o bien, en conocer que una

7129, Para entenderlo mejor, observamos que ya en el mismo

cosa no es otra...
conocimiento sensible hay una manera de percatarnos de una separaciéon
técita entre lo percibido por la vista y por el tacto como sucede al darnos

cuenta del color de un sillén, aunque ignoremos cudl es su textura.

Pero en el conocimiento intelectual la separacion se lleva a cabo de
manera mds perfecta. No nos extenderemos més de lo debido, por lo que
plantearé a grandes rasgos los tipos de abstraccién intelectual, concentrén-
dome especialmente en la abstraccién formal. Podemos hablar primero de
la abstraccion del intelecto agente, que es la facultad del entendimiento que
separa lo inteligible de los contenidos sensibles de las cosas. En segunda
medida, nos encontramos con la abstraccién del intelecto posible, que pue-
de entenderse de dos formas: como simple aprehension, que no supone una
separacion real entre lo abstraido y aquello de lo cual se abstrae, y como
abstraccidn por modo de division, que supone que aquello que se separa estd
efectivamente dado asi en la realidad.

Con esto en mente, hablemos ahora del fundamento de la abstraccién
del intelecto posible que enmarca por un lado la abstraccién total y formal,
y por otro, la abstraccién real y légica. A esta ultima ya se ha hecho algu-
na alusion implicita en el abordaje del problema de los universales, asi que
me detendré en la primera. La abstraccidn total consiste en sustraer el todo
universal de su particular como lo vemos cuando de una planta o animal
podemos extraer el universal viviente, mientras que la abstraccion formal
separa lo que estd dado en la composicion entre forma y materia o también

entre acto y potencia'*

, como se revela en el ejemplo aristotélico del escudo
de bronce, el escudo en cuanto e¢idos es la forma y el bronce es la materia
de la que se compone; asi que el entendimiento tiene presente no solo la
forma (escudo como ¢idos) sino también que existe vinculada a la materia

(el bronce).

129 J. Garcia-Lopez, “La abstraccion segln santo Tomas”, Anuario filosdfico, 8, 205-221, Pamplona, Uni-
versidad de Navarra, 1975, p. 207.

130 Ibid., p. 213.
246



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

En este tipo de abstraccion es en la que nos queremos concentrar en
adelante, y especificamente en los tres grados de abstraccion formal que han
sido planteados por santo Tomas de Aquino, pero que sin duda fueron sis-
tematizados y ampliados por su mds preclaro comentador, Tomds de Vio

Cayetano.
Tabla 11.
Los tres grados de abstraccién formal y el grado de universalidad de las ciencias
Abstraccion formal
Grado de
Tipo de ciencia (ib]eto de35tud:10 Lo que excluye de abstraccion y
0 que retiene de . .
(Loq - la abstraccién universalidad
la abstraccion)
L. Materia sensible Singularidad de la materia
Ciencias naturales Primer grado
(Materia comtin) (Ens sinsibile)
Materia inteligible
Ciencias matematicas | (Eps quantum o la can- Materia sensible Segundo grado
tidad)
Ciencias especulativas Concepto Materia inteligible Tercer grado

Elaboracion propia. Basada en Ibid., pp. 215-219.

Partamos del hecho de que en todas las ciencias hay grados de universa-
lidad, y esto segtin un nivel de abstraccién que corresponde con el objeto
de estudio de cada disciplina. Como se observa en la Tabla 11, las ciencias
naturales se ubican en el primer grado de abstraccién porque su objeto de
estudio prescinde de la singularidad de la materia, y conserva del proceso
de separacién la materia comun. Un ejemplo lo puede ilustrar mejor, ima-
ginemos un canario silvestre. Como se entenderd, la ornitologia, que es una
rama de la zoologfa, estudia las aves como especie, asi que el ornitélogo
estard capacitado para estudiar la subespecie mencionada, pero su estudio
no se funda en la observacién de un canario concreto o particular, sino en
todos los canarios. Por lo que el ornitélogo no solo se detiene en la singu-
laridad de la materia de un solo canario, algo asi como en la morfologia de
una tinica ave, sino en la materia comun, es decir, en lo que comparte este
individuo con los de su misma especie, y por lo mismo, en la morfologia del
canario en general.

247




Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

Pero es diferente cuando abordamos la realidad desde el punto de vista
de las ciencias matemiticas, porque lo que se retiene en este scgundo nivel
de abstraccion es la llamada materia inteligible o el accidente de cantidad,
que a la vez viene asociado a sus determinaciones como el tamafio, la figura
y el niimero, asi que de lo que estd prescindiendo es de la materia comun.
Retomemos nuestro ejemplo, si desde las ciencias matemdticas se realiza un
estudio de la especie de los canarios silvestres serd para determinar cudntos
canarios encontramos en las Islas Azores en comparacion con los que pode-
mos hallar en otros lugares del mundo, sin duda, el matemético tendrd que
prescindir de hacer una investigacion de la morfologfa de esta especie, tra-
bajo que le compete al ornit6logo, asi que ya no toma en cuenta la materia
comun, sino la materia inteligible o el ens guantum.

Y finalmente, llegamos al tercer nivel de abstraccién de las ciencias es-
peculativas, en el que encontramos a la metafisica y a la légica formal. Aqui
prescindiremos de la materia inteligible, y conservaremos la representaciéon
simple de la esencia de un ente o lo que conocemos como concepto. Por lo
que el cientifico especulativo ya no acude a hacer una descripcién de la mor-
fologia de la subespecie del canario silvestre y tampoco realiza un estudio
comparativo del nimero de canarios que habitan en determinadas regiones
del mundo, puesto que no le compete, ya que el metafisico, que posible-
mente serd un estudioso de la logica, separa toda la condicién material de
los seres y se queda con lo esencial, asi que responde a la pregunta ¢qué es?,
y no a la cuestién de ;cémo es?, por lo que contestard: el canario silvestre
es un animal irracional, y si es un animal entonces es un viviente sensitivo,
y si es un viviente entonces €s un cuerpo organico, y si s un cuerpo es una
sustancia material, y si es una sustancia es evidente que tiene sus propios
accidentes (de cantidad, cualidad, relacién, accién, pasion, lugar, tiempo,
modo y habito), asi como sus causas (material, formal, eficiente y final).

Segun esto, la abstraccion también expresa una analogfa de atribuciéon que
nos permite vislumbrar los niveles del conocimiento cientifico, que ya han sido
abordados en lo precedente (capitulo IV, figura 15). Asi que las construcciones
de la ciencia (conceptos, enunciados y teorfas), en cada una de las disciplinas,
tienen algiin grado de abstraccién al que se ordenan en virtud de su objeto
de estudio. Razén por la cual existe una gradualidad en la verdad que dichas

248



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

construcciones ponen de manifiesto, pues estas mismas se presentan al enten-
dimiento refiriendo un ente real o ideal (puede ser la cosa misma, uno de sus
atributos, alguna de sus caracteristicas accidentales, o incluso un ente formal),
y que delimitan la manera en la que opera cada campo de estudio. Y efectiva-
mente, cada dmbito del conocimiento cientifico posee su propio y particular
referente, sea este directo o indirecto pero lo posee. No perdamos de vista que
las cosas se vuelven a hacer presentes para el entendimiento como signo, pues,
como lo decfamos anteriormente (capitulo I, 4), la funcién del signo es preci-
samente representar o hacer las veces del ente significado. Piénsese en el cldsico

131 es decir, en los enunciados “el lucero matutino” y “el lucero

ejemplo de Frege
vespertino’, ambos son distintos sentidos que apuntan a un mismo referente,
que es el planeta Venus. Segtin esto, se evidencia que el signo (Venus como
nombre) posee dos dimensiones estructurales, a saber, el sentido que es la for-
ma en la que se da el signo a nuestra facultad cognoscitiva (ya sea como “lucero
matutino” o como “lucero vespertino”), y el referente que es el ente significado

por el mismo signo (el planeta Venus como realidad extralingiiistica).

Tanto el sentido como la referencia, en cuanto dimensiones estructurales
del signo, nos recuerdan la distincién aristotélica entre el logos apofantikds, que
hace alusion a la proposicién que afirma o niega un predicado de un sujeto, y
cuya conveniencia o disconveniencia establecen si el enunciado es verdadero o
falso (ejemplo, “todo mamifero es un ser vivo”); y el logos semantikds, que se con-
centra en las oraciones no enunciativas, es decir, en aquellas que no establecen
juicios sino que expresan estados emocionales (ejemplo, “abre la puerta”).

Lo mismo en el medioevo, los 16gicos escoldsticos distinguieron entre sig-
nificatio y suppositio, que corresponden —respectivamente- al sentido y a la
referencia. Y esta distincién es decisiva porque con base en ella se puede
elaborar la légica prescindiendo del elemento retérico de las expresiones,
apelando solo a la referencia, esto es, al valor de verdad'®.

Recordamos todo esto porque nos interesa volver sobre un aspecto del que
no podemos prescindir para entender en qué consiste el orden de significaciéon
(o la relacién entre pensamiento, lenguaje y mundo) y cudl es su vinculo con
los niveles de abstraccién que se han expuesto para entender la manera en la

131 G. Frege, “Sobre sentido y referencia”, en V. Villanueva, La bisqueda del significado, op. cit., p. 30.
132 M. Beuchot, Semidtica, 4ta. Ed., México D. F., Paidos, 2014, pp. 40-41.

249



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

que cada ciencia elabora sus conceptos, enunciados y teorias segtin su objeto
de estudio. Por lo que nos detendremos en el tema de la presencia intencional
del signo para comprender cuél es el orden de significacion. Lo que nos llevara
a retomar la divisién del signo que se presenté previamente (Tabla 7), con-
centrandonos explicitamente en la diferencia que existe entre el signo formal
y el signo material (o instrumental). Consideremos el siguiente ¢jemplo, un
sujeto, que se encuentra visitando el Lago Wanaka de Nueva Zelanda, pone
su atencion en el famoso sauce solitario que se encuentra alli mismo en el lago
rodeado de agua. Reconoce que dicho objeto es un sauce, pero cémo es posi-
ble que pueda hacer tal cosa, es decir, reconocer que dicho objeto sea un sauce
y no un roble. Posiblemente podemos pensar que llamamos a este ser con la
palabra “sauce” porque asi lo hemos aprendido de otros, por lo que preexistiria
a nosotros un acuerdo intersubjetivo que ha convenido en llamar a este objeto
con el término “sauce’, y dicha denominacion serfa fruto de una convencién
social. No obstante, también podriamos considerar que es todo lo contrario,
mas bien es la misma cosa la que nos manifiesta su ser como sauce, y no como
otro tipo de objeto. A la primera de estas opciones la llamaremos versién con-
vencionalista del lenguaje, y a la segunda version naturalista del lenguaje.

Como lo hemos confirmado en diversas ocasiones, la respuesta no pare-
ce encontrarse en las antipodas del discurso, sino en una visién que plantee
una especie de convergencia (moderada) que concilie la oposicién entre
contrarios y nos permita analogizar el sentido de la cuestién propuesta. Em-
pecemos por hacer una que otra distincién entre los elementos que cons-
tituyen el ejemplo anterior. Primero tenemos el sauce como un ente real e
independiente del sujeto que lo conoce; segundo, hallamos a un sujeto que
tiene la capacidad de representarse a la cosa; y tercero, nos encontramos con
la palabra “sauce” que representa a la cosa en cuanto conocida. Una distin-
cién similar propone santo Tomds de Aquino, que al respecto dice:

Segun el Filésofo, las palabras (voces) son signos de los conceptos, y los
conceptos representaciones de las cosas. Por donde se ve que las palabras
se refieren a las cosas de que son signos por intermedio de los conceptos
intelectuales, y por tanto, en la medida en que podamos conocer una cosa,
en la misma podemos imponerle nombre'*.

133 T.Aquino, Summa Theol.,1,q. 13,a. 1.

250



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Figura 22.

Orden de significacion: relacién triadica entre cosa, concepto y palabra

CONCEPTO

(Signo formal)

PALABRA
“SAUCE”
(Signo material) (Ente significado)

Elaboracion propia. Basada en F. Conesa & J. Nubiola, Filosofia del lenguaje,
Barcelona, Herder, 1999, p. 68. Imagen del sauce adaptada de Lago Wanaka, Nueva
Zelanda [Fotografia], por Rowley, A. de National Geographic, 2021. Disponible en

https: //www.nationalgeographicla.com/photography/2019/06/arboles-emblematicos-del-mundo

Esto quiere decir que tenemos una relacién entre la cosa (mundo), el con-
cepto (pensamiento) y la palabra (lenguaje), y que denominaremos orden de
significacién (ver Figura 22). Con esto previsto, aprovechemos para profundi-
zar en algunos aspectos de esta relacién triadica. Sobre la verdad de las cosas
ya hemos hablado lo pertinente por lo que no repetiremos lo ya mencionado.
Mis bien, dirjjamos nuestra atencion al concepto. Sabemos que este signo es


https://www.nationalgeographicla.com/photography/2019/06/arboles-emblematicos-del-mundo

Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

una representacion simple de la esencia de un ente real, definicién que ya nos es
familiar, pero es importante que entendamos a qué se refiere la expresion “re-
presentacion simple”. Por esta razén, pediamos volver sobre la clasificacién de
los signos. Alli aludiamos al concepto, también conocido como signo formal,
que fue una denominacion técnica que le asignaron los filésofos escoldsticos, y
ala que la filosoffa tomista se referfa con el término verbum (que en el contex-
to de la filosofia del lenguaje del realismo aqui expuesto, quiere decir palabra
significativa). Se acogid esta denominacién porque santo Tomds de Aquino,
influenciado por Aristételes y san Agustin, hallaba en la nocién de verbum un
sentido analdgico, es decir, no sdlo se hacia referencia al concepto como verbo
interior, que tiene una naturaleza inmanente o inherente al pensamiento, sino
ala palabra como verbo exterior, que, como su nombre lo indica, es la manifes-
tacion del concepto de forma sensible, y por lo tanto externa al pensamiento.

Como lo podemos apreciar en la Figura 22, ambos son signos de dife-
rente naturaleza: el verbo interior es un signo formal ez e/ que se conoce
la cosa significada, puesto que se necesita de un solo acto para conocer la
representacion y lo representado; en cambio, el verbo exterior es un signo
material a partir del cual se conoce a la cosa, es decir, el pensamiento dis-
curre de la palabra al concepto, y de este a la cosa. Lo que implica més de
un acto porque se conoce primero el signo material (palabra), que hace las
veces del signo formal (concepto), para que conocido este ultimo por el
entendimiento pueda asi, en un segundo acto, ser remitido a la realidad
significada. A esto se debe la afirmacién de que el lenguaje representa a la
cosa en cuanto conocida (claro tomédndonos una pequena licencia al limitar
el sentido del lenguaje al de verbo material), pues la palabra se refiere en un
primer momento al concepto, que es la esencia del ente manifestada en el
entendimiento, y en un segundo momento a la cosa representada.

No obstante, hay también otra acepcién del verbum en santo Tomds
de Aquino, que no deja de ser llamativa, ya que media entre el verbo in-
terior y el verbo exterior, y que se denomina verbo que tiene la imagen de
la voz, puesto que es la mencién que el pensamiento pronuncia interior-
mente, como si fuera una palabra pensada en silabas, decia san Agustin,
denominando asi al concepto, y convirtiéndose a la vez en el fundamento
del fonema que se emite en las silabas, que componen al término, y que son

252



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

expresadas por un interlocutor. Esta locucién, que obviamente adquiere las
formas propias de la lengua del hablante, esta delimitada por las mismas cir-
cunstancias socio-culturales que le son inherentes al sujeto que emite la ex-
presion lingtiistica. Con esta tltima indicacién, tenemos entonces el marco
general de lo que se conoce como la teoria del verbum, y que complementa
muy bien la relacién triadica que supone el orden de la significacion.

Sintetizando lo dicho, volvamos a los elementos que habiamos distin-
guido, basdndonos en el ejemplo del sauce del Lago de Wanaka. El orden
de significacion habia quedado dispuesto como la relacién entre la cosa, el
conceptoy la palabra. Entonces tenemos aqui que el sauce, que se encuentra
en aquel lago, es conocido por un sujeto en cuyo entendimiento se presenta
la esencia del ente referido, y que estd concatenada al verbo que tiene la ima-
gen de la voz “sauce”. Asi, tanto el concepto como el verbo pensado en sila-
bas confluyen en la denominacién que el pensamiento pronuncia de forma
inmanente, y que se identifica con el objeto extramental. Lo que le brinda al
sujeto la posibilidad de referir, a través del término “sauce”, primero el signo
formal (o la representacién simple de la esencia del ente significado), cuya
existencia es intencional o mental, y en virtud de este ultimo, hacer referen-
cia alo segundo que es el sauce como realidad extralingiiistica.

Con esto presente, serd més sencillo explicar por qué razén el signo en
general es un ser intencional, pues como hemos indicado el signo implica
relacion con la cosa representada y con la facultad cognoscitiva a la que se
presenta, a esto alude la expresion “presencia intencional del signo” que utili-
zdbamos hace un momento. Parece que ahora es més evidente que los signos
son seres, pero no reales como las cosas a las que representan, sino intencio-
nales o de cardcter mental. Como bien explica Beuchot', en el caso del sig-
no formal su presencia intencional es actual porque, como lo advertiamos,
el concepto es una representacién en la cual conocemos la cosa significada,
mientas que el signo material tiene una presencia intencional pasiva, debido
a que es una representacion a partir de la cual se conoce a la cosa referida, y
dicha potencialidad es gradual en los distintos signos materiales, es decir, en
los signos naturales es préxima, mientras que en los signos artificiales (que
incluye a los convencionales y consuctudinarios) es remota o lejana.

134 M. Beuchot, Semidtica, op. cit., p. 248.
253



Racionalidad analogica y formacio'n interdisciplinar

Tabla 12.

Relacion entre la teoria semiético-analdgica y las operaciones del intelecto

Tipo de Signo formal o concepto Signo material o palabra

(Presencia intencional po-

signo (Presencia intencional actual) .
tencial)

Verbo que tiene la ima-

gen de lavoz

Verbo interior Verbo exterior

. .. . Otras denominaciones: L .
Tipo de | Denominaciones latinas: Denominaciones latinas:

Verbo enunciado en el

verbo Verbum mentis ] Verbum oris
corazén (Juan Damasceno)
Verbum cordis i Verbum vocis
Verbo pensado en silabas
(San Agustin)
Abstraccién
. (se obtiene el elemento material del concepto) Expresion
Tipo de G lizaci
., eneralizacién : .
operacién ' (se f)lbtlcnc la mani
. (se obtiene el elemento formal del concepto) festacién del verbo inte-
intelectual .
Denominacién rior)

(se obtiene la voz del concepto)

Elaboracion propia. Basada en M. Beuchot, La semiética. Teoria del signo y el len-
guaje en la historia, México D. E, Fondo de Cultura Econémica, 2004, pp. 34-60.

Siobservamos el contenido de la Tabla 12, entenderemos de qué manera
estan correlacionados los tipos de signos con los tipos de verbo que hemos
distinguido antes. Se notard asimismo que hemos incluido una precisién
mds, que concierne al tipo de operacién intelectual que interviene en la
formacion del concepto (desde el punto de vista de nuestra facultad inte-
ligible), asi como la ulterior expresién del concepto a través del término.
La abstraccion, como hemos indicado previamente, nos permite separar
de forma gradual los aspectos propios de la individuacién de los seres para
conducirnos a la obtencién del verbo mental o lo que también se llama el
elemento material del concepto, que es la comprensidn (Carnap la llamaba
intensidn). Sin embargo, a la abstraccidn se encuentran encadenadas otras
dos operaciones mds, a saber, la generalizacién y la denominacién. En este
sentido, mientras que la abstraccién separa lo material de los entes para al-
canzar lo formal de estos mismos, la generalizacién nos permite universa-
lizar el concepto para poder aplicarlo no sélo al referente significado que
hemos conocido en una situacién determinada, sino a las demds cosas que
pertenecen a este mismo género o especie. Es mds, en el mismo concepto

254



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

esto queda revelado en su elemento formal, es decir, en su extension, a partir
de la cual el mismo concepto puede ser atribuido a varias entidades particu-
lares en vista de la generalizacion de la que es depositario.

Por esta razon se dice que a mayor comprensién corresponde menor ex-
tension, y que a menor comprensién corresponde mayor extension'>. Por
cjemplo, el concepto de sauce (elemento material o comprensién), que el
pensamiento abstrae del drbol ubicado en el Lago Wanaka de Nueva Ze-
landa (ver Figura 22), no sélo se aplica a este arbol en particular, sino que
se asigna a todo ente que pertenece a esta misma especie, y por lo tanto a
todos los sauces (elemento formal o extensién). De alli que la comprensién
sea mayor cuando se habla del sauce que se encuentra en el Lago Wanaka,
porque este es un ente particular, asi que su extension es menor. En cambio,
cuando se habla del sauce, como especie, hay menor comprensién puesto
que el concepto se aplica a todos los drboles que pertenecen a este conjunto
de entes, y esto se debe a que dicho concepto es mas universal y por lo mismo
cuenta con una mayor extension que el famoso sauce de Nueva Zelanda. En
resumen, tanto la comprensién como la extensién son elementos propios del
concepto, ¢ intervienen en la definicion de lo que las cosas son, puesto que
la definicion se relaciona con la esencia representada por el verbo mental, y
en la division o clasificacion, ya que si el concepto no tuviera extension serfa
imposible diferenciar las distintas partes que conforman un todo.

Notese que la comprensién (o intension), como elemento material del con-
cepto, es distinta de la intencidn (intentio), que pone de manifiesto el estatuto
ontoldgico del mismo concepto. Pues como hemos resaltado, el concepto en
cuanto signo formal es una realidad intencional, que es lo mismo que decir que
posee una presencia intencional actual como lo hemos supuesto. Después de
todo la intencionalidad del concepto demuestra una vez mas que este se dirige
aalgo diferente de si mismo, es decir, al ente significado. Asi también lo hace la
palabra, tiene su propia presencia intencional pasiva en cuanto dirige al enten-
dimiento al concepto, y lo hace discurrir de este ultimo al referente. Incluso, en
la operacién que lleva a cabo el pensamiento cuando el concepto, bajo la tutela
de una voz no expresada, recibe la denominacion, estd dando lugar a la presen-
cia intencional del signo formal como el primer acto del pensamiento, que a la

135 R. Bulla, Nociones preliminares de Légica, op. cit., pp. 64-67.

255



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

vez abre un espectro para expresar el verbo interior en la palabra, y legar asi al
acto comunicativo, como si de una carrera de relevos se tratara, el testimonio o
testigo del sentido y la referencia, que es lo que en definitiva nos hace tener algo
en comun. Por eso somos seres que nos comunicamos.

De hecho, en la comprensién como tal reposa el acto comunicativo por-
que comprendiendo podemos explicar, o plegar de adentro hacia afuera el
sentido de las cosas, accién que realizamos al proferir nuestros juicios sobre
un estado de cosas particular. El lector podra darse cuenta de que tomamos

esta expresion de Wittgenstein'*

, quien alude con este término al conjunto
de relaciones que se dan entre las cosas, y al que él llama hecho en la propo-
sicion 2 de su Tractatus. La hemos utilizado y la utilizaremos con una con-
notacién similar (sin que esto implique estar de acuerdo con su teorfa iso-
morfica del mundo y el pensamiento), pero a la vez distinta, para referirnos
explicitamente a la correlacién ontoldgica o vinculo de interdependencia
entre los entes, ya sean estos de naturaleza empirica o abstracta. Lo que en el
fondo implica que tanto los entes como la correlacién entre los mismos son
reales (claramente desde la concepcién del realismo analdgico que hemos
venido desarrollando), y por lo tanto tienen su propio estatuto ontolégico.
Esto abre un espectro de posibilidad para poder hablar de onzologias regio-
nales asociadas a una légica del juicio que le es inherente a cada disciplina o
ciencia, porque es en la proposicion, como espacio 16gico, donde confluye
un determinado nivel de abstraccion, la conveniencia o disconveniencia en-
tre los conceptos, y la manifestacion del enunciado que afirma la adecuacion
entre pensamiento y realidad (o lo que hemos denominado verdad légica).

Veamos esto detenidamente paso a paso y a través de ejemplificaciones
que nos ayuden a entender lo que esto supone para la ciencia en general. Ya
sabemos que todo discurso cientifico erige sus demostraciones baséndose en
enunciados o proposiciones, que constituyen complejas ramificaciones infe-
renciales. Este es un fendmeno que muchas veces plantea diferencias, en apa-
riencia, abismales entre distintos émbitos disciplinares, pero lo que en ocasio-
nes nos cuesta observar es lo que tienen en comun los diversos campos de la
ciencia. Tal vez este aspecto podria identificarse exclusivamente con la légica
teérica y aplicada, pero el lenguaje apodictico no es el tnico elemento, ya que

136 L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosphicus, trads. ]. Mufioz & I Reguera, Madrid, Alianza, 2016.
256



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

es necesario que exista también un lenguaje simbélico que pueda enrique-
cer el formalismo silogistico. Pero como ya hemos explorado la via simbolica,
complementaremos esta perspectiva con lo que compete a la formulacién de
los enunciados, desde el andlisis que hemos llevado a cabo en torno al verbo
interior, un camino que en nada contradice a la via de un lenguaje simbélico,
o més exactamente de una hermenéutica analégico-icénica, y que al contrario
complementa perfectamente esta sucinta impresion de una filosofia del len-
guaje en consonancia con el realismo analdgico antes propuesto.

No podemos perder de vista que el verbo interior no sélo es el concepto,
ya que también toma la forma de juicio, razén por la que tendriamos un verbo
interior simple y un verbo interior complejo respectivamente'’. Segtin esto, el
juicio, como verbo interior complejo, es la afirmacién de la conveniencia o
disconveniencia entre dos conceptos, por lo que tiene un elemento material
que precisamente comprende las ideas comparadas y que llamamos sujeto y
predicado del enunciado, y un elemento formal que es la afirmacion o la cdpula
“es” que une al sujeto y al predicado’®®. Con esto en mente, podemos conside-
rar de forma mas clara las operaciones basicas que lleva a cabo el pensamiento
para formar un juicio sobre la realidad. Para esto es esencial tener la visidn de
los dos conceptos que conforman el elemento material del juicio, ejemplo,
“Cicerén’, que serfa el sujeto, y “fildsofo’, que seria el predicado. Posterior-
mente se analizan los conceptos mencionados de forma individual para en-
tender las caracteristicas que estas mismas nociones suponen, en este sentido,
“Cicerdn” es un sustantivo propio que se refiere a un individuo especifico, en
este caso a Marco Tulio (apodado Cicerdn), mientras que el adjetivo “filéso-
fo” alude mis concretamente a una accién (filosofar) que ha sido ¢jercida por
un agente (Cicerén). Luego el entendimiento compara las ideas, por lo que
va de una a otra examinando si guardan o no alguna conveniencia, y como lo
podemos ver “Cicerén” y “filésofo” son ideas que coinciden perfectamente,
tal vez no de forma esencial pero si de forma accidental, pues si suponemos
que “Cicerdn” se refiere a un hombre real y concreto, que existié entre el siglo
IIyIa.C,y que entre sus muchas actividades se dedicé a la filosofia de una
manera notable, entonces el entendimiento plantea una sinzesis en la que se

137 M. Beuchot, La Semidtica. Teoria del signo y el lenguaje en la historia, op. cit., p. 46.
138 R. Bulla, Nociones preliminares de Légica, op. cit., pp. 107-110.

257



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

indica la identidad que guardan ambos conceptos, con lo que finalmente se
puede afirmar “Cicerén es filésofo’”.

De esta forma se consolida el juicio, que es el verbo interior complejo pro-
nunciado intimamente en nuestro entendimiento y que, por lo mismo, es el
segundo acto del pensamiento, siendo el primero el concepto. En el momento
en el que se afirma interiormente el juicio es posible manifestarlo como una
proposicion, que es el contenido del enunciado lingiiistico que expresa la ade-
cuacién del entendimiento con la cosa, afirmando o negando un predicado de
un sujeto. Desde luego, se suele utilizar el término oracién para indicar que la
proposicién es una expresion lingiistica que se despliega segtin las normas gra-
maticales que rigen en una lengua. Pero no toda oracién es en estricto sentido
una proposicion, ya que la tnica de los diferentes tipos de oraciones existentes
que expresa un juicio, y por lo tanto, la verdad o la falsedad que este mismo con-

1. De esta manera, es posible la construccién de

lleva es la oracién enunciativa
todo posible discurso argumentativo, porque si el juicio es el segundo acto del
pensamiento, el tercero es el raciocinio. El raciocinio es justamente la compara-
cién de dos o mas juicios que son verdaderos, y que nos permite descubrir una
conclusién, que ajustindose a las reglas 16gicas del silogismo, nos brinda una
verdad que era hasta entonces desconocida. Como se entendera, si la exteriori-
zacion del concepto es el término, y la del juicio es la proposicion, entonces la

del raciocinio es el argumento o silogismo (ver Figura 23).

Existen dos formas en las que el entendimiento va de lo conocido a lo des-
conocido, razén por la cual el raciocinio deductivo parte de una verdad uni-
versal y llega a verdades particulares, o el raciocinio inductivo que procede de
las verdades particulares y obtiene una verdad universal'®. De forma tal que

. . <« . / » . « .
si se enuncia que “Todo sabio es fil6sofo”, y se compara con la premisa “Cice-
rén es sabio’, entonces se infiere que “Cicerdn es fildsofo”, por lo que proce-
do bajo un raciocinio deductivo que se expresa en un argumento también de
tipo deductivo. Sin embargo, cabe la posibilidad de un factor intermedio que
complemente el cauce deductivo e inductivo de la argumentacion, que tal y
como se ha anunciado previamente (capitulo II, 1), consiste en un raciocinio
abductivo o retroductivo, que adquiere la forma de silogismo hipotético con

139 Ibid., p. 117.
140 Ibid., p. 158.

258



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

la finalidad de comprobar si las consecuencias que se derivan de la hipdtesis
pueden ser comprobadas o no'!. En consecuencia, pretende cierta universa-
lidad porque busca que el enunciado hipotético no sélo sea verdadero para
un caso sino que este mismo pueda ampliar su espectro de validez, pero solo
lo logra parcialmente, pues el argumento abductivo estd mas cercano a la in-
duccién que a la deduccidn, precisamente porque se debe comprobar que la
condicién de la hipétesis se cumple, segun las exigencias del problema y el
contexto para el cual se haya formulado; y si bien se puede llegar a determinar
que la hipdtesis es verdadera y que por esto se adectia a la realidad del caso,
no es razén suficiente para que se puede aplicar a todos los casos, por lo que
es tan solo probable. Pero esto no implica que la hipétesis no sea verdadera o
que no haya adecuacién, porque la probabilidad se refiere a la seguridad que el
investigador tiene sobre la hipdtesis propuesta, y es claro que no puede tener
una certeza absoluta, pero si parcial en cuanto esta misma es verdadera dentro
del marco del caso en el que haya probado serlo.

Figura 23.
Relacién entre los actos del pensamiento y sus expresiones
4 ) j N\
CONCEPTO TERMINO
(Primer acto del pensamiento) — (Palabra)
Representacion de lo que es el ente Signo material simple
& J
4 j 4 | )
JUICIO PROPOSICION
(Segundo acto del pensamiento) e (Oracién enunciativa)
Conformado por conceptos Conformado por términos
& 1 . l J
4 ) 4 N\
RACIOCINIO ARGUMENTO
(Tercer acto del pensamiento) ) (Silogismo)
Conformado por juicios ) Conformado por proposiciones
\ \

Elaboracion propia. Basada en Ibid., pp. 46-48.

Esto supone marcar cierta distancia del falsacionismo popperiano, por-
que la hipdtesis a pesar de ser falseada por ciertos casos, no implica que sea

141 M. Beuchot, Charles Sanders Peirce: Semidtica, iconicidad y analogia, México D. F., Herder, 2014, pp. 39-41.
259



Racionalidad analogica y ﬁ)tmacio'n interdisciplinar

€91-#¥1 *dd 310 *do ‘o3uarmrou0s [ap prioag ap sarpurmipaad sauonop ‘e[ng Y us epeseq ‘erdoad ugeIOqE[y

X b UQIIE[IAII 10 seonovad sepuary)
821307093 sEUAIY)
X UQIIE[IADI 10 SEANE[NO2dS) SEUI)
X X SOI(] P SEIUAID)
X X 18 9P SEUI)
SEOYOSO[Y SEIdUIIY)
X X X 21IqUIOY [3p SEDUI)
X X X BZO[EITIEU ©] 9P SELUIT)
X X X X SEIXTUI SEIDUDTY)
SEDIIPUIDIEU SEIUDIY)
X X X send sepuat))
X X X SO[EIPI SEIOUI)
SeUEWNY SLUITY)
x X b3 SO[EII SEDUIY)
X X X seaSojoiq seuaI)
SO[RINIEU SEIDUDIY)
X X X SEDISIJ SEIUIT)
o)y | opow | ofeg oy O1pOW ofeg
opeas opeas opeas
19049, opunSog | rowrLig
[esIoATUT) Ternon.aeq sooynuan sodure) epua ap sodr

SEOIIIUSID SOUOIOONIISUOD SB[ 9p peplanalqo

ugQORISqe IP SOpeIs)

€1 PIqRL

$2U0IDNIISU0) SnS op pppIAnalqo v A ueIPIISqD 2p soppab sns ‘spusD SO

260



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

erronea del todo, puesto que pude seguir siendo adecuada en el contexto de
otro tipo de situaciones. En este mismo sentido, empezamos a entender que
el raciocinio abductivo reafirma la posicién analégica que hemos considera-
do sobre la verdad de las cosas, porque si que existe una gradualidad en tor-
no al hecho de c6mo las disciplinas construyen sus propias proposiciones y
argumentos sobre sus objetos de estudio sin ir mds alld del limite de su nivel
de abstraccion, y diciendo correctamente lo que sus métodos le permitan.
Asi que el hecho de que no podamos encontrar modelos o teorfas absolutas
que expliquen toda la realidad, no implica que los conceptos, enunciados
y teorfas que siguen vigentes no sean verdaderos, pues como se ha podido
ver a través de las anteriores aclaraciones, explicar requiere considerar un
orden de la significacién que es analdgico en cada una de las construcciones
de la ciencia, y de alli que exista correspondencia entre el pensamiento y la
realidad, pero segun la proporcién debida a cada disciplina. No hay duda de
que este es un factor que depende de la naturaleza epistémica de la ciencia
que consideremos, pues entre mas inclinado esté un dmbito cientifico al
conocimiento experimental, mas proclive serd a una objetividad parcial por
su cercania a lo particular de las cosas, que aquellas disciplinas que tienden
hacia lo especulativo, pues su objetividad est anclada en los principios y
causas de las cosas, por lo que acceden a un grado mas universal del saber.

Seguiremos la Tabla 13 para profundizar esto que se ha mencionado, y
aprovechar asimismo para esclarecer otros aspectos que no se han terminado
de fundamentar. Haciamos alusién hace unos instantes a las ontologias re-
gionales, que se refieren especificamente a los limites de la realidad que cada
ciencia asume al delimitar su objeto de estudio (material y formal). De ma-
nera tal, que un solo ente puede ser estudiado por diversas ciencias porque
estas disciplinas convergen en el objeto material, pero serd abordado por las
mismas de una forma gradualmente distinta debido a que el objeto formal
es diferente en cada dmbito cientifico. Aclaramos esto, porque como vemos
en la Tabla 13, cada tipo de ciencia explica la realidad basandose en un nivel
de abstraccion, que enmarca su proceder epistémico, y que hace posible que
se dé una objetividad (particular o universal) en las construcciones (con-
ceptos, enunciados y teorfas) de cada disciplina de una manera analdgica.
En general, ya hemos entendido cémo es posible la formacién de los actos

261



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

del pensamiento y la forma como se relacionan con una teoria de los signos
(semidtica) y con una teorfa del significado (seméntica), que complementa-
remos con una teorfa de la aplicacién (pragmatica) en lo concerniente a la
forma en la que los campos de la ciencia construyen sus propias explicaciones
de las cosas. Con el fin de fundamentar posteriormente la forma en la que la
interdisciplinariedad es posible de manera prictica en diversos grados. Ade-
mds, esto nos ayudard a entender de forma mas efectiva el sentido en el que
la metodologia de la hermenéutica analdgico-iconica de Mauricio Beuchot
(ver Tabla 1), que consiste en la sutileza, acttia en coincidencia arménica con
una filosofia de la ciencia, que también es de naturaleza analdgica.

Consideremos entonces las ciencias experimentales para poder comen-
zar. Los tipos de ciencias que encontramos alli, como ya lo sabemos, son las
ciencias naturales y las ciencias humanas, cuyo grado de abstraccién es el
primero porque son disciplinas que entran en contacto con el mundo fisico,
los seres humanos o la sociedad, asi como con cada una de sus caracteristicas
y propiedades singulares. Esto es justamente lo que tienen en comun los
campos cientificos que se ordenan a los respectivos tipos de ciencias que se
han mencionado, pero si observamos la forma en la que se da la objetividad
de las construcciones de estos ambitos, nos percatamos que tienden a ser
distintos entre si, por ejemplo, vemos que las ciencias bioldgicas (como la
Botidnica o la Zoologia) y las ciencias fisicas (como la Quimica o la Geolo-
gia), se inclinan hacia una objetividad que pone el acento en lo particular,
con un nivel alto, sin dejar de tener cierta universalidad, solo que en un
nivel bajo. Esto se debe a que sus teorfas encierran una serie de observa-
ciones empiricas, recogidas en sus conceptos y enunciados, que dependen
de la verificacién experimental. Hecho que revela el indice de objetividad
particular que es bastante alto en este caso.

Una situacion distinta encontramos en las ciencias humanas, pues como
lo podemos comprobar, en las ciencias reales (como la Antropologia cultu-
ral o la Historia), si bien el grado de objetividad particular es alto, nos en-
contramos que su grado de universalidad es medio, porque son disciplinas
que tienden a basar sus estudios en el testimonio, que ofrece la tradicién o
los mismos hechos histéricos, e incluso en los testigos de los acontecimien-
tos o fendmenos sociales, por lo que se acepta una universalidad que devie-

262



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

ne de la autoridad de estas mismas fuentes, y que no dependen, al menos no
todas, de una verificacién empirica que sea similar a la de la ciencias fisicas o
bioldgicas, puesto que sus objetos de estudio son evidentemente diferentes,
es decir, conforman una ontologia regional especifica, y por lo tanto, no
puede ser investigada con los mismos métodos con los que se suele proceder
en las ciencias naturales. Es mds, podemos ver diferencias entre las mismas
ciencias reales y las ciencias ideales en la esfera de las humanidades, pues el
grado de objetividad particular en estas tltimas (como la Gramdtica o el
Derecho) es de nivel medio, pues sus objetos de estudio ya no estin conec-
tados enteramente con la forma en la que se dan las cosas, sino cémo deben
ser en el mundo del hombre, aunque no se desligan totalmente del contexto
en el que se desenvuelven los seres humanos, por lo mismo su universalidad
también es media pues dispone regulaciones para orientar la vida practica.

Otro es el panorama si analizamos las ciencias matematicas, en el que
tanto las ciencias puras como las ciencias mixtas comparten el segundo
grado de abstraccion, con la diferencia de que las ciencias mixtas también
trabajan en el primer grado de abstraccién. Pero vemos que hay diferen-
cias evidentes en la forma en la que cada una expresa su grado de objetivi-
dad particular, ya que coinciden en el grado medio de universalidad. Las
ciencias puras (como la Aritmética o el Algebra) tienen un nivel bajo en la
objetividad particular porque son disciplinas que pueden tener alguna apli-
cacion en el mundo empirico, pero su objeto de estudio es el accidente de
cantidad (continua o discreta), por lo que no dependen de las verificaciones
de cardcter experimental, ya que son entes abstractos. Pero su universalidad
sigue siendo media, porque no se apartan enteramente de la materia inteli-
gible (o el ens guantum).Y como se mencionaba hace un momento, en esto
tltimo concuerdan las ciencias puras con las ciencias mixtas (como la As-
tronomia o el Célculo), pero estas en concreto difieren de las anteriores en
el grado medio al que tienden en la objetividad particular, pues sus concep-
tos, enunciados y teorfas se hallan proximos a la verificacién empirica, que
se complementan con los elementos abstractos que pertenecen en general a
la esfera de las ciencias matematicas.

También es una situacién singular la que se da en las ciencias filosofi-
cas, pues como lo podemos confirmar los cuatro campos cientificos de este

263



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

ambito tienen un grado alto en lo que concierne a la objetividad universal,
que se debe a la naturaleza misma de la filosofia (en general) por buscar el
principio primero de las cosas, del mundo y del hombre, ademds de concen-
trar toda su atencidn en el estudio de la ciencia en cuanto tal, sin intereses
ajenos al tnico hecho de contemplar lo que el conocimiento es en si mismo.
No obstante, las ciencias del mundo y del hombre ponen su acento, de for-
ma similar, en una objetividad particular de nivel bajo porque son cercanas
claramente a sus objetos de estudio, es decir, al mundo fisico en el caso de
la Cosmologia o la Cosmografia, o en su defecto, al hombre como lo pode-
mos evidenciar en la Antropologia filoséfica o en la Filosofia moral, y dicha
cercania no quiere decir que necesitan de las evidencias o constataciones de
la experiencia, sino que examinan el horizonte de las verdades particulares
que descubren las ciencias experimentales para explorar matices bajo los
cuales se puede enriquecer la unidad del saber, pero siempre bajo los prin-
cipios primeros que inspiran a todas las ciencias filoséficas. En cambio, en
las ciencias del ser (como la Ontologfa) y en las ciencias de Dios (como la
Teologfa natural) se presenta tinicamente el grado alto de universalidad,
porque su especulacion no requiere de una relacién directa o indirecta con
la realidad puesto que su objeto estudio comprende el ser en si mismo y su
causa primera.

Debemos recordar en este punto que todas las ciencias filoséficas com-
prenden la frontera limite del ejercicio de la razdn, puesto que las ciencias
teoldgicas si bien poseen sus construcciones de orden racional, no son
estas las centrales, ya que el nutcleo de toda su universalidad reside en la
fe, es decir, reside en la confianza que los seres humanos depositan en la
autoridad de Dios y su revelacion. En este sentido, las verdades reveladas
orientan el caricter racional de la objetividad de las construcciones en las
ciencias teoldgicas para que estas mismas puedan asi descubrir otras verda-
des desconocidas. Sin embargo, encontramos algunas diferencias entre las
ciencias especulativas (como la Teologfa biblica y la Teologfa patristica) y
las ciencias practicas (como la Teologia moral o la Teologa liturgica), por-
que estas tltimas son saberes directivos, en cuanto ordenan los comporta-
mientos humanos y la vida misma a la felicidad como el sumo bien, que se
identifica con Dios, de alli que posean un grado bajo de particularidad en

264



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

sus construcciones cientificas, pues estas mismas orientan la voluntad y el
entendimiento de los individuos, pero sin dejar atrés el grado universalidad
que deviene de la fe y la revelacion. Algo similar sucede en el caso de las
ciencias especulativas, s6lo que estas poseen inicamente un grado alto de la
universalidad en la objetividad de sus construcciones porque su objeto de
estudio es directamente Dios, claro que esto se da anal(’)gicamente seglin la

disciplina de la que hablemos.

Estas observaciones generales que se han realizado al respecto de los
niveles de abstraccion y de la objetividad de las construcciones de los dis-
tintos campos cientificos tiene como finalidad identificar tendencias que
las diferentes disciplinas suelen tener al explicar la realidad a través de sus
conceptos, enunciados y teorias, sin que esto implique al respecto un reflejo
exacto de la situacién particular de cada ciencia. S6lo es un esquema que en
parte puede ilustrar que los entes pueden ser estudiados por diversas ramas
del conocimiento sin que esto suponga, por un lado, perder de vista el ser
verdadero de las cosas, y por otro, descuidar la unidad y la relacion que exis-
te entre las ciencias, ya que esto nos permite entender que cada perspectiva
cientifica aporta, en algtin grado, al conocimiento de cémo son y qué son
las cosas. Esto en consonancia con la analogicidad de la adecuacién que he-
mos considerado mds arriba, asi como los grados de abstraccién que estin
implicados en cada campo disciplinar, y que se disponen segun el orden de
significacion bajo el cual el ser humano conoce lo que son las cosas, por lo
que ha sido necesario analizar las operaciones del intelecto, su formacién y
la forma en la que estas mismas se convierten en las construcciones de las
diferentes ciencias, y que nos permiten explicar o fundamentar las verdades
desconocidas a partir de las verdades que ya conocemos. Por eso decidimos
integrar una concepcion sintactica, semdntica y pragmatica vinculada a la
filosofia de la ciencia, ademas, de insistir en el hecho de que el realismo
analdgico es la visién del conocimiento mds ponderada para revindicar el
compromiso ontoldgico de la ciencia, y entender que esta gradualidad ana-
légica bajo la cual el conocimiento cientifico se despliega, hace a todas los
campos de la ciencia objetivos (en cuanto fijan su atencién en su objeto de
estudio) y en continuo progreso, de la mano de una racionalidad analégica
que conjuga la comprensién y la explicacién de forma que ni las demostra-

265



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

ciones apodicticas se desliguen del sentido de las cosas, ni el sentido de las
cosas deje de indicar que hay un estatuto ontolédgico propio en cada uno de
los entes que puede ser investigado, conocido y demostrado por las ciencias,
ya que es independiente de las representaciones del entendimiento.

En resumen, podemos sintetizar algunos aspectos que han ido emer-
giendo a través del desarrollo de este apartado, basindonos en el giro onto-
ldgico que se ha gestado en la epistemologia, como tratado filoséfico, y en la
objetividad de las ciencias.

1. Elgiro ontoldgico de la epistemologia o filosofia de la ciencia se da con
el retorno del realismo clisico (en perspectiva analdgica) a la filosoffa
con el objetivo de superar el dualismo epistemoldgico y el relativismo
posmoderno a través de la teorfa analdgica del ser y la teoria de la
verdad como adecuacién.

2. El giro ontoldgico de las ciencias se presenta con la restitucion de las on-
tologias regionales que vienen delimitadas por los objetos de estudio de
cada disciplina, segtin el orden de la significacién del conocimiento hu-
mano y los grados de abstraccidn, que le son inherentes a cada ciencia.

Claramente, este nuevo cambio de perspectiva en la filosofia de la
ciencia y en los diferentes tipos de ciencias, ya sean estas experimentales,
formales o sapienciales nos permite ver la integracién entre el sentido y
la referencia, y la forma en la que la sintaxis, la seméntica y la pragmatica
atraviesan el horizonte de la explicacion cientifica, a la vez que delimitan
los alcances mismos de la razén para darle cabida a las ciencias de la fe. La
racionalidad analégica, que une la comprensién con la explicacién, acerca
lo universal a lo particular, permitiéndole al entendimiento transcurrir de
lo conocido alo desconocido, de la verdad de los principios, que no nece-
sitan de la demostracion, a las verdades de las cosas, de sus propiedades y
de sus caracteristicas, que demandan una fundamentacién dialéctica pero
también retdrica.

2.3.;Qué es la racionalidad analéogica?

Corria el siglo XVII cuando el pintor Jacob Peeter Gowy tuvo la opor-
tunidad de participar como colaborador en la ejecucioén pictédrica de la
Metamorfosis de Ovidio, un proyecto que le habia sido encargado a Ru-

266



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

bens por Felipe IV. Entre las ilustraciones mas recordadas de Gowy, per-
tenecientes a esta coleccién, se halla La caida de Iearo (ver Figura 24), que
retrata el momento en el que Dédalo, el gran inventor de la antigtiedad,
observa el inminente destino de su hijo Icaro, victima de su imprudente
desobediencia. La versién mds conocida del mito comenta que Dédalo
fue sentenciado a permanecer confinado en el laberinto de Creta, por
mandato expreso del rey Minos. El laberinto habia sido disefiado por el
mismo Dédalo para encerrar al minotauro, pero la bestia fue vencida por
Teseo, gracias a las sugerencias que Dédalo le brindara al héroe para no
perderse en el sinuoso trayecto y asi salir victorioso. Esta era una clara
traicion en contra del rey cretense, asi que Dédalo tendria que resarcir su
falta con su propio cautiverio en el laberinto, al que lo acompafié su hijo
[caro. Pero el ingenio de Dédalo era inquicto y creativo, por lo que se dio
a la tarea de reunir plumas de tamafos dispares, uniéndolas algunas con
hilos finos, y otras con cera espesa para conformar unos espléndidos arti-
lugios, fiel réplica de las alas de las aves, que probé con éxito para ensefiar
ulteriormente a Icaro la técnica del vuelo. De esta manera, mientas que
Dédalo se aseguraba que el bello artilugio quedara bien instalado en la
espalda de su hijo, dijo con palabras aleccionadoras:

«lcaro te advierto que debes correr por el sendero del centro, para que, si vas
demasiado bajo, el agua no haga pesadas tus plumas, si demasiado alto no las

abrace el fuego. Vuela entre uno y otro, no mires a Boyero ni a Hélice, nia la

espada empunada por Orién; toma el camino en el que yo te sirvo de gufa» 2.

Con esta advertencia, emprendieron el viaje que no presentd ningun
percance hasta que sobrevolaron Samos, Lebintos y Calimno. El joven se
dejé llevar por la confianza que le inspiraba su osado vuelo, y se deshizo
de su guia, ascendiendo cada vez mas alto. Sin percatarse, el sol terminé
por abrasar sus alas; [caro alarmado traté de agitar nuevamente sus des-
nudos brazos, pero se precipité en el violento mar. Su padre impévido
ante los acontecimientos, no pudo hacer nada para evitar el sino de la
tragedia.

142 Ovidio, Metamorfosis, Libro VIII, 183-235, trad. C. Alvarez y R. Iglesias, Madrid, Catedra, 2015, p.
475.

267



Racionalidad analdgica y formacién interdisciplinar

Figura 24,

fcaroy Dédalo, la prudencia de los Iimites de la razén

Adaptado de La caida de Icaro, de Jacob Peeter Gowy, 1636-1638, disponible en

https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/la-caida-de-ica-
ro/2823dc25- -4d88- 2- 1 2d
Asi como Dédalo, también la razén ha sido victima de su propio ardid. La
certeza que la razén llega a tener de si misma es peligrosa e insensata; si que
es ingeniosa pero confia mas de lo que debe en aquello que se encuentra en
su propio haber, y esto la distrae, pierde el rumbo y su direccidn, tal y como
Icaro en su vuelo audaz. Los vuelos de la razén son muchos en la historia del

268


https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/la-caida-de-icaro/2823dc25-398a-4d88-a4b2-be314065a62d
https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/la-caida-de-icaro/2823dc25-398a-4d88-a4b2-be314065a62d

Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

pensamiento, esto ha obligado a los hombres a trazar sus limites en repetidas
ocasiones con la intencién de no errar la ruta a seguir. Pero no siempre el
trayecto que se trasiega es el mds aconsejable, en especial cuando es la razén
la que adapta a sus circunstancias aquello que sencillamente estd més alla de
su dominio y posibilidad. Asi que si la caida de Icaro nos alecciona porque es
la imagen de nuestra propia caida o de los efectos de nuestra propia estulticia
e insensatez, mds atn lo es la figura de Dédalo, forjador de su desgracia, por-
que a pesar de su prudencia y moderacion, esto no es suficiente para evitar
el perjuicio que la soberbia de la razén causa a los mortales. El modelo de la
razén alada, que es el personaje principal del mito, se sabe poderoso en sus
invenciones, y por eso es atrevido en su vuelo. Pero la diosa razén aprende sus
alcances, cuando lo claro y lo distinto ya no ilustra un porvenir afable y be-
nefactor, sino despreciable y abismal. Esta razén alada, vastagos tiene sin par,
porque son muchos los ilustrados, y pocos los bienaventurados. Es menester
entonces evitar los ardides de toda razén pura e inquebrantable, asi como es
necesario rehuir de un espiritu absoluto y envolvente, puesto que tales haza-
fias difunden lo que confunden las pesadillas de la razén.

Pero tal es la proeza de aquel modelo de la razdn, que se encarna en otros
cuerpos, més utiles a la civilizacidn y a sus técnicas de crianza. Emprende asi
nuevas gestas para ensalzar su eficiencia y profesionalismo positivista, incluso
vigoriza sus arcas con el arte del lenguaje apodictico y siempre racionalizado,
y le acompana un séquito de curiosas mentes, ebrias de practicar verificacio-
nes o comprobaciones a ultranza, que repudia los hechos y admira las repre-
sentaciones. Dédalo es el modelo de la razén moderna, es el signo y la senal de
un proyecto que no puede llegar a buen puerto si no acepta con moderacién
sus limitaciones. Esta situacién es la que hace imposible decantar las riquezas
de desplegar el sentido de las cosas, porque si bien la razén ilustrada ha podi-
do resistir el paso del tiempo y asegurarse un camino a seguir, no por esto su
suerte esta garantizada. Su porvenir depende en parte de dejar atrds antiguas
soberbias, y de moderar univocas pretensiones. La tragedia de Dédalo nos
muestra no sélo el error de una confianza desmesurada en nuestras habilida-
des racionales, también nos indica que son otros los que caen violentamente,
y si que somos responsables, de manera directa o indirecta, por los artilugios
que inventa la propia razén, tan convencida de sus grandiosas posibilidades.

269



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

Deciamos al respecto que los vuelos de la razén son muchos, y es cierto,
pero lo incierto es si las técnicas de este vuelo las seguimos aprendiendo o
si con una sacudida al aire libre podemos decir que ya las dominamos. Icaro
es un inexperimentado volador, y en su ingenuidad, que estd precedida por
su ignorancia, cree dominar las técnicas que su padre le ensefa paciente-
mente. Es més, Icaro, en las distracciones propias de la juventud, tiene una
mente que se deja impresionar con facilidad. Se asombra y quiere asombrar,
pero no sabe reflexionar y tampoco sabe esperar el fruto de la comprensién.
Con un profundo anhelo desea arrojarse al vuelo, elevarse mis alla de lo
permitido, y vivir aquellas emociones juveniles, que despertaran en otros
el desconcierto y el ansia de practicar los vuelos de la razén. No obstante,
la incapacidad de Icaro para advertir la direccién y la forma en la que debe
disponer la técnica, que cree conocer, demuestra también nuestra ilusion, es
decir, nos revela el modelo de una razén roméntica que intenta actuar con
independencia de los fuertes e impositivos preceptos de un racionalismo
exacerbado, casi hasta convertirse en una voluntad que se siente enganada
por los encantos racionales que antes le causaron tanto asombro e impre-
sién, y siente la angustia de caer en las manos de un rigor univocista, por lo
que huye afanosamente de todo consejo ponderado porque lo considera
una exageracion propia de arcaicos saberes que ya no tienen nada que de-
cirle. Incluso acttia con desgana cuando estos mismos saberes le sirven de
guia, los atiende pero con desdnimo para después distraerse y convencerse
que puede elevarse por si mismo y encantarse, como Narciso con su propia
belleza, en los sentidos quiméricos de la vida que sus emociones convierten
en realidades, y cuando ya es tarde, nada puede impedir el desafortunado
desenlace.

El modelo de la razén romantica también queda cautivo en su ilimitado
horizonte de sentidos, y se forma laberintos de cristal anhelando un filoso-
far de la diferencia, siendo diferente a la razén racionalizadora, pero embar-
cada en una busqueda que queda a si mismo diferida, encadenada a infinitos
simulacros que relativizan un mundo ya deconstruido. Este es en efecto un
acto de rebeldia pueril, acorde al espiritu de la posmodernidad, que tiene
mucho de razén inmadura y poco de sensatez o moderacién. Icaro es una
imagen que coincide perfectamente con lo absurdo y lo irénico del sentido

270



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

posmoderno, tal vez por ser otro véstago de la razén moderna que se opone
ala fuerza delaley ilustrada, impuesta por un rigido padre sin énimo conci-
liador. Por eso desea romper todo lazo que le ate a la paternidad de la razén
univoca, a pesar de que sélo conoce su concejo y proteccion. La sospecha
a la que se ha acostumbrado es otro rostro de una razén egocéntrica, y aun
mas individualista, pero que le incita a creer en la ilusién de los paraisos de
la diferencia, por eso se eleva con orgullo con la intencién de probar nuevos
aires, nunca antes experimentados, pero la sonrisa arlequinesca dura poco,
como es de esperarse, y es [caro el que cae; esta es la caida del hombre es-
céptico y relativista, que exclama con apuro el nombre de su padre Dédalo,
que ya no puede acudir a su hijo, y sin refugio solo le resta enfrentar su atroz
destino. La posmodernidad también exclama con dolor la pérdida de sus
alas, y enfrenta los efectos de la caida o el declive de la razén, que anuncia
no la muerte de la razén misma, sino el hecho de que el modelo de la razén
ilustrada y el de la razén romantica, no pueden hacer nada por el hombre,
porque no pudieron evitar la crisis que estas mismas gestaron.

Esta es la crisis de la razén, que nos deja ante dos abismos igual de pro-
fundos, nos sittia entre la muerte de Icaro y el dolor de Dédalo, o lo que seria
similar, entre la razén posmoderna y la razén positivista (reflejo del anti-
guo conflicto entre el Romanticismo y la Ilustracién). La fuerza del dilema
que Ovidio plantea obedece a la misma necesidad de pensar en una posible
metamorfosis, es decir, hay que ir més alld de las formas que se aparecen en
la situacién dilemética, y el poeta sabe expresar esa posibilidad en boca de
Dédalo: «...te advierto que debes correr por el sendero del centro...»; y un
poco mas adelante también dice: «...toma el camino en el que yo te sirvo de
gufa». No queremos expresar con esto que la solucién del dilema se halla en
una especie de postura que se fija en un centro literal, mds bien podriamos
considerar que aquello que advierte Dédalo lo inspira la misma prudencia de
la razdn, y no la experticia que atin ni el mismo Dédalo posee, tan solo es el
sentido comun hablando al hombre, sentido o direccién que orienta a la ra-
z6n para que esta pueda aconsejar qué se debe hacer y qué no, la razén busca
en su escrutinio la adecuacidn al caso, por eso actua con prudencia, porque
reconoce qué es lo pertinente, cuidndo proceder, cémo hacerlo y a quién de-
cirlo. Es la misma circunstancia la que nos aconseja cémo comportarnos, es

271



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

decir, es la realidad de las cosas y de los sucesos lo que nos centra, en esencia
es esto lo que nos permite ir con la corriente y estar a la altura de la situacion.

Por eso Dédalo, que a pesar de creer desmedidamente en sus artes e inven-
ciones, no es ajeno ala realidad que encara, y tomala decisién de guiar a Icaro,
pero no es él quien guia directamente. Después de todo, sus artilugios volado-
res también deben adaptarse a las corrientes de aire, y la técnica del vuelo debe
ejercerse enfrentando los impases del viaje. Ambas son cosas que no sélo de-
penden de lo que creemos o pensamos sobre el mundo, pues también le con-
cierne al sentido de las cosas, que nos ubica en su contexto, conformando un
horizonte objetivo de posibilidad en el que puede desplegarse la razén. Esta
es la correlacién que conduce a la correspondencia entre el pensamiento y la
realidad, asi que la razén debe discurrir entre lo particular y lo universal para
lograr captar el ser verdadero de las cosas, es decir, se despliega en el sentido
que subyace a aquello que se le presenta, por lo que el entendimiento aplica
su sutileza para explicar la relacién entre lo abstracto y lo concreto (o entre
el signo y el objeto), con el propésito de comprender. Por eso la razén hace
camino al explicar, como el caminante al andar, y se orienta al comprender,
como la simiente al florecer. La razén es pues un despliegue del verbo interior
que explica las verdades particulares de las cosas, y a la vez un plegarse sobre
lo inmanente para comprender la unidad de lo diferente. Esa tension entre
explicar y comprender no pertenece a un campo particular del conocimiento,
segun lo dicho, todas las ciencias de alguna u otra manera explican para com-
prender y comprenden para explicar. Concepcién que nos separa del modelo
ilustrado de la razén, tan rigurosamente apodictico, pero también del modelo
romdntico de la razén, tan emotivamente relativo, y nos acerca a un modelo
analdgico de la razén, llamado por Beuchot'®, racionalidad analdgica.

Ahora, en efecto, hay que dar razén del pluralismo, un pluralismo que con-
tradice al univocismo que se quiso imponer, pero que también debe evitar
el relativismo equivocista, el cual igualmente contradice al pluralismo, pues
lo trivializa y hace que se llegue al absolutismo del “cada uno”. Se trata de
buscar, aunque sea como utopia, una racionalidad suficientemente abierta,
y suficientemente acotada, esto es, con limites, como para que permita pen-
sar. Es la analdgica una racionalidad alternativa (por eso a veces la ven como

143 M. Beuchot, “La racionalidad analogico-simbolica como propuesta para la post-modernidad”. Pdginas
de filosofta, vol. VII, N°9, Neuquén, Universidad Nacional de Comahue, 2000, pp. 51-58.

272



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

heterodoxa tanto los positivistas como los postmodernos), y que puede res-
catarnos del callejon sin salida del equivocismo; puede hacernos salir del
laberinto. Por lo pronto nos coloca en el limite analdgico de sus alcances'.

Insistimos por esto en el hecho de que la razén, como una de las funcio-
nes del entendimiento, procede de las verdades conocidas para descubrir
otras que no se conocen, y esto lo hace a través de la induccién y la deduc-
cién. En este sentido, en el procedimiento inductivo la razén opera a través
de la explicacién para especificar la causa de los seres o la unidad que se
halla en la diferencia, por lo que va de la mano con la causalidad (asi como
con el principio de razén suficiente). En cambio, en el procedimiento de-
ductivo la razén opera por medio de lo ya comprendido, porque parte de
los principios conocidos por el entendimiento para llegar a lo particular, y
esto implica un desarrollo silogistico que se expresa con ilacién légica en
correspondencia con el ser verdadero de las cosas.

Entonces, como lo podemos observar en la Figura 25, en la racionalidad
analégica converge la comprensién y la explicacién (o lo universal y lo parti-
cular), y ast mismo estd en contacto activo con la inteligencia, cuyas opera-
ciones principales se restringen al conocimiento de los primeros principios,
la formacién de la idea y del juicio (que ya hemos abordado anteriormente).
Por lo que al hablar de comprensién estamos en el horizonte de la inteligen-
cia, y por lo tanto en un nivel superior al de la explicacidn, que se halla en el
horizonte de la razén. De acuerdo con lo que se ha mencionado, el modelo de
la razén ilustrada o univoca ocupé por mucho tiempo la funcion propiade la
inteligencia o, en su defecto, ocult6 su importancia; en cambio el modelo de
la razén romdntica o equivoca relativizé estas dos funciones del entendimien-
to, vinculandolas con los afectos propios de la voluntad. Esto ha dado pie a
problematicos reduccionismos en psicologia cognitiva al hablar de inteligen-
cias multiples, cuando la inteleccion le es propio lo universal, incluso en la
IA, donde la inteligencia es concebida como una capacidad parala resolucion
de problemas, cuando aquello que le compete es la abstraccién de los con-
ceptos y la formacién de los juicios. Mientras que el estudio de la razén y sus
operaciones quedaron reservadas a la légica del lenguaje en el siglo XX, y en
ocasiones confundida con teorfas de la argumentacién o de la demostracion.

144 Ibid., p. 54.
273



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

Figura 25.

Modelo de la razén analégica o racionalidad analdgica

REALIDAD PRIMEROS
DE LAS COSAS PRINCIPIOS
COMPRENSION
e
3 c
o RACIONALIDAD z
g ANALOGICA o
o w0
b
e
EXPLICACION
PROCEDIMIENTO PROCEDIMIENTO
INDUCTIVO DEDUCTIVO

Elaboracién propia. Basada en M. Beuchot, Tratado de hermenéutica analdgica.
Hacia un nuevo modelo de interpretacién, op. cit., p. 65.

Esta relativizacion de la inteligencia y la razén ha ocasionado que la com-
prension y la explicacidn se separen y que asi mismo se difumine su correla-
cién. Incluso, esta es la razén que nos lleva a pensar que las ciencias naturales
les compete unicamente explicar el mundo, y a las ciencias humanas com-
prender los fenémenos antropoldgicos y sociales, por eso la hermenéutica
fue concebida por Dilthey como una metodologfa exclusiva para las ciencias
del espiritu (como antes se les denominaba a las humanidades), y era pre-
cisamente porque se segufa considerando que la comprension y la explica-
cién eran dos esferas escindidas, una prueba més del dano que ha hecho el
dualismo epistemoldgico. Asi que lo que el modelo de la razén analdgica
pretende es volver a restituir la complementariedad y la correlacién entre la
comprension, propia de la inteligencia, y la explicacién, que le es inherente a

274



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

la razén; pero haciendo énfasis en el hecho de que la expresion racionalidad

analo’gim nos sitda ante un encuentro entre ambos horizontes, es decir, que

nos permite comprender para explicar y explicar para comprender.

Esto repercute en el sentido mismo de lo que hemos venido desarrollan-

do, pues ya que hemos hablado del giro ontolégico que se ha gestado tanto

en la hermenéutica como en la epistemologia o filosofia de la ciencia, ahora

es pertinente entender lo que implica la racionalidad analégica al respecto.

1.

Se presenta un giro hermenéutico de la epistemologia en el sentido de un

explicar para comprender, porque, tal y como se ha advertido, a la cien-

cia retorna el aspecto comprensivo, que es el objetivo de la interpretacion

como disciplina, pero asi mismo el quehacer hermenéutico porque la

objetividad no sélo depende de la justificacion de la realidad de los en-

tes, sino también de la intersubjetividad de la comunidad cientifica.

Igualmente hay un giro epistemoldgico de la hermenéutica en dos

sentidos:

a.

La hermenéutica como ciencia filoséfica, se evidencia que la in-
terpretacion no es el resultado de una percepcion subjetiva del
intérprete, sino que supone una universalidad alcanzable, que
tiene un objeto y objetivo de estudio, asi como una metodolo-
gia, una forma objetiva de investigar, demostrar y argumentar,
incluso una teorfa sintdctica, semdntica y pragmdtica que refleja
perfectamente la hermenéutica analdgico-iconica (capitulo II).

Se manifiesta un giro epistemoldgico de la hermenéutica en el sen-
tido de un comprender para explicar, porque es un retorno del
aspecto explicativo que no sélo es apodictico, sino también retdrico.
Es una forma de conciliar el sentido univoco y equivoco de la
interpretacion, es decir, lo metonimico, tan propio del lenguaje
de la ciencia se complementa con lo metafdrico, incluso con lo
poético, de las humanidades.

Esta es una manera desglosada de describir algunas de las riquezas que en-

contramos en la racionalidad analdgica, en la que convergen con naturalidad

la filosoffa de la ciencia y la hermenéutica, en un esfuerzo por recuperar el rea-

lismo analégico que supone esta concepcion de las cosas y del entendimiento.

275



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

Conclusion

El anélisis acometido sobre el realismo filos6fico nos remite a aceptar
una posiciéon que asume el hecho de que existen las cosas, de forma inde-
pendiente a nuestras representaciones, sin que esto implique negar la co-
rrelacion entre el ser verdadero de las cosas y el entendimiento. Esto nos
ha motivado a esbozar esquemdaticamente el inconveniente que enfrenta el
realismo ante el problema de los universales, que nos deja a las puertas de
un realismo moderado, y por lo tanto, analégico. Igualmente, dicho abor-
daje nos permitia esclarecer en qué consiste el dualismo epistemoldgico, y la
forma en la que se convierte en un antecedente bastante claro de la posicion
antirrealista de la posmodernidad, que ya habiamos mencionado en aparta-
dos anteriores. Lo hicimos con el propdsito de defender una posicion realis-
ta, no solo en el sentido gnoseoldgico sino también ontoldgico, por lo que
acudimos al concepto de inenmendabilidad, que adopta Maurizio Ferraris
para referirse a la imposibilidad de configurar los hechos segin nuestras
representaciones, pues esto supone mantener un enfoque constructivista o
antirrealista del conocimiento. A partir de alli, inferiamos que el entendi-
miento si puede captar lo que son los entes, es decir, su esencia, y aceptamos
alavez que la realidad tiene su propio orden, y este también es inteligible.

Dicha concepcién nos llevé a reafirmar un realismo cientifico, que se
apoya en la comprension y la explicacién, permeando todos los campos de
la ciencia. Asi que nos vimos en la necesidad de fundamentar lo anterior
a partir de algunas aclaraciones sobre la verdad como adecuacién, y cémo
esta misma nos planteaba la necesidad de una concepcién analégica de la
correspondencia entre el entendimiento y la realidad. Esto nos llevé a plan-
tear la cuestién de lo que hace posible que dicha correspondencia surja de
esta forma en el entendimiento, por lo que hablamos de la abstraccién for-
mal y sus grados, relacionando estos tltimos con las disciplinas cientificas.
De manera que fuimos dando cabida a una teorfa del signo que se conecta-
ba arménicamente con una teoria semantica, en la que se relacionaron los
signos formales o materiales con sus referentes, para constituir un funda-
mento tedrico, lo bastante s6lido, para sustentar la interconexién entre los
actos del pensamiento (concepto, juicio y raciocinio) y sus manifestaciones
(término, proposicion y argumento), con la finalidad de entender adecua-

276



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

damente la manera en la que vamos de los principios (o las verdades uni-
versales) a los entes particulares, y cémo esto se vincula a la forma en la que
conocemos la realidad. Por lo que al final pudimos sintetizar lo obtenido
a través de un esquema que conectaba el orden de la significacion (cosa,
concepto y palabra) y la formacién de las construcciones de la ciencia (con-
ceptos, enunciados y teorfas) para ilustrar la forma en la que se relacionan el
fenémeno de la comprension y el fenémeno de la explicacién. Este vinculo
pone de manifiesto la objetividad de las ciencias (particular o universal se-
gun el caso), ya que se integra con el planteamiento analégico de los grados
de abstraccion formal de cada dmbito cientifico, solo que esta vez se pudo
ampliar el espectro de dicho planteamiento.

Después de enfatizar la importancia del giro ontoldgico tanto en la her-
menéutica como en la epistemologia, cerramos con la presentacion de la
racionalidad analégica, propuesta por Mauricio Beuchot. Pero antes aclara-
mos en qué consiste la crisis de la razén, y la forma en la que la modernidad
configuré dos modelos para concebir la racionalidad: el primero es el mo-
delo univoco de la razén, que tuvo bastante acogida durante la Ilustracién e
impact6 de forma decisiva en el positivismo, y el otro es el modelo equivoco
de la razén, que emerge en el Romanticismo y ha influido en la posmoder-
nidad de manera determinante. En atencidn a esta dicotomia, se planteaba
un modelo analdgico de la razén o racionalidad analdgica que conciliara las
versiones extremas que han separado la comprension de la explicacién, lo
universal de lo particular, lo abstracto de lo concreto, lo formal de lo mate-
rial o la inteligencia de la razén. En si mismas, estas dos funciones del enten-
dimiento, que se distinguen una de la otra, han terminado afectadas por los
reduccionismos de los positivistas y los posmodernistas. Y para superar esta
situacion, la racionalidad analédgica pretende acercarse a la comprension,
o a la universalidad que esta supone, pero sin dejar de lado lo propio de la
razén que es discurrir entre las verdades particulares.

Y si bien aqui solo hemos mencionado la relacién entre inteligencia y
razdn, sabemos que falta por explorar la manera en la que la memoria y la
conciencia se relacionan con este modelo de racionalidad analégica. Por-
que, en realidad, seria imposible saber lo concerniente al estado particular
o universal del conocimiento, si no tuviéramos la capacidad de conservar lo

277



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

que se presenta a la mente, funcion que le compete ala memoria. Y lo que es
atin més sorprendente es que la inteligencia, la razén y la memoria suponen
en el sujeto un conocimiento de su propia existencia, es decir, el individuo
que considera los primeros principios de la realidad y el pensamiento, que
tiene la capacidad de abstraer ideas (o conceptos) y a partir de alli construir
juicios, que lo llevardn a procesos silogisticos mds complejos, pero a la vez
recordando todo esto como suyo, es sélo posible gracias a la consciencia,
que es la primera funcién del entendimiento. Asi que una racionalidad ana-
légica implica la existencia de un entendimiento que también se predica
analégicamente segun sus diferentes funciones. En ultimas, lo que resulta
asombroso, en verdad, es la compleja naturaleza de la cogniciéon humana,
en la que siempre hay una tension constante entre la unidad y la diversidad






Figura 26.

El Arbol de la ciencia o sobre la unidad del conocimiento

Adaptado de Pecado original y expulsion del Paraiso, de Miguel Angel Bounarro-
ti, 1509, disponible en Miguel Angel - Web Gallery of Art: Imagen Info about

artwork, Dominio pablico, https://commons.wikimedia.org/w/index.php?cu-
rid=11421186


https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=11421186
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=11421186

CapituloVI

Interdisciplinariedad, entre multidisciplinariedad
y transdisciplinariedad

La interdisciplinariedad no es lo opuesto al estudio “disciplinar”. Por el
contrario, se trata de un planteamiento que, frente a problemas complejos,
trata de poner en didlogo varias 6pticas disciplinares y especificas con el fin

de alcanzar una comprension més profunda a través de la sintesis de sus

diferentes aportaciones. Por eso el trabajo interdisciplinar exige condiciones
metodoldgicas muy precisas y rigurosas.

Evandro Agazzi

¢Qué es la complejidad? A primera vista la complejidad es un tejido
(complexus: lo que estd tejido en conjunto) de constituyentes heterogéneos
inseparablemente asociados: presenta la paradoja de lo uno y lo multiple. Al
mirar con mds atencion, la complejidad es, efectivamente, el tejido de
eventos, acciones, interacciones, retroacciones, determinaciones, azares que
constituyen nuestro mundo fenoménico.

Edgar Morin

Introduccion

En el fresco El pecado original y la expulsion del Paraiso (ver Figura 26)
que se encuentra en la béveda de la Capilla Sixtina, pintado por Miguel An-
gel Bounarroti en el afo 1509, hallamos a la pareja edénica en dos estados
tan diferentes como significativos, esto en el marco de una sola narracién en
la que imagenes y simbolos se entrecruzan para relatar los acontecimientos
de la caida del hombre y la sucesiva pérdida de la condicién paradisiaca. A
mano derecha del fresco hallamos a Adén y a Eva rodeados por un paisaje
petreo y de un austero follaje verde, que contrasta con los cuerpos desnudos
de los padres de la humanidad. En el centro de esta escena se alza imponen-

281



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

te el Arbol de la ciencia, y sobre ¢l la imagen de satands, que entremezcla la
figura zoomorfica de la serpiente, cuya cola se enrolla alrededor del robusto
tronco, y una fisionomia antropomorfica, que emerge en la copa del drbol
mientras se inclina para extender su mano, que parece empudar el fruto
prohibido. Eva, en ademdn de recibirlo, corresponde con su mirada, inten-
tando asir la causa de su desventura. Addn, sin ser ajeno a la tentacién de su
compaiera, comparte con esta la conciencia de su desobediencia, y estira
su brazo para tomar con su propia mano el fruto mortifero. La escena en
principio sobria se torna tragica en la parte izquierda del fresco en la que
observamos a un 4ngel de tunica roja, quien intimida con su espada a un
Adan sufriente y angustiado, que hace juego con el rostro compungido y
envejecido de Eva; ambos parecen huir avergonzados a causa de su desnu-
dez, mientras enfrentan una llanura palida e inerme que se abre extensa-
mente en el horizonte.

Al respecto, puede resultar llamativo que el pecado original y la expul-
sién de Adén y Eva estén divididos por el Arbol de la ciencia del bien y del
mal, o incluso, podria ser mas interesante el hecho de que Miguel Angel hu-
biera representado el mismo drbol como una higuera, y no como un man-
zano, segun la costumbre. En Génesis no se anuncia que el fruto prohibido
fuera una manzana, aunque si se habla posteriormente de la higuera, de la
cual se extraen las hojas que ocultan la desnudez de la pareja expulsada.
Pero mis alld de la posible traduccién latina de la palabra malum (que en
su traduccién puede referirse al mal o a una manzana, y que coincidia per-
fectamente con la imagen de un fruto prohibido que es a la vez un mal para
el hombre), lo que nos parece central es el arbol como simbolo, pues los
sucesos mencionados giran en torno a este; y no es el unico relato que goza
de esta singular riqueza. En la antigua Grecia ya habia un culto importante
en torno a las deidades olimpicas que se hallaban en relacién con algun tipo
de arbol, como el olivo en el caso de Atenea, o el laurel en el caso de Apolo.
Incluso en la cultura nérdica, destaca el famoso fresno Yggdrasil, que re-
presenta el drbol de la vida y la unién entre los nueve reinos, de los cuales la
tierra es tan solo uno.

En si mismo, el Arbol de la vida es uno de los simbolos més significativos
de la tradicién occidental, pero sobre todo lo es en las religiones mono-

282



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

teistas. Este mismo también estd ubicado en el Paraiso como el Arbol de
la ciencia, y una de sus mds conocidas representaciones es estudiada por
la semiologia mistica de la cébala judia, en la que se representa la forma
en la que el ser humano puede alcanzar la comprensién de Dios a partir
de las sefirot o los diez atributos a través de los cuales el Infinito se revela.
Sin importar de forma inmediata la finalidad particular del relato que uti-
lice dicho signo metaférico, lo que resalta en el arbol como simbolo es la
manera en que logra representar la integracién o la unidad en cada una de
sus partes (raiz, tronco, ramas y frutos). Piénsese en lo que da a entender la
expresion biblica “Arbol de la ciencia del bien y del mal” que deja entrever
una explicita ramificacién de lo multiple a partir de lo uno, o de una dia-
léctica entre lo diferente y lo idéntico. En efecto, antes de la transgresion,
Adan y Eva son creados con una naturaleza impoluta, es decir, totalmente
integrada en todo su ser. Prueba de esto es que Addn, momentos antes de
la creacién de su comparfiera, puede nombrar por su verdadero nombre a
las otras creaturas que se hallan en el Paraiso. No hay obsticulo para saber
lo que son las cosas, su misma aparicion da cuenta plena de todo su ser, y
el primer hombre lo intuye con una claridad consistente. Pero consentir
la desobediencia, al tomar el fruto prohibido, condena a la pareja edénica
a la ignorancia, que solo disipa la sabiduria, y al pecado, que solo disuelve
la gracia. En consecuencia, el resplandor que antes habit6 en el hombre se
eclipsa, y en las penumbras del destierro todo le parece escindido. Ahora ve
en el ser el no-ser, y en el pensar el no-pensar, situacién que no deja de tener
una connotacién evidentemente moral.

Por eso el drbol es un simbolo que expresa aquel paraiso perdido, pero
también la unidad ramificada en tantos sentidos. De alli que en nuestro en-
tendimiento y voluntad no todo sea claridad u oscuridad, después de todo,
estar en la penumbra nos permite decantar la unidad que supone la diver-
sidad. Esta es la razén por la cual pretendemos la integracién de las cosas,
algo bastante analégico, por eso no nos encontramos ni alli ni alld, sino
acd, entre los limites. De alli que ciertos relatos, que fascinan por su ideal
de integracién perfecta o por el hecho de que sus personajes principales
se forman y elevan su espiritu en la busqueda de esa unidad querida por el
hombre, sean tan llamativos Félix o Libro de las maravillas de Raimundo

283



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

Lulio, E/ juego de los abalorios de Herman Hesse, El drbol de la ciencia de
Pio Baroja, El péndulo de Foucault de Umberto Eco, entre otros titulos que
inspiran los 4nimos especulativos y morales, y que nos hablan de la tarea
que el hombre es para si mismo, de cémo nuestra finitud estd marcada por
la infinitud y del inacabado itinerario del conocimiento que pasa de ser una
limitada posibilidad a una posibilidad ilimitada.

Por estas razones, el simbolo del arbol es tan relevante a la hora de hacer
una reflexién sobre la interdisciplinariedad, porque esta misma es arbdrea,
es la forma en la que nuestra época se conecta con una gran tradicién que ha
tratado de buscar la mejor manera de integrar cada rama del conocimiento
humano con las otras. Hoy mds que nunca es evidente que la especializa-
cién de los campos disciplinares escapa a la posesion de un solo individuo,
pues se enfrenta a una imposibilidad de caricter cuantitativo, ya que no
puede ser un especialista en todas las ciencias y llegar a cada uno de los
meandros de la realidad. Por lo que necesitamos de un continuo didlogo, y
de la construccién de redes de investigadores dispuestos no necesariamente
a ser especialistas en otras disciplinas con las que entran en contacto en la
actividad interdisciplinar, sino a tener una apertura responsable para inten-
tar comprender que los alcances de cada esfuerzo especializado de un cam-
po de las ciencias pueden ayudarnos a nutrir nuestro conocimiento de las
cosas. Asi que la interdisciplinariedad no pretende ser lo opuesto al trabajo
cientifico que ya llevan a cabo un sinnumero de disciplinas, y tampoco es
una posicion tedrica o prictica que se oponga a la especializacién discipli-
nar, al contrario, estas son condiciones de posibilidad para llevar a cabo un
proyecto de esta indole, que pueda integrar los alcances de las diferentes
especializaciones con el fin de afrontar problemdticas que tienen caracteris-
ticas complejas, y que por esto mismo necesitan de una dindmica investiga-
tiva que pueda articular metodologias y construcciones cientificas, en favor
de soluciones mas favorables para la sociedad o para la ciencia misma.

Es por esta razén que hemos emprendido un analisis del modelo herme-
néutico mas adecuado para trabajar la interdisciplinariedad, asi como un
estudio general de los fundamentos epistemoldgicos bajo los que se pue-
den integrar las actividades cientificas de las distintas especialidades. Todo
esto cimentado en un realismo filoséfico, pero también cientifico que nos

284



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

permita considerar de forma clara el estatuto ontoldgico de los objetos de
estudio, y la forma en la que su comprension y explicacion se pueden enri-
quecer si sabemos conjugar niveles de abstraccién, de objetividad y de rigu-
rosidad en el trabajo interdisciplinar. Por eso era crucial la propuesta de una
racionalidad analédgica desde la que fuera mas provechosa la convergencia
y asociacién entre las ciencias, y que nos orientara en la manera de pro-
yectar diversas etapas que puedan ser satisfactorias a la hora de responder
a una exigencia interdisciplinar en el marco de una investigacion. Asi que
para explorar esta estructura arbdrea que posee la integracion de la activi-
dad cientifica primero serd pertinente aclarar algunos conceptos que suelen
vincularse con la interdisciplinariedad, como lo son la multi-, la pluri- o la
transdisciplinariedad. Luego pasaremos a definir en qué consiste la inter-
disciplinariedad como tal y hablaremos también de la variedad de formas
en las que se puede trabajar esta propuesta, por lo que vamos a relacionar la
analogia con la forma en la que se podria trabajar un proyecto interdiscipli-
nar, y por tltimo, reflexionaremos en torno a la racionalidad analdgica y su
conexion con este modelo de integracion cientifica que se piensa proponer.

1. La practica disciplinar, entre monodisciplinarie-
b

dad y pluridisciplinariedad

El conocimiento cientifico tiene una gran fecundidad en todas sus ramas
y subespecialidades. Las fronteras de la ciencia son, en este sentido, conti-
nuamente cambiantes, siempre hay nuevos hallazgos que se incorporan al
horizonte de nuestros haberes racionales. Por esta razon, pensamos que era
necesario precisar los tipos de actividad cientifica (investigacion, sistemati-
zacidn, transmisién y aplicacién), porque a través de cada una estas pode-
mos ver los amplios espectros a los que se da cabida en las ciencias existen-
tes. Asimismo, precisamos la forma en la que se constituye cada disciplina.
Entonces evoquemos brevemente lo ya mencionado, una ciencia concreta
se forma estructuralmente a partir de tres dimensiones (ver Figura 14), por
lo tanto, comprende objetivos, métodos y construcciones. Ademads, segin
la finalidad de la disciplina se construye el objeto de estudio de la misma.
Recordemos que el objeto de estudio es una racionalizacion humana que
delimita el aspecto que se estudia de la realidad. Por lo que el sujeto no

285



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

esta construyendo la realidad, més bien parte de los objetivos que tiene un
determinado campo de conocimiento para esclarecer los limites de la onto-
logia regional que le es inherente, de forma que pueda aclarar el tipo de ente
que estudia, su nivel de abstraccién, el punto de vista desde el cual se des-
envuelve su actividad cientifica, y los recursos que utiliza. Es por esto que
los objetivos tedricos y practicos de las disciplinas son de vital importancia,
pues estén relacionados fuertemente con la naturaleza misma de los méto-
dos (Figura 16), que son los caminos que hacen posible las construcciones
cientificas, es decir, los conceptos, los enunciados y las teorias.

Esto es lo que en sentido estricto denominamos disciplina, pero a dife-
rencia de la expresién ciencia (epistemne) con la que también solemos referir-
nos a este conjunto de dimensiones, el concepto “disciplina” (que viene del
vocablo latino disciplina, que quiere decir instruccion) implica un aspecto
formativo, es decir, que todo el cuerpo estructural de cualquier campo del
conocimiento es objeto de aprendizaje, y por lo tanto, también es objeto
de ensenanza. Por consiguiente, cuando hacemos uso de la expresion dis-
ciplina nos estamos refiriendo a la vez al componente epistemolégico, que
hemos desarrollado previamente (capitulo IV), y al cardcter educativo que
esta implicito en todo saber o conocimiento humano. Sin embargo, el fe-
némeno de la especializacién ha provocado una parcelacion de cada campo
cientifico, por lo que emergen subdisciplinas que contribuyen a ponderar
mejor la ontologia regional de cada ciencia. Esto en si mismo no es negati-
vo, ni opuesto a la finalidad del conocimiento cientifico, pero la resonan-
cia de esta especializacién progresiva genera en la comunidad cientifica un
efecto hermético que puede malograr la investigacién, la sistematizacién,
la difusion o la aplicacion de los nuevos conocimientos. El hecho entonces
no es rehuir a la especializacion, sino al efecto hermético que esta misma
puede producir en los contextos del quehacer cientifico, puesto que puede
provocar una univocidad disciplinar, que se refiere a una situacién en la que
los investigadores consideran que la realidad se reduce al aspecto que estu-
dia su ciencia, perdiendo de vista que su objeto de estudio y su ontologia
regional no pueden abarcar los de las otras disciplinas. En la historia de la
ciencia esta usanza ha sido comun, el matematicismo cartesiano y galileano,
el fisicismo kantiano y newtoniano, el positivismo y entre otras muchas co-

286



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

rrientes ideoldgicas han hecho del espectro de su disciplina la forma obje-
tiva y tnica de concebir el mundo. Con el tiempo ha sido menos frecuente
este univocismo disciplinar o monodisciplinariedad, pero aun sigue vigente
en algunos contextos.

Igualmente, debemos estar atentos a otro fenémeno que con cierta fre-
cuencia se presenta, que es el eqm'vocz'smo discip[inar. Esta es una situacion
que suele ocurrir cuando los investigadores pretenden reunir el acervo te6-
rico o préctico de varias disciplinas sin una finalidad clara que las convo-
que, casi como un eclecticismo inmoderado en la que se aplican métodos
o construcciones cientificas de diferentes disciplinas sin que tengan estas
una estructura comun o una razon de ser que justifique su inclusion. A esta
perspectiva la denominaremos pluridisciplinariedad (aunque estamos cons-
cientes que esta expresion es utilizada en otro sentido por Jantsch). Con el
proposito de evitar los polos opuestos de labor especializada de las discipli-
nas, se ha considerado que la interdisciplinariedad puede diluir las barreras
comunicativas entre las mismas ciencias, sin eliminar la autonomia de las
disciplinas, para enfrentar los inconvenientes que se han generado con el
hermetismo que caracteriza al univocismo disciplinar, y evitando las con-
vergencias metodoldgicas o conceptuales que no se adectian a la realidad
del problema estudiado, muy usuales en los planteamientos eclécticos del
equivocismo disciplinar. Por lo que la interdisciplinariedad cada vez tiene
una mayor acogida como una via analdgica, que acoge las exigencias del
problema, y a partir de estas mismas evalta si es pertinente o no la interven-
cién de diferentes disciplinas. Esto lo aclaramos porque no siempre es nece-
saria la relacidn entre las ciencias, ya que las disciplinas pueden seguir sien-
do especialidades de algun aspecto de la realidad sin estar condicionadas al
marco de un proyecto interdisciplinar. Asi que en parte lo interdisciplinar
es idéntico, porque debe haber una unidad epistemolégica que articule los
ambitos de las ciencias que intervienen, sin necesidad de totalizar, y en par-
te es multiple, puesto que da cabida a diversas especialidades, pero delimi-
tando sus aportes y relaciones en el marco de posibilidades que demande el
problema estudiado. Por lo que la interdisciplinariedad también podriamos
concebirla como un modelo disciplinar analégico.

287



Racionalidad analogica y formaa'o’n interdisciplinar

Tabla 14.
Tipos de prdctica disciplinar y los modelos de formacién
Tipo de préctica Monodisciplinar P/undzmpﬁmr . Intm{z's?zplim.r .
disciplinar (Univocidad disciplinar) (Eqmv;hcf;;i disci- (Analofuzjf)d disci-
Modelo. de f"ormacmn Hiperespecialista Generalista Relacional
cientifica

Elaboracion propia.

Advertiamos también que el concepto de disciplina no sélo alude a un
componente epistemoldgico, sino también a uno de cardcter educativo.
Pues como se entenderd el aprendizaje y la ensenanza de la ciencia en re-
petidas ocasiones también se ve asediada por los reduccionismos, que se
plantean desde una perspectiva epistemoldgica, por lo que hay una tensiéon
entre dos tendencias de gran impacto en la formacién cientifica. Por un
lado, tenemos un modelo de formacidn cientifica que se inclina a la hiperes-
pecializacion y termina provocando el efecto hermético del que hablédbamos
hace un momento. Esto desencadena una falsa conciencia de lo que es el
conocimiento cientifico, que impide ver con suficiente claridad la relacién
que tienen las diferentes asignaturas entre si en un proceso de aprendizaje,
porque los mismos contenidos carecen de significado, ya que no se entien-
de como las diversas disciplinas pueden complementarse y enriquecer los
temas que en paralelo se estudian en otras asignaturas. Si cambiamos este
rasgo en la ensefianza de la ciencia, estaremos sefialando cémo comprender
la unidad de esta misma, e incentivar una consciencia mas cultivada inter-
disciplinarmente. Pero para lograrlo también debemos evitar el modelo de
una formacion cientifica generalista, es decir, la que involucra procesos en
los que intervienen diferentes perspectivas disciplinares, que moldean el
espacio de aprendizaje y ensefanza, al introducir conceptos y estrategias
didécticas que nada tienen que ver con las de otras disciplinas. Cuando
cada disciplina es un mundo auténomo que debe tener su propio espacio
educativo, pero integrado de manera adecuada con las otras voces discipli-
nares, que puede resultar provechoso si hay una secuenciacion didéctica y
un planteamiento curricular que corresponda con estas exigencias y con el
nivel de formacién del estudiante.

288



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Razén por la que es indispensable un modelo de formacién cientifica
relacional (o analdgico) que pueda subsanar los problemas de la hiperespe-
cializacién, que ponen un tipo de velo que impide reconocer las relaciones
entre las disciplinas, o en su defecto, la unidad que subyace a la multiplici-
dad de las ciencias, y que a la vez limite la formacién cientifica generalista,
ya que esta misma no puede identificar los criterios que le permitirfan en-
cauzar los espacios de aprendizaje y ensenanza, en los que faltaria profundi-
dad y adecuacién para poder relacionar contenidos y estrategias apropiadas
para vincular los conocimientos y habilidades que se adquieren en procesos
formativos mds integrales. Por ahora no desarrollaremos este punto, pero
volveremos posteriormente sobre el tema. No obstante, esto nos hace pen-
sar que hay una variedad de causas que pueden haber guiado a las ciencias
aver en la interdisciplinariedad una oportunidad de superar ciertas condi-
ciones en las que se ha dado el mismo progreso cientifico, una de estas es la
que corresponde al aspecto de la formacion cientifica, que influye de forma
decisiva en la configuracién del conocimiento.

La interaccion entre las disciplinas puede variar segtin los aspectos que
consideremos. Asi que para mencionar algunos nos remitiremos a Torres

Santomé®

, quien los concibe como modelos, pero nos parece mas adecua-
do tratarlos como posibles causas que pueden influir en el animo interdisci-
plinar. Entre los mds significativos encontramos los aspectos espacio-tempo-
rales, que dan lugar a intereses comunes entre investigadores que comparten
espacios fisicos concretos, o también a momentos en los que confluyen di-
versas especialidades para solucionar una problemitica especifica. Incluso,
uno de los que suele presentarse con frecuencia depende ciertamente de los
aspectos econdmicos, pues no siempre se cuenta con una solida financiaciéon
en los proyectos de investigacion. Lo que obliga a los investigadores a com-
partir instrumentos de recoleccién de informacién o en ocasiones a plan-
tear un proyecto comun que permita llevar a cabo las labores investigativas
de forma conjunta, aprovechando los recursos, muchas veces limitados, a
los que tienen acceso los especialistas. También es frecuente que la interac-
cién disciplinar dependa de los aspectos demogrificos, porque no siempre se
cuenta con el personal apropiado para enfrentar una problematica comple-

145 ].Torres, Globalizacidn e interdisciplinariedad: curriculum integrado, 2da Ed., Madrid, Morata, 1996.
289



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

ja. Esto incentiva a los investigadores a acercarse y, de hecho, a formarse en
otras dreas del conocimiento, puesto que no hay personal capacitado para
ciertas lineas de investigaciéon. Asimismo, la interdisciplinariedad puede
analizarse desde el aspecto de las demandas sociales, pues, como sabemos, las
necesidades socio-culturales presentan ciertas exigencias al conocimiento
cientifico, que se relacionan especialmente con la aplicabilidad e incidencia
que pueden tener ciertos progresos, por lo que muchas veces pueden surgir
nuevos campos disciplinares o hacer coincidir diversas especialidades para
responder adecuadamente a esas exigencias.

Los aspectos epistemoldgicos inciden de forma determinante en cémo se
asume la necesidad de la interdisciplinariedad. Esto lo podemos evidenciar
en los momentos en los que otras disciplinas necesitan acudir a métodos o
construcciones cientificas de otras especialidades para responder a ciertos
problemas inherentes a una ciencia o campo cientifico en particular. Otros
aspectos vinculados o subordinados a este, pueden matizar algunas causas
mds, que inciden en la interaccién entre las ciencias, como las disputas entre
disciplinas, que se presentan cuando un objeto de estudio estd en debate de-
bido a que dos o més disciplinas pugnan entre si para defender su posicién
particular como la especializacién que mds se corresponde con el objeto de
estudio; también encontramos casos en los que es importante la necesidad
de prestigio, pues cuando un investigador ve en peligro la credibilidad de su
especialidad normalmente opta por acudir a las dimensiones epistemol6gi-
cas de otras disciplinas para apoyarse en ellas y asi justificar su valia. Igual-
mente, hay un aspecto significativo que hay que considerar en este sentido,
y es el que concierne al desarrollo de la ciencia, pues claramente la interdis-
ciplinariedad puede ser efecto de la pretension de un progreso constante en
el conocimiento cientifico, un ejemplo podria ser que la interaccién disci-
plinar ocasiona la aparicién de nuevas disciplinas auténomas como ha sido
frecuente durante las dltimas décadas.

Afadiremos a lo mencionado, los aspectos hermenéuticos, que tienen inje-
rencia en los contextos que dan origen a los proyectos interdisciplinares, en
especial cuando un campo cientifico no es cercano a otro en sus niveles de
abstraccion o de objetividad, por lo que interpretar lo ajeno como propio es
clemental ala hora de ir forjando los intereses comunes que los investigadores

290



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

tienen por otras ontologfas regionales. Ademds, de este primer y significativo
acercamiento al sentido de otra disciplina dependeran muchos otros aspec-
tos, como la comprension de las construcciones cientificas de otras ciencias, que se
refiere a la manera en la que cada especialidad asimila conceptos, enunciados
y teorias que pertenecen a otras disciplinas, y que no se reduce simplemente
a entender las diferencias en el lenguaje técnico de una ciencia determinada,
sino que supone comprender cémo los multiples sentidos estén en relaciéon
con su referente. De allf la importancia de las dimensiones sintdcticas, seman-
ticas y pragmaticas entre las disciplinas. Una importancia similar la tiene el
hecho de conciliar los métodos para tener la posibilidad de trabajarlos en con-
gruencia con los motivos de un proyecto interdisciplinar, alli es menester una
actitud dialdgica que esté consciente de los alcances y limites de cada especia-
lidad y los caminos que utiliza para poder obtener sus resultados, por eso es
relevante entender los marcos de posibilidad que puede aportar cada método
para enriquecer la investigacion interdisciplinar. Por tltimo, uno de los fac-
tores hermenéuticos que incide bastante en las pretensiones de la interaccién
entre disciplinas es la convergencia de objetivos y la formacion de nuevos objetos
de estudio, pues el surgimiento de otras especialidades siempre supone mediar
entre las interpretaciones opuestas o entre las posiciones disciplinares que se
disputan un objeto de estudio emergente.

2. La interdisciplinariedad o sobre el modelo de in-
tegracion analogico

La estructura del conocimiento es arboriforme, lo que quiere decir que sus
ramas no estan disociadas de su tronco y mucho menos de su rafz. Hay una in-
tegracion de las partes con su singular proporcidn, pero siempre conforman-
do un todo, por lo que hay unidad aunque persista la diferencia. Pensar las re-
laciones posibles entre lo diverso, sin perder de vista lo idéntico es el reto que
se impone a toda pretensién de plantear convergencias o interacciones entre
las ciencias. Por lo que nos encontramos con oscilaciones en la busqueda de
esta integracion del conocimiento cientifico. En la prictica, se han trabaja-
do multiples modalidades que pretenden subsanar la hiperespecializacién o
los eclecticismos en la actividad cientifica, pero hay serias dificultades para
lograrlo. Asi los intentos de integrar acaban convirtiéndose en reflejo de la

291



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

segmentacion en la que se hallan muchas practicas disciplinares. Este fendme-
no se incentiva con mucha regularidad, por lo que tiende a poner en practica
un modelo de integracion equivoco, que podemos denominar multidisciplinar.
Este modelo consiste en promover la interaccidn entre ciertas especialidades,
pero se enfrenta a la dificultad de proponer marcos comunes entre las ciencias
intervinientes para materializar diversos niveles de relacion.

Por eso en la multidisciplinariedad es corriente una relacién inadecuada
entre las disciplinas porque no logran definir las articulaciones apropiadas
entre las dimensiones epistemoldgicas y hermenéuticas, que son algunas de
las condiciones indispensables, para iniciar cualquier tipo de integracién
disciplinar, por lo que dicha relacidn, al principio, se torna relativista, y es
posible todo tipo de nexo o intercambio entre los distintos dmbitos del
conocimiento, pero con el tiempo, termina volviéndose escéptica, porque
cada investigador cierra el espectro de relaciones posibles a su propio con-
texto disciplinar, por lo que acaba poniendo en duda cualquier tipo de con-
vergencia metodolégica o conceptual a la que se pueda dar cabida, ya que
estas mismas no cumplen los pardmetros de su propio campo disciplinar.
Esto sucede porque los investigadores no identifican los acervos comunes
en los que si podrian estar de acuerdo, y concluyen su labor con la entrega
de investigaciones especializadas, que exploran con profundidad el objeto
de estudio o problema particular desde el discurso de su disciplina, pero sin
haber enriquecido su labor cientifica con cambios y descubrimientos que se
generan a causa de la interaccién con otras ciencias.

Asi como el eclecticismo inmoderado puede ocasionar la imposibilidad
de generar lazos entre las ciencias, también una posicién demasiado restric-
tiva puede ocasionar una falsa conciencia de lo que supone la interacciéon
entre las disciplinas como se evidencia en el modelo de integracion univoco,
que llamaremos transdisciplinar. En palabras de Nicolescu, uno de sus mas
conocidos representantes,

la transdisciplinariedad concierne, como el prefijo “trans” lo indica, lo que
estd alavez entre las disciplinas, 4 través de las diferentes disciplinas y 7zds
alld de toda disciplina. Su finalidad es la comprehension del mundo presen-
te en el cual uno de los imperativos es la unidad del conocimiento'®.

146 B. Nicolescu, La transdisciplinariedad. Manifiesto, trad. M. Vallejo, México D. F., Multidiversidad Mun-

292



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Algunas precisiones de caracter filoldgico serfan ttiles para aclarar el sentido
que implica la expresion trans-disciplinariedad. Lo que indica el prefijo #7a7s no
es literalmente “entre” sino “de un lado al otro’, es decir, no caracteriza una posi-
cién sino un desplazamiento. En cambio el prefijo inter es un vocablo latino que
si se puede traducir como “entre”. Por esta razdn, transdisciplinariedad no se pue-
de identificar con la expresion “entre las disciplinas’, esto més bien es a lo que se
refiere la interdisciplinariedad. Ahora, #7275 tampoco significa “a través” (través
viene de #rans, de un lado a otro; versus, volteado), ya que esta es una expresién
compuesta que quiere decir “por medio de” o “entre’, y tal vez sea esta la inferen-
cia que conduce a Nicolescu a establecer que el prefijo #7ans abarca los sentidos
alos que alude la cita anterior, pero son erroneos porque devienen de la palabra
través, y no del prefijo trans. Sin embargo, #rans si puede traducirse a espafiol
como “més alld’, incluso alude también a la locucién “por encima de”. Insistimos
en esto porque lo que llegaria a significar trasndisciplinariedad, al menos en el ul-
timo sentido en el que la concibe Nicolescu, es un ir “mas alld” de las disciplinas,
estar “por encima de” la diversidad disciplinar, casi como una macro-disciplina
o un sistema total que se separa de las interacciones entre las ciencias para tras-
cenderlas. De esta pretension diferimos porque establece un modelo integrador
univoco, que no le deja espacio a la autonomia de las disciplinas, al proponer una
Ginica estructura integradora del conocimiento cientifico.

Esto es lo que se refleja en la transdisciplinariedad de Nicolescu, que re-
duce la realidad a los niveles que son objeto de estudio de la fisica, y muy en
particular de la fisica cudntica. Esta reduccion cientificista no permite con-
siderar ontologias regionales independientes al mundo natural, y les quita
la posibilidad a las ciencias no fisicas de tener su propio estatuto epistemo-
l6gico. Ademas, Nicolescu propone como pilar relevante de su propuesta
transdisciplinar una légica del tercero incluido como un nuevo punto de
partida que emplazaria a la 16gica formal del pensamiento clésico. Uno de
los puntos importantes que cuestiona de la 16gica formal es la manera en
la que se plantea el principio de no contradiccién que, como sabemos, no
s6lo tiene una formulacién légica, sino también ontolégica, pero nos con-
centraremos en la primera que es la que nos interesa. Recordemos que el
principio de no contradicciéon supone que “un mismo predicado no puede

do Real Edgar Morin, 1996.

293



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

afirmarse y negarse a la vez de un mismo sujeto™¥. Por lo que no puedo de-
cir que “el caballo de Bolivar es blanco” y a la vez manifestar que “el caballo
de Bolivar no es blanco” cuando me refiero a la imagen de Palomo, el caba-
llo del libertador, que se encuentra en el Retrato ecuestre de Simdn Bolivar
(1898) de Arturo Michelena (Figura 27). De hecho, aplicar este principio
implica entender la diferencia entre ideas contradictorias y contrarias, es
decir, mientras que blanco y no-blanco (como conceptos enunciados que se
refieren a un mismo sujeto), son ideas contradictorias; blanco y negro son
ideas contrarias. Es muy sencillo entenderlo asi. Pero Nicolescu no parece
considerar esta diferencia como lo vemos en el siguiente apartado:

El desarrollo de la fisica cudntica, tanto como la coexistencia entre el mundo
cuédntico y el mundo macrofisico, han conducido, en el plano de la teoria y de
la experiencia cientifica, al surgimiento de pares de contradictorios mituamen-
te excluyentes (A y no-A): onda y corptisculo, continuidad y discontinuidad,
separabilidad y no-separabilidad, causalidad local y causalidad global, sime-

trfa y ruptura de simetria, reversibilidad ¢ irreversibilidad del tiempo, etc.'*.

Aqui vemos perfectamente la confusion, Nicolescu dice que surge un par
de contradictorios (A y no-A), que son la onda y el corpusculo, pero que una
particula subdtomica se presente en ocasiones como onda y en ocasiones como
corpusculo no supone una contradiccién. Lo contradictorio serfa la no-onda
y el no-corpusculo respectivamente, mientras que lo contrario de la onda es
el corpusculo, y lo contrario del corpusculo la onda, esto seria lo correcto al
menos en la ontologfa regional de la fisica, en cuanto se refiere a la forma en
que se manifiesta una particula subatémica. En la cita anterior, como se pudo
ver, se enuncian otros ejemplos errados de ideas contradictorias que se sola-
pan con algunos ejemplos correctos. No obstante, este error lleva a Nicolescu
a afirmar que por lo mismo el principio de tercero excluido no es congruente
con los niveles de la realidad que estudia la fisica cuantica. Pero veamos en qué
consiste este principio. Segtin Bulla, “entre dos enunciados contradictorios no
se da término medio: si uno es verdadero, el otro es falso; si uno es falso, el otro

149

es verdadero™, por eso se llama principio de tercero excluido.

147 R, Bulla, Nociones preliminares de Légica, op. cit., p. 53.
148 B. Nicolescu, La transdisciplinariedad. Manifiesto, op. cit., p. 25.
149 R, Bulla, Nociones preliminares de Légica, op. cit., p. 53.

294



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Figura 27.

Retrato ecuestre de Simon Bolivar de Arturo Michelena

EAOSR R VS TR A
Adaptado de Retrato ecuestre de Simén Bolivar, de Arturo Michelena, 1898, dispo-
nible en Arturo Michelena - El Nuevo Cojo Ilustrado http://www.elnuevocojo.
com/images/stories/190703/simon%20bolivar%20-%20arturo%20michelena.jpg,
Dominio publico, https: / /commons.wikimedia.org /w/index.php?curid=3458162

295


https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=3458162

Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

Retomemos el ejemplo de la afirmacion “el caballo de Bolivar es blanco”
y la negacion “el caballo de Bolivar no es blanco”, los juicios no pueden ser
ambos verdaderos, ni ambos falsos a la vez, pues si se refieren a la imagen
de Palomo, que ha sido pintada por Michelena, es sencillo determinar que
la primera proposicién es verdadera y la segunda falsa. Esto también es asi
en el orden de los conceptos, si tenemos ideas contradictorias como blanco
y no-blanco, no hay posibilidad para un término medio, pero si tenemos
ideas contrarias como blanco y negro entonces si hay término medio, que
serfa el color gris. Asi que las 16gicas trivalentes, es decir, las que aceptan
entre las ideas o los juicios contradictorios un término medio, pueden estar
errando al confundir la contradiccién con la contrariedad, que son clara-
mente distintas. De alli que una légica del tercero incluido, tal y como la
propone Nicolescu, carece de justificacion y no puede ser valida en ningun
contexto, ni siquiera para su propuesta de los niveles de realidad (macrofi-
sico y microfisico), vistos desde la fisica cudntica. Hemos hecho estas preci-
siones para entender lo que puede desencadenar un modelo de integracion
univoco del conocimiento cientifico, que en este caso toma una teoria sobre
el mundo fisico y la convierte en una version totalizadora de la realidad.
Esta forma de concebir lo que son las cosas coincide con el ir “mas alld” de
las disciplinas sin respetar su autonomia y estatuto epistemoldgico, por lo
que no es adecuado el término transdisciplinariedad para aludir a la interac-
cién entre las diferentes especialidades del conocimiento cientifico.

Desde luego, algunas propuestas, como la de Jean Piaget, consideran
que la transdisciplinariedad podria ser concebida como una etapa superior
de integracién entre las disciplinas, en sus propios términos “se trataria de
una teorfa de sistemas o de estructuras, que incluyera estructuras operativas,
estructuras regulatorias y sistemas probabilisticos, y que unirfa este sistema
de probabilidades por medio de transformaciones reguladas y definidas.
Pero corresponde al matemdtico decirnos mds sobre ello...””*. De hecho, es
lo que anuncidbamos, un sistema general que globalice en una tnica estruc-
tura la dindmica de la actividad cientifica, y consideramos que esta concep-
ci6én es utdpica porque en la practica no es posible algo asi. Incluso, este es

150 . Piaget, “La epistemologia de las relaciones interdisciplinares”, en Apostel, Leo et al., Interdisciplina-
riedad. Problemas de la ensefianza y la investigacion en las universidades, op. cit., p. 81.

29



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

otro ejemplo de modelo de integracién univoco porque como se ve al final
de la cita, Piaget considera que esto debe quedar en manos del matematico,
por lo que volvemos a atomizar bajo un solo esquema los espacios que cada
disciplina ha conquistado con el tiempo, y que si bien pueden estar relacio-
nados con otros, esto no implica que por esto su singularidad deba desa-
parecer. Pero tal vez esta tltima declaracidn, con la que cierra su escrito, se
deba a la gran influencia que tiene Ludwig von Bertalanfty, quien propuso
la teorfa general de sistemas, pensada como una disciplina encargada de for-
mular y confirmar la validez de sistemas susceptibles de ser generalizados.

Podemos muy bien buscar principios aplicables a sistemas en general, sin
importar que sean de naturaleza fisica, bioldgica o socioldgica. Si plan-
teamos esto y definimos bien el sistema, hallaremos que existen modelos,
principios y leyes que se aplican a sistemas generalizados, sin importar su
particular género, elementos y fuerzas participantes’’.

En este sentido, la concepcién de Piaget se halla bastante cercana a la
de Bertalanfly, pues comparten una visién univoca frente a la transdiscipli-
nariedad, a partir de la cual se plantea una reduccién de las interacciones
entre las ciencias a una estructura macro-disciplinar, inspirada en el leguaje
formalizado de las matematicas que estableceria las posibles convergencias
de la actividad cientifica y las regularia gracias a que se encuentra “por enci-
ma de” cualquier tipo de especialidad. Cuando la teoria general de sistemas
es sin mas otra disciplina, que hace parte de la esfera de las ciencias exac-
tas. Vuelve a ser reiterativo el ciclo de una posicién univoca, en este caso
para intentar integrar el conocimiento cientifico, porque si antes Galileo y
Newton habian planteado reduccionismos en la historia de la ciencia para
explicar los fenémenos fisicos, ahora Nicolescu y Piaget proponen una con-
cepcién fisicista y matematicista de la interaccién entre las disciplinas, que
termina identificindose con la expresion transdisciplinariedad.

Con 4nimo de mantener una distancia prudente con este modelo de in-
tegracién univoco o transdisciplinar, proponemos una via intermedia entre
los opuestos, pero sin eliminar la tensién que existe entre la multidisciplina-
riedad y la transdisciplinariedad (ver Tabla 15). Es mds, esta via intermedia

151 L. Bertalanffy, Teoria general de los sistemas, trad. ]. Almela, México D. F., Fondo de Cultura Economi-
ca, 2019, p. 33.

297



Racionalidad analogica y formaa'o’n interdisciplinar

que conciliard ambas posiciones toma de lo multidisciplinar la diversidad
de perspectivas que intervienen en una interaccion entre especialidades, y
que en realidad caracteriza las etapas iniciales de una investigacion que co-
bija una intenci6én de convergencia entre las actividades cientificas de varias
disciplinas, en esto estamos de acuerdo con Piaget al considerar que esta es
la primera etapa de un proceso que pretenda cierta integracion cientifica.
Pero si el objetivo es precisamente dicha integracién, lo fundamental sera
desde el principio asegurar los criterios que permitirfan la concrecién de
un proyecto disciplinar, asi que esta primera etapa no serd como tal multi-
disciplinar, pero sf cercana a esta misma. Pero lo relacionado con las etapas
se desarrollara mis adelante. Ahora bien, es primordial que de lo transdis-
ciplinar también podamos tomar lo valioso, pues uno de los aspectos que
se deben rescatar en toda interaccion entre las disciplinas es justamente la
inclinacién hacia la unidad del conocimiento. Este es un factor fundamen-
tal, porque como lo aclardbamos el conocimiento tiene una constituciéon
arbérea que unifica, pero sin trascender la diversidad, y esto es lo que nos
separa de una posicion transdisciplinar. Mientras que desde este punto de
vista autores como Nicolescu o Piaget piensan que se debe alcanzar una
especie de sistema general que vaya “mds alla” de las disciplinas y las subes-
pecialidades, nosotros insistiremos en lograr una posicién que medie entre
lo multiple y lo uno. A esta posicion la llamaremos modelo de integracion
analdgico o interdisciplinar.

Tabla 15.

Formas de interaccion y de integracion entre las disciplinas

Formas de

interaccion entre

Cientificismo de la

Relativismo de las

Proporcionalidad de

U macro-disciplina disciplinas las disciplinas
disciplinas
Modelos de Transdisciplinar Multidisciplinar Interdisciplinar
integracion (Univoco) (Equivoco) (Analdgico)

Elaboracion propia.

298




Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Pero para poder entender mejor qué es el modelo de integracién analé-
gico, empecemos por considerar la acepcion del término modelo y el senti-
do en el que utilizamos esta denominacién. Modelo es una palabra que se
adopta del italiano modello, que es un diminutivo del vocablo latino modus,
que significa manera o medida. Cuando hablamos de modelo entonces es-
tamos diciendo que este comporta una medida, digamos también una pro-
porcidén o analogia, porque desde el punto de vista de la teoria de los signos
el modelo es una representacién o un signo formal, que se ajusta ala medida
de su referente. Lo interesante es el hecho de que el modelo se convierta
en una manera de representar algo objetivo, pero que a la vez retna en si
mismo algo subjetivo. El modelo es pues un mediador entre el referente y
el sentido, incluso es un puente entre lo tedrico y lo practico, a fin de cuen-
tas es por esto que su forma de darse al entendimiento es analdgica. Por
eso hemos elegido esta expresion para referirnos en varias ocasiones a estas
construcciones tedricas que se han propuesto a lo largo de este proyecto,
porque también pretenden tener un cardcter hipotético que pueda tener
aplicaciones futuras. Después de todo, es por eso que son modelos.

También hemos decidido hacer uso de la expresién integrar (del latin
in-tangere, literalmente no tocar o completar) para marcar una distancia
con la palabra sistema (del griego syn-histemi), que quiere decir “establecer
junto a” o sencillamente “organizar en unidad’, y esto por la resonancia que
esta expresion tiene en las ciencias de la informacién, que han tomado la
teorfa general de sistemas de Bertalanfly, aunque en su sentido clésico po-
dria acogerse sin problema. Razén por la que se ha preferido el concepto
integracion porque implica la accién de completar o de disponer las partes
segtin la naturaleza del todo. Desde luego, lo que integracién nos invita a
pensar es que hay algo que no esta terminado, sino que estd siempre hacién-
dose, que cambia continuamente, y que esas mutaciones o dinamismos no
implican la negacién de la unidad que permanece como un todo. Este equi-
librio interno en el conocimiento cientifico existe, y por esta razén hemos
utilizado la metafora del 4rbol de la vida y del conocimiento, que expresan
esa armonfa entre lo diverso y lo idéntico. Esa constitucion arboriforme no
esta completamente acabada, tal y como la vida del ser humano tampoco lo
estd, por lo tanto, es susceptible de ser modificada y, sobre todo, de ser per-

299



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

fectible. Estas acotaciones breves nos permiten entender que el modelo de
integracién analdgico es un signo formal que representa la diversidad de las
ciencias, pero también su unidad como formas del conocimiento humano,
y cuyas semejanzas les permiten entrelazarse de formas variadas, a pesar de
sus desemejanzas epistemoldgicas y hermenéuticas. Esto es lo que podemos
llamar interdisciplinariedad.

3. Clases de interdisciplinariedad y sus niveles de
aplicacion

No estd en nuestras manos llevar a cabo una exposicion exhaustiva de las
posibles formas de concebir las interacciones entre las disciplinas, y mostrar
cada una de sus formas o proyecciones. Esto no es menester en este abordaje,
porque serfa casi como tratar de mostrar las regulaciones de un juego de los
abalorios, y queremos més bien dar algunas pautas para implementar la prac-
tica interdisciplinar. Por eso vamos a acometer un esbozo general y esque-
madtico que sea mas orientativo que normativo. Como ya comprendemos el
marco general de la propuesta interdisciplinar y su relacién con el concepto
de analogfa, retomaremos las distinciones que se han realizado en el capitulo
I1, donde hemos hablado sobre las clases de analogia y la metodologia de la
hermenéutica, pero también volveremos sobre las aclaraciones realizadas en
el capitulo IV, ya que hemos consignado alli las dimensiones epistemoldgi-
cas que estructuran a toda ciencia, y desde luego, rescataremos del capitulo
V los grados de abstraccién y de objetividad que hacen parte del realismo fi-
loséfico y de la racionalidad analdgica, en cuanto son aspectos que confluyen
en la aplicabilidad de este modelo de integracion interdisciplinar.

Iniciemos entonces con las clases de interdisciplinariedad (ver Tabla 16)
segiin la causa de la integracion. Aqui podemos hablar de una subdivision
que se relaciona con el objero de estudio material, pues las disciplinas pueden
interconectarse debido a que existe una seccién de la realidad que compar-
ten, aunque la estudien desde distintos puntos de vista, como el pensamien-
to, que puede ser estudiado por la légica pero también por la psicologia,
solo que la primera estudia la rectitud del pensamiento y la segunda en
cambio investiga lo que es el pensamiento y sus procesos; pero las discipli-
nas también se pueden relacionar si tienen en comun un objeto de estudio

300



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

formal, esto quiere decir que las ciencias estudian el mismo aspecto del ob-
jeto material, pero lo hacen desde una perspectiva y recursos distintos, por
esta razén cuando coinciden dos o mds disciplinas en un tnico objeto de
estudio formal se pueden consolidar nuevas especialidades o subespecia-
lidades, como puede ser el caso de la bioquimica (biologia y quimica) o la
sociolingiiistica (sociologia y lingiiistica). Esta subdivision segtin el objeto
de estudio formal esta bastante cercana a lo que suelen denominar momen-
to transdisciplinar, pero no implica la superacion de las disciplinas como
lo hemos aclarado més arriba, sino que estamos ante el surgimiento de una
nueva parcela del conocimiento cientifico, gracias a que el horizonte que se
disputan esas 4reas de la ciencia (como la biologfa y la quimica) estd muy
cercano a la identificacidn, asi que los investigadores toman consciencia de
que esto estd més alld de los alcances objetivos de las disciplinas originarias,
y por esta razén deciden plantear una subespecialidad (como la bioquimi-
ca) que pueda profundizar un aspecto hibrido de la seccién o parte de la
realidad que ya estudian las disciplinas originarias.

Esto es lo que concierne al objeto de estudio, pero la interdisciplinarie-
dad segun la causa de la integraciéon también puede subdividirse a partir de
los métodos y las construcciones cientificas. Para explicar las relaciones in-
terdisciplinares teniendo presente los 72¢todos, tenemos que volver sobre la
Figura 16, alli se ilustran las diferentes formas en las que pueden concebirse
las interacciones entre las ciencias desde el punto de vista de los métodos en
cuanto tienden al orden ideal y al orden real respectivamente. S6lo se debe
tener presente que los métodos se pueden integrar de formas distintas, pro-
ponemos las siguientes relaciones:

1) Relacion interior, que surge de dos maneras. La primera sucede enzre
métodos de la misma clasificacién (recordemos que en la Figura 16 hay
seis grupos, asi que sucede en el interior de cada grupo). Por ejemplo,
el mérodo sintético y analitico se pueden relacionar de esta manera,
ya que pertenecen a la clasificacién segtin el modo como se procede.
La segunda acontece al interior de la clasificacion de los métodos (ver
Figura 16, hay unos métodos que se encuentran al interior del dia-
grama), por lo que las relaciones se presentan en el orden real. Por
ejemplo, el método analitico se puede vincular al inductivo.

301



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

2)  Relacidn exterior, que también surge de dos maneras. La primera su-
cede entre métodos de diferentes clasificaciones, por lo que es posible
que los mérodos interactiien con otros de distinta naturaleza, siem-
pre y cuando se mantenga una coherencia en la forma en la que se
articulan. Por ejemplo, el método sintético se puede relacionar con
el método experimental, sélo si lo que se estd experimentando sensi-
blemente debe presentarse al final conformando un todo. La segunda
acontece al exterior de la clasificacion de los métodos (ver Figura 16,
hay unos métodos que se encuentran al exterior del diagrama), por
lo que las relaciones se presentan en el orden ideal. Por ejemplo, el
método general se puede vincular al deductivo.

Pero estas relaciones entre los métodos no se agotan en lo que el diagrama
de la Figura 16 representa, porque depende también de la convergencia entre
unas ciencias concretas que estdn interactuando, y habria que conocer cuéles
son estas ciencias y si la naturaleza de los métodos que intervienen es realmen-
te benéfica para el proyecto interdisciplinar. Esto lo veremos mds adelante.
Otra aclaracién que es necesaria se atiene al hecho de que los métodos de la
Figura 16 son formulaciones holisticas que tratan de abarcar la gran diversi-
dad de métodos particulares que pueden aplicar las disciplinas, pero es evi-
dente que no estan contemplados todos los posibles métodos de tantas espe-
cialidades, pero pueden tener alguna semejanza con los que se indican en este
diagrama. Podriamos explicar esto con el siguiente ejemplo: las lenguas cldsi-
cas, al igual que las lenguas modernas, tienen métodos para ser aprendidas o
ensefadas, normalmente para permitir una mayor inmersion del estudiante
en estas mismas se acude a un método llamado inductivo-contextual, al que
el maestro acude para capacitar al aprendiz del nuevo idioma. Como se verd
este es un método que se utiliza para la ensefianza de una lengua, es un méto-
do particular que se aplica en contextos especificos a nivel educativo, pero se
vincula a las clasificaciones del diagrama de la Figura 16. Esto no quiere decir,
como lo indicdbamos, que todo posible método esté representado en dicho
diagrama, pero si puede ofrecer una orientacién para trabajar en actividades
que exijan una colaboracién mutua entre métodos distintos.

La otra clasificacién mencionada concierne a las construcciones cientzﬁ—
cas, que como sabemos comprcndc conceptos, enunciados y teorias. Estas

302



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

interacciones pueden variar, ya que pueden ser de cardcter adaptativo, pues
una ciencia puede tomar alguna de estas construcciones cientificas de otra
especialidad e incorporarla a su acervo disciplinar; también pueden ser de
cardcter convergente, puesto que dos o més disciplinas pueden trabajar en
conjunto para que sus construcciones cientificas puedan articularse y ma-
tizar aspectos que no podrian ser vistos si no existiera esta interaccién; y
claramente pueden ser de cardcter creativo, porque la integracion disciplinar
permite constituir nuevas construcciones cientificas como resultado de una
relacion hibrida entre diferentes especialidades. Sin embargo, también se
deben respetar los aspectos de objetividad y rigurosidad para que estas rela-
ciones sean factibles y funcionales, pero especialmente deben corresponder
con lo que el objeto de estudio o el problema exija a las ciencias participan-
tes en esa relacion interdisciplinar.

Para cerrar este primer grupo de clasificaciones, se puede tener presente
que las relaciones entre las disciplinas también dependen de su finalidad.
Esta misma puede ser de cardcter especulativo, cuando los alcances de la
convergencia interdisciplinar son més de cardcter tedrico, como puede pre-
sentarse en la interaccidn entre antropologia filoséfica y gnoseologfa; pero
asimismo podria tener un cardcter aplicado, en virtud de que tiende a una
relacién interdisciplinar mas préctica, como se confirma en la integraciéon
disciplinar que podria manifestarse entre la fisica y la astronomia. Estas for-
mas en las que es posible la interdisciplinariedad son cruciales. Incluso, son
la condicién de posibilidad para que cualquier tipo de interaccién inter-
disciplinar sea posible, porque algo que debe esclarecer todo proyecto de
esta indole es su teleologia. De los objetivos o fines dependerdn las demas
formas de interaccion cientifica. Este aspecto serd relevante en las etapas de
consolidacién de una investigacién que pretenda ser interdisciplinar. Eso
si, la finalidad es importante, pero también es vital la naturaleza del proble-
ma a tratar, porque no todo puede ser visto desde la interdisciplinariedad.
Las dreas puras, las especialidades y subespecialidades tienen sus propios
objetos de estudios y problemas de investigacién, asi que no podemos apli-
car siempre la interdisciplinariedad. Por esa razdn, es central que podamos
interpretar cudndo es necesario y cuidndo no es necesario aplicarla, y esto
dependerd también de la sutileza de los investigadores.

303



Racionalidad analogica y fotmacio'n interdisciplinar

Tabla 16.

Interdisciplinariedad segun la causa de la integracién

Causa de la integracion Subdivisiones

Objeto de estudio material

Segun el objeto de estudio

Objeto de estudio formal

Relacién interna
-Entre métodos de la misma clasificacién
-Al interior de la clasificacién general

(ver Figura 16)

Segun los métodos

Relacién externa
-Entre métodos de diferente clasificacién
-Al exterior de la clasificacion general

(ver Figura 16)

Cardcter adaptativo

Segun las construcciones cientificas Caracter convergente

Caricter creativo

Especulativa

Segun la finalidad
Aplicativa

Elaboracion propia.

En la Tabla 16 podemos ver cudles son las causas de la integracién, que
son significativas en un proyecto interdisciplinar ya que aclaran la razén por
la cual interacttian las ciencias, pero esto no esclarece cdmo las disciplinas se
integran con las demas, asi que expondremos tres clases de interdisciplinarie-
dad que complementan la anterior clasificacién y responde a esta inquietud.
La primera plantea una interdisciplinariedad segrizn la contribucion de las disci-
plinas en la integracion, que hace referencia a la forma en la que se vincula una

304



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

0 varias ciencias con otras para trabajar en conjunto. Para esto acudiremos a
la analogfa de atribucién que opera a partir de la existencia de un analoga-
do principal, y varios analogados secundarios que se ordenan a este ultimo.
Porque asi sucede en el caso de las ciencias, puesto que es usual en una inves-
tigacién interdisciplinar, que nos encontremos con una o varias ciencias que
participan en la investigacién de manera principal y una o varias que lo hacen
de manera secundaria. ¢Pero qué es lo que determina la forma en la que par-
ticipan las disciplinas en una investigacion? Los criterios ya los conocemos, y
son precisamente las causas de la integracion. En consecuencia, mientras la fi-
nalidad y el objeto de estudio son las causas que determinan que una discipli-
na contribuya en la integracién interdisciplinar de forma principal, el método
y las construcciones cientificas lo hacen pero de forma secundaria.

Segun esto, las ciencias, cuya finalidad y objeto estudio se adecten a los
de un proyecto interdisciplinar, se llamaran propia y estrictamente interdisci-
plinares, en cambio, aquellas ciencias, cuyos métodos y construcciones cien-
tificas sean pertinentes para un proyecto interdisciplinar, serdn extensiva y
latamente interdisciplinares. Esto va de la mano con la segunda clasificacion,
que plantea una forma de interdisciplinariedad segiin la participacion de las
disciplinas, que puede ser intrinseca, cuando las disciplinas que se integran
coinciden con la finalidad y el objeto de estudio del proyecto interdisciplinar
s6lo que una de las ciencias lo hace en mayor grado que otras, o también pue-
de ser extrinseca, cuando las disciplinas que intervienen lo hacen para apoyar
la investigaci(')n con sus métodos y construcciones cientificas, mientras que
una o varias ciencias contribuyen de forma principal. Lo que quiere decir que
en la interdisciplinariedad intrinseca las ciencias que se vinculan para trabajar
conjuntamente siguen un orden interno, en el cual una de las disciplinas es el
analogado principal y las demas son los analogados secundarios, con respecto
ala finalidad o el objeto de estudio del proyecto interdisciplinar. En cambio,
en la interdisciplinariedad extrinseca hay una o varias ciencias que se convier-
ten en el analogado principal, pues se identifican con el fin y el objeto del
proyecto interdisciplinar, pero ala vez una o varias disciplinas ocupan el lugar
de los analogados secundarios, porque se hace acopio de sus métodos o cons-
trucciones cientificas para desarrollar la investigacion, pero no se toma todo
su acervo disciplinar. Asimismo, estas dos formas de interdisciplinariedad

305



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

que hemos enunciado se pueden llegar a combinar, si el proyecto lo amerita.
Por ultimo, hay una tercera clasificacién que se integra a las ya mencionadas,
y es la interdisciplinariedad segiin la cantidad de disciplinas que se relacionan,
esta se subdivide en tres grupos, a saber, de una a otra disciplina, de varias a
otra disciplina 'y de varias a otvas disciplinas.

Ahora podemos poner un caso hipotético que nos permita entender lo
anterior, y que encontramos sintetizado en la Tabla 17. Si el proyecto inter-
disciplinar consistiera en un problema de observacion celeste, posiblemen-
te una de las ciencias que se veria implicada seria la astronomia, y segtin las
particularidades del mismo problema, se podria exigir al proyecto integrar
a otras disciplinas. Por ejemplo, si se debe atender a los factores que in-
tervienen en el desplazamiento del cuerpo observado, o si necesito saber
cémo el lugar, en el que se sittian las coordenadas de la observacién, estd
alterando la percepcion del fendmeno celeste, se evaluaria la necesidad de
integrar a ciertas especialidades. Ya sabemos que por la naturaleza del pro-
blema la astronomia estd implicada como una ciencia que debe intervenir
de forma principal, mientras que la fisica y la geografia pueden ser las otras
disciplinas con las cuales se integraria, pero lo harfan de forma secundaria;
esto seguin la contribucién de las disciplinas, pues la astronomia estd mas
proxima a la finalidad y al objeto de estudio que constituye el problema.
Incluso notamos que segun la participacion de las disciplinas, el proyecto
plantea una interdisciplinariedad intrinseca y extrinseca, porque tanto la
astronomia como la fisica tendrian que ver con la finalidad y el objeto de
estudio del proyecto propuesto, pero lo hacen en un grado diferente, pues
la astronomia tiene mayor relevancia que la fisica. Pero la investigacién se
apoya de manera momenténea en la geografia para solventar un impase que
se puede solucionar sin necesidad de vincular de lleno a la disciplina, por
lo que aqui la geografia hace las veces de analogado secundario, porque la
investigacion se apoya en sus construcciones cientificas para que estas mis-
mas sean aplicadas en un caso concreto. Y, por tltimo, nos damos cuenta
de que segun la cantidad de disciplinas que participan en esta integracién se
evidencia que la relacién interdisciplinar se configura entre una ciencia (la
astronomia), que interviene de forma principal, con otras ciencias (la fisica
y la geografia), que lo hacen de forma secundaria.

306



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Tabla 17.

Interdisciplinariedad segin la analogia de atribucién

Clases de interdisciplinariedad ..
, , . ‘s Subdivisiones
segln la analogia de atribucion

Propia y estrictamente interdisciplinares
Segun la contribucién de las disciplinas en
la integracién

Extensiva y latamente interdisciplinares

Participacion intrinseca

(Finalidad y objeto de estudio)

Segun la participacioén de las disciplinas

Participacion extrinseca

(Métodos y construcciones cientificas)

De una a otra disciplina

Segun la cantidad de disciplinas que se

X De varias a otra disciplina
relacionan

De varias a otras disciplinas

Elaboracion propia.

Con esto previsto, continuaremos con otra de las clasificaciones de la in-
terdisciplinariedad, segiin la division del conocimiento cientifico (ver Figura
28). Retomaremos para esto lo abordado en el capitulo IV, especialmen-
te lo que se ha mencionado en torno a la Figura 15, donde vefamos una
relacién global sobre la ciencia. Justamente la primera subdivisién de esta
clasificacién tiene que ver con lo que relaciondbamos en esta figura, pues la
integracién entre las disciplinas puede entenderse segrin la clase de ciencia
que participe en una investigacion interdisciplinar. Entendemos por clase
de ciencia el género mds universal después de la categoria “conocimiento
cientifico”. Como ya sabemos hay dos ramas principales en las clases de
ciencias: las ciencias sapienciales, que, asi como lo considera Artigas, son
una sintesis unitaria de las diversas formas del conocimiento, y las ciencias
particulares, que tienen un cardcter més especifico y restringido en cuanto
les corresponde una parcela del saber.

307



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

Pero la integracién no solo depende de las clases de ciencia, también se
puede concebir segrin el tipo de ciencia, que es la segunda subdivisién. La ti-
pologia cientifica sigue siendo un género universal, pero mds restringido en
su extension si lo comparamos con las clases. Los tipos de ciencia que hemos
presentado son cinco, los primeros dos son las ciencias teoldgicas y las cien-
cias filoséficas, que se subordinan a la clase de ciencias sapienciales, y los tres
restantes son las ciencias formales, las ciencias humanas y las ciencias natura-
les, que se ordenan a la clase de ciencias particulares. Esta subdivisién es clara-
mente perfectible, por ejemplo, el impacto que han tenido las ciencias aplica-
dasy artisticas durante toda la historia del pensamiento evidencia que ciertos
ambitos del conocimiento no siempre han tenido su legitimidad epistémica.

Esto, desde luego, haido cambiando con el tiempo, pues en la actualidad
no dudamos en reconocer que existen las ciencias de la salud, las ciencias ad-
ministrativas, las ciencias ingenieriles, las tecnociencias y otro tipo de disci-
plinas que se han venido integrando con el paso del tiempo, pero no deja de
existir cierta renuencia a aceptar que también existen ciencias artisticas. Asi
que incluiremos un sexto tipo de ciencias que hacen parte de la clase de las
ciencias particulares, y que llevardn la denominacion de ciencias aplicadas
y artisticas, sblo que no desarrollaremos sus implicaciones epistemolégicas,
puesto que excede nuestro propdsito, pero lo que si es cierto es que estas
disciplinas son un buen ejemplo de ciencias hibridas, es decir, de formas de
conocimiento que han surgido a partir de ejercicios interdisciplinares, que
si bien no han sido tematizados de esta manera, no por esto dejan de ser
un fenémeno de relevancia en la historia de la formacién de las disciplinas.

Y si las clases de ciencias dan paso alos tipos de ciencia, también es preciso
considerar que la interaccién entre disciplinas es posible segtin el campo cien-
tifico. Esta es una categoria particular, pues es menos extensa que las anterio-
res, y engloba las ciencias individualmente consideradas. Su divisién, como ya
lo hemos visto, es mds numerosa y la podemos entender mejor si la relaciona-
mos con los tipos de ciencia. En el caso de las ciencias teol6gicas tenemos dos
campos, las ciencias especulativas y las ciencias précticas. Si reparamos en las
ciencias filosoficas, tenemos cuatro campos, a saber, ciencias del ser, ciencias
del hombre, ciencias del mundo y ciencias de Dios. Ademds, si examinamos
las ciencias formales, hallamos dos campos en concreto, las ciencias puras y

308



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

las ciencias mixtas. Es mas, una subdivisién similar se presenta en las ciencias
humanas, solo que estas se dividen en ciencias ideales y en ciencias reales. Y se
presenta el mismo fenémeno en las ciencias naturales, pues también son dos
sus campos, las ciencias fisicas y las ciencias bioldgicas. Finalmente las cien-
cias aplicadas y artisticas se dividen en tres grandes campos, ciencias aplicadas,
cuyo estatuto epistemoldgico tiende a ser mds practico que teérico como en el
caso de las ciencias de la salud y las ciencias administrativas; ciencias artisticas,
que tienen un cardcter técnico asociado con el valor de lo bello y lo sublime,
como las artes en general, y las ciencias tecnoldgicas y tecnocientificas, que
normalmente hacen referencia a disciplinas ingenieriles o hibridas que se han
venido desarrollando como técnicas o tecnologias y que actualmente cuentan
con un estatuto epistemoldgico definido, como la biotecnologia, el diseno
digital, la robética, la nanotecnologia etc.

De esta forma, una ciencia o disciplina concreta tiene un género proximo
y una diferencia especifica, porque puede ser definida por su tipo y campo,
incluso es posible hacer lo mismo con las especialidades o subdisciplinas,
que son partes en las que se divide una ciencia. Esta relacién entre la clase,
el tipo, el campo, la ciencia o disciplina y la especialidad o subdisciplina la
podemos ver en la Figura 28, ademas hemos incluido en el diagrama las
posibles relaciones entre las disciplinas tomando como referente los tipos
de ciencias, con el fin de ilustrar lo que supone la integracién interdisci-
plinar. Aclaramos nuevamente que no pretendemos con esto hacer una
presentacién absoluta del extenso drbol del conocimiento, pero podemos
orientarnos con algunas de estas precisiones que son susceptibles de sufrir
modificaciones. El conocimiento humano no es estatico, al contrario, estd
en continuo dinamismo, y la clasificacién que hoy esta vigente, tal vez en
un futuro préximo no lo esté. Pero esta divisiéon nos puede ser util en el mo-
mento de trabajar la interdisciplinariedad que es precisamente el propésito
de este breve apartado.

Ahora analizaremos otro de los tipos de interdisciplinariedad segiin la
relacion entre las disciplinas. Como ya lo hemos aclarado, las ciencias pue-
den estar integradas de tres formas posibles, de forma multidisciplinar,
puesto que es una relacién donde prepondera la diferencia y, por lo mismo,
es equivoca; de forma transdisciplinar, pues es una relacion de identidad

309



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

que atomiza lo diverso, por su naturaleza univoca; y de forma interdiscipli-

nar, ya que da cabida a una relacién que es en parte idéntica y en parte dife-

rente. Asi que vamos a explorar esta forma de integracién para profundizar

lo que se ha dicho al respecto previamente. Como esta forma de relacién

interdisciplinar es analédgica (o proporcional), podemos pensar al menos

tres formas de relacién proporcional:

1)

Relacion de proporcion idéntica: Como la expresion lo indica, las cien-

cias que tienen esta relacién guardan una semejanza que tiende hacia

la identificacién, por lo que las especialidades pueden coincidir entre

si cuando son homélogas segtin el campo cientifico, el tipo de ciencia

y la clase de ciencia.

a)

Segﬂn el mismo campo cz'em‘zﬁco, que supone una interaccion en-
tre disciplinas que pertenezcan a un mismo campo, COmo suce-
derfa entre la geologfa y la mineralogia que son ciencias fisicas, o
también entre la politica y el derecho que son ciencias ideales.

Segiin el mismo tipo de ciencia, pues a pesar de que las discipli-
nas que se relacionan no hagan parte del mismo campo cienti-
fico, si coinciden en la tipologia cientifica, como lo podriamos
observar en la interaccién que habria entre la mineralogia y la
ecologia, que pertenecen a campos distintos, pues la primera
es una ciencia fisica y la segunda es una ciencia bioldgica, pero
tienen en comun el hecho de pertenecer a las ciencias natura-
les. Algo similar llegaria a presentarse entre la economia y la
politica, ya que la primera es una ciencia real y la segunda una
ciencia ideal, y en esto difieren pero comparten el mismo tipo
de ciencia, puesto que ambas son ciencias humanas.

Segtin la misma clase de ciencia, las disciplinas que se integran
no tienen la misma tipologia cientifica, pero coinciden en una
misma clase. Esto se podria presentar cuando hay una interac-
cién entre el derecho y la ecologia, que no hacen parte del mis-
mo tipo de ciencia, ya que el derecho es una ciencia humanay
la ecologia una ciencia natural, pero pueden integrarse por el
hecho de ser ciencias particulares.

310



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Esta forma de relacionar a las disciplinas se puede dar en todas las clases,
tipos y campos cientificos, siempre que se tenga presente la identidad de la
clase, del tipo o del campo al que haga referencia. Pero es importante no
perder de vista que hay riesgo de que estas formas de interaccion puedan
provocar cientificismos, ya que la identidad entre disciplinas puede ocasio-
nar aislamiento de otras especialidades, y posiblemente derivar en relacio-
nes de cardcter transdisciplinar.

Figura 28.

Interdisciplinariedad segin la divisién del conocimiento cientifico

CLASES DE

CIENCIA

CIENCIAS
TEOLOGICAS
-Ciencias especulativas
-Ciencias practicas TIPOS

DE CIENCIA

CIENCIAS CAMPOS

FORMALES p

DE LA CIENCIA

|

-Ciencias puras
-Ciencias mixtas

CIENCIAS
CIENCIAS O DISCIPLINAS
APLICADAS Y
ARTISTICAS \L
-Ciencias 3 das
(7‘(1911‘:““& lejcm »l«'wic!fw ESPECIALIDADES
) . S O SUBDISCIPLINAS

v tecnocientificas

Elaboracion propia.

2)  Relacion de proporcidn diferencial: Concierne a las ciencias que se
integran pero, al contrario de la anterior clasificacién, esta se carac-
teriza por generar lazos entre las disciplinas que tienen cierta hetero-
geneidad segin los campos cientificos, el tipo de ciencia y la clase de
ciencia.

a)  Segin la diferencia de campo cientifico, en este caso las disci-
plinas pueden vincularse si tienen relacién heterogénea segtin
su campo cientifico, es decir, los campos que se relacionan in-
teractuan a pesar de su lejania, que puede deberse a aspectos
epistemologicos. Por ejemplo, la integracién entre la botanica

311



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

y la estadistica, cuyos campos cientificos son las ciencias biolé-
gicas y las ciencias mixtas (matemdticas), pero aun asi logran
relacionarse. Lo mismo sucederia si se planteara una interac-
cién entre la antropologia filoséfica y la etnografia, pues el
campo cientifico de la primera es el de las ciencias filoséficas
del hombre, y el de la segunda corresponde a las ciencias reales.

Segtin la diferencia de tipo de ciencia, asimismo, se pude dar una
relacion interdisciplinar silos tipos de ciencia son lejanos entre
si, como se podria presentar en la relacién entre la geografia y
la geometria, ya que la geografia es un tipo de ciencia natural y
la geometria es un tipo de ciencia matemdtica. Un caso seme-
jante se daria si esta integracién entre disciplinas surge entre la
teologia biblica y la paleontologia, pues la primera es de una
tipologfa cientifica teoldgica y la segunda es de una tipologia
cientifica natural. A pesar de las distancias entre los tipos de
ciencia pueden interactuar.

Segtin la diferencia de clase de ciencia, la relacién interdiscipli-
nar diferencial también pude suceder entre clases de ciencias
que tienen cierta distancia epistemoldgica, como se puede
manifestar en la conjuncién entre teologia patristica y filolo-
gia, puesto que son de clases distintas, mientras que una hace
parte de las ciencias sapienciales la otra hace parte de las cien-
cias particulares. Asi que esta relacién interdisciplinar se pude
considerar pertinente de aplicar si las ciencias que se integran
tienen distancias epistemoldgicas considerables.

En estos tipos de integracién entre las disciplinas es mas complejo man-

tener la convergencia interdisciplinar requerida, por lo que son formas de

interaccion que pueden correr el riesgo de caer en la multidisciplinariedad.

Sin embargo, esto dependerd de la sutiliza de los investigadores y de su ca-

pacidad para acercar a las disciplinas a través del dialogo.

3)  Relacidn de proporcién semejante: Esta forma de interdisciplinariedad

implica una integraciéon de lo mismo, pero también de lo diferente, es

decir, permite formar enlaces entre las mismas relaciones que se han

312



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

mencionado previamente. Segl’m esto, esta convergencia interdisci-

plinar supondria una concatenacién entre disciplinas que también

se pueden abordar por campos cientificos, tipos de ciencia y clases de

ciencia. Las expondremos pero a partir de las siguientes distinciones,

que se concentran en la forma en la que se construyen los enlaces

entre diferentes relaciones disciplinares.

a)

De algunas idénticas a una diferente: Esta expresion se refiere a la

integracion entre disciplinas que comparten un mismo campo cien-

tifico, tipo de ciencia o clase de ciencia, pero que al mismo tiempo

se relacionan con una disciplina que pertenece a un campo, tipo o

clase distinta segiin corresponda. Nos valdremos de las siguientes

aclaraciones para entender de forma adecuada esta distincion.

Se puede pensar en una integracién entre algunas discipli-
nas que tienen en comdn un campo cientifico, pero que
también interactiian con una ciencia de diferente campo.
Se podria presentar el caso de una convergencia entre la
botanica y la zoologia que son ciencias bioldgicas, y que
a la vez se relacionarian con la cosmologia filoséfica, que
pertenece al campo de las ciencias filos6ficas del mundo.

Este mismo fenédmeno lo vemos, pero en relaciéon con los
tipos de ciencia, es decir, algunas disciplinas se relacionan
entre si identificdindose en la tipologia cientifica, y ala vez
se vinculan con otra de una tipologfa diferente. Esto se
podria ilustrar bien en la integracién entre la pedagogia
y la sociologia, que tienen en comun la tipologfa, que es
la de las ciencias humanas, mientras que estas mismas se
pueden vincular con la filosofia de la cultura, que hace
parte de una tipologia diferente, pues pertenece a las
ciencias filoséficas.

Légicamente puede pasar lo mismo con la clase de cien-
cia, porque algunas disciplinas se pueden relacionar entre
si al tener en comuin una misma clase, y simultaneamente

estar relacionadas con otra especialidad que pertenezca a

313



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

c)

una clase de ciencia diferente. Puede ponerse como ejem-
plo, la interaccion entre la gramdtica y la retdrica que se
ordenan ala clase de ciencias particulares, en relacién con
la hermenéutica como ciencia sapiencial.

De algunas idénticas a otras idénticas: Esto quiere decir que

las interacciones entre las disciplinas se basan en una relaciéon

entre ciencias que pertenecen a un mismo campo cientifico,

tipo de ciencia o clase de ciencia, pero que a la vez constru-

yen puentes de integracion con disciplinas que también perte-

necen a un mismo campo, tipo o clase, pero opuesto al de las

otras especialidades con las que entran en relacién. Ilustremos

lo anterior de la siguiente manera:

Este tipo de interacciones disciplinares se conforma por
algunas disciplinas que tienen en comiin un campo cien-
tifico, pero que se vinculan con otras disciplinas que tam-
bién comparten entre si un mismo campo cientifico, solo
que es diferente del primero. Asi como se comprueba en
una integracién entre la historia y la filologia, que son
ciencias reales, y pueden relacionarse con la teologia pa-
tristicay la teologia histérica, que son ciencias teolégicas.

Sucede igual en torno alos tipos de ciencia, por ejemplo, la
convergencia entre la fisica y la quimica, que son de la tipo-
logia de las ciencias naturales, mientras se relacionan con la
cosmografia y la cosmogonia, que son ciencias filosoficas.

Es similar en cuanto a las clases de ciencia, pensemos en
las relaciones interdisciplinares entre aritmética y alge-
bra, que se ordenan a la clase de ciencias formales, y que
pueden relacionarse a la vez con la filosoffa de las mate-
mdticas y la filosofia del lenguaje, que se adhieren a la cla-
se de ciencias sapienciales.

De algunas idénticas a otras diferentes: La relacién entre algunas

ciencias que se da en este sentido se caracteriza por vincular un

conjunto de disciplinas, en cuanto estas mismas coinciden en

314



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

el mismo campo cientifico y tipo de ciencia, con otras discipli-

nas, cada una distinta entre si con respecto al campo o al tipo,

pero también distinta al conjunto de disciplinas mencionado.

Pensemos en disciplinas que tienen en comun el mismo
campo cientifico, pero también se vinculan a otras disci-
plinas que pertenecen a campos con los que guardan cierta
lejania epistemoldgica, como puede verse reflejado en la
interaccion entre la psicologfa y la sociologfa, que son cien-
cias reales, pero que pueden trabajar conjuntamente con la
teologfa de la espiritualidad y la filosoffa de la religion, que
son ciencias que pertenecen a un campo cientifico distinto.

Esun fenémeno que también observamos en la integracion
disciplinar segtin el tipo de ciencia, como la interaccién en-
tre la ética y la pedagogia, que son ciencias humanas, pero
que pueden relacionarse también con la axiologia y la teo-
logia moral, sin importar que hagan parte de las ciencias
filoséficas y las ciencias teoldgicas respectivamente.

En cambio, la relacién entre clases de ciencia no seria po-
sible, ya que el nimero de clases es restringido en canti-
dad, razén por la que no se considera.

De algunas diferentes a otras diferentes: Esta relacién inter-

disciplinar nos sitia ante una de las interacciones con mayor

tendencia a la equivocidad, pero atin guarda cierta proporcio-

nalidad porque lo comuin no deviene directamente de los cam-

pos, tipos o clases, sino de la finalidad y el objeto de estudio en

virtud de los cuales se reunen una serie de disciplinas. Pero de

forma indirecta la proporcionalidad existe por un hilo que in-

terconecta a los distintos campos cientificos o tipos de ciencia.

Veamos algunos ejemplos:

En el caso de la astronomia en relacién con la quimica, po-
demos observar que ambas ciencias pertenecen a campos
distintos, porque la primera es una ciencia matematica, y la
segunda es una ciencia fisica, asi que no hay problema con

315



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

relacionarlas. Pero incluso, estas mismas se pueden integrar
ala historia, que es una ciencia real, y a la ontologia, que es
una ciencia filoséfica del ser. Pues a pesar de que cada dis-
ciplina hace parte de una rama del conocimiento distinta a
las otras con las que se relaciona, esto en ningtin momento
impide que puedan construir convergencias entre si, pero
lo que delimita en este caso la forma en la que participan las
disciplinas es la finalidad y el objeto de estudio que plantee
el proyecto interdisciplinar.

e Esto mismo ocurrirfa en la integracién de los tipos de
ciencias, como en la convergencia entre zoologfa, que es
un tipo de ciencia natural, y la etnografia, que es un tipo
de ciencia humana, disciplinas que se relacionarian per-
fectamente con la antropologia filoséfica, que es un tipo
de ciencia filoséfica, y la antropologia teoldgica, que es un
tipo ciencia teoldgica.

o DPara esta relacion entre las disciplinas tampoco aplicaria
la categoria de las clases de ciencia, ya que su cantidad es
restringida.

e Debemos tener presente que esta forma de proponer las
relaciones posibles entre las disciplinas no se limita a los
campos “puros” de la ciencia, pues se puede aplicar a las
subdisciplinas, o incluso, a las mismas ciencias hibridas,
que han ido surgiendo como efecto de la integracién en-
tre disciplinas. En este ultimo caso se tendria que pro-
fundizar y aclarar otra serie de aspectos para entender
cémo podriamos integrar estas nuevas disciplinas con
otras ciencias puras o con otras ciencias que también
sean consideradas hibridas, pero no es este el espacio
para detenernos en este punto. Por ahora, en la Tabla 18
encontraremos un esquema que nos ayudard a sintetizar
lo que se ha dicho anteriormente.

316



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Tabla 18.

Interdisciplinariedad segun la relacidn entre las disciplinas

Forma de integracion segtin el campo, el

Tipo de relaciéon de proporcion tipo y la clase

Mismo campo cientifico

Proporcién idéntica Mismo tipo de ciencia

Misma clase de ciencia

Diferente campo cientifico

Proporcién diferencial Diferente tipo de ciencia

Diferente clase de ciencia

De algunas idénticas a una diferente
-Segtin el campo cientifico
-Segun el tipo de ciencia

-Segtn la clase de ciencia

De algunas idénticas a otras idénticas
-Segun el campo cientifico
-Segtin el tipo de ciencia

Proporcién semejante -Segtn la clase de ciencia

De algunas idénticas a otras diferentes
-Segun el campo cientifico

-Segtin el tipo de ciencia

De algunas diferentes a otras diferentes
-Segtin el campo cientifico

-Segun el tipo de ciencia

Elaboracion propia.

Cerraremos este apartado haciendo una exposicidn sencilla de los niveles
de la interdisciplinariedad, ya que hemos visto sus tipos. Nos concentraremos
solo en tres de los posibles niveles que posee la integracion interdisciplinar,
pero que consideramos esenciales, estos son: el nivel ontoldgico, el nivel epis-

317



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

temoldgico y el nivel hermenéutico. Pero estamos dejando atrs el nivel 16gi-
co, axioldgico, ético etc., que los tiene desde luego, aunque no serdn desarro-
llados aqui. Dicho esto, podemos iniciar con el nivel ontolégico. Este mismo
alude a la adecuacién del entendimiento con la realidad, que abordamos en
relacién con los grados de abstraccion. Son tres los grados de abstraccion que
existen, y a partir de ellos se pueden formular los niveles ontoldgicos:

1) El nivel experimental, que se refiere al primer grado de abstraccién que
estd implicado en la integracién entre disciplinas, en cuanto hay una ma-
yor presencia de ciencias o especialidades que se vinculan con las ciencias
humanas, las ciencias aplicadas y las ciencias naturales, que son campos
especificos del conocimiento y relacionados con los entes concretos.

2)  El nivel formal, este se identifica con el segundo grado de abstrac-
cién que posea la integracion entre las disciplinas, esto si las ciencias
que se ven implicadas de forma principal pertenecen a la esfera de las
ciencias matemdticas, que estudian el ente de cantidad.

3)  El nivel sapiencial, este se relaciona con el tercer grado de abstrac-
cién por lo que supone que la integracién entre disciplinas estd de-
terminada por la presencia de ciencias teoldgicas o filoséficas, que
son campos universales y vinculados con el estudio de los primeros
principios de los entes.

Es claro que estos mismos niveles se pueden relacionar entre si en un
proyecto en el que interacttan varias disciplinas, pero esto dependerd del
tipo de interdisciplinariedad del cual estemos hablando. Otro de los niveles
que estd muy cercano al nivel ontolégico es el nivel epistemoldgico, que
depende del grado de objetividad de las ciencias que se integran en un pro-
yecto interdisciplinar. Aqui la objetividad se puede entender en dos senti-
dos, como objetividad explicativa y objetividad intersubjetiva, por lo que
tendrfamos dos niveles epistemoldgicos:

1)  Elnivel de objetividad explicativa (se sugiere ver la Tabla 13), se fun-
da en el grado de particularidad o universalidad que cada ciencia po-
see en una relacién interdisciplinar, y que se deben conjugar de forma
adecuada para que sean posibles los enunciados cientificos desde el
trabajo conjunto entre las disciplinas integradas. De alli que se pueda

318



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

obtener tres tipos de subnivel: particular, universal y mixto. Esto en
esencia dependera de cudles sean las disciplinas que interactien entre
si, y el nivel ontoldgico que tienen.

El nivel de objetividad intersubjetiva, este se basa en los contextos
de las ciencias, es decir, en aquellos factores que son convencionales
(como las convenciones instrumentales, funcionales, axiomadticas,
judicativas y normativas), pero que no por esto aumentan la arbitra-
riedad en las disciplinas. Aceptar que existe intersubjetividad o que
la objetividad es contextual supone comprender que no hay demos-
traciones légicas perfectas'™. Asi que los subniveles de la objetividad
intersubjetiva pueden ser:

. De cardcter histdrico, porque toda disciplina tiene su propia
tradicién y sus propios juicios de autoridad.

. De caricter institucional, pues se relaciona con entidades pu-
blicas o privadas que a nivel nacional o internacional financian
las investigaciones.

. De caridcter comunitario, puesto que a cada disciplina o espe-
cialidad se integran individuos que se forman en el acervo del
conocimiento cientifico de una ciencia y forma una comuni-
dad cientifica.

Tal vez el lector haya percibido que este tltimo nivel epistemoldgico es

también en parte hermenéutico, pues aqui se encuentran aspectos que en

la disciplina de la interpretacién se trabajan de forma central, ya que tienen

que ver con el didlogo y la interaccién entre sujetos, los cuales tienen sus

propios intereses y necesidades. Esto es crucial porque aqui confirmamos

que sin duda la epistemologia tiene una relaciéon profunda con la herme-

néutica, y viceversa. Por eso ahora pasaremos a exponer los niveles herme-

néuticos de la interdisciplinariedad, cuyo propésito es la comprension, por

lo que podemos considerar los siguientes:

1)

El nivel sintdctico, este es el primer nivel de comprension que se pue-
de lograr en la integracion entre disciplinas, pues las construcciones
cientificas de una disciplina se pueden relacionar con las de otra. Esta

152

M. Artigas, Filosofia de la ciencia, op.cit., p. 229.
319



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

es una relacién de coherencia entre conceptos, enunciados o teorias,
que comprenderian la dimensidn sintactica de la verdad en el ejerci-
cio interdisciplinar. Este nivel se vincula con la objetividad explicativa,
puesto que implica la verdad 16gica de los enunciados.

El nivel semdntico, este es el segundo nivel de comprensién al que se
llega en la integracién entre disciplinas, puesto que los conceptos, los
enunciados y las teorias son signos que se adectian a la realidad de dife-
rentes formas. Esto supone que las disciplinas poseen su propio grado
de significacion de la realidad, es decir, su propia ontologia regional,
que puede entrelazarse con la de otras ciencias. De esta manera logran
formar relaciones de correspondencia, que conforman la dimensién se-
méntica de la verdad de una investigacion interdisciplinar. Claramente
se deben respetar los niveles ontolédgicos, de forma tal que las discipli-
nas puedan articular sus objetos de estudio sin generar solapamientos
entre las ciencias que participan de la convergencia interdisciplinar.

El nivel pragmatico, es el tercer nivel de comprension y, por lo tanto,
abarca a los anteriores. La integracion en este punto logra respetar
el contexto de cada disciplina para poder plantear un encuentro de
horizontes entre las ciencias que interactlan en un proyecto inter-
disciplinar, con el propésito de responder a las exigencias del pro-
blema. Esta es entonces la dimensién aplicativa de la verdad de la
actividad interdisciplinar, y para esto serd importante tener presente
la objetividad intersubjetiva, puesto que los factores convencionales
son los que permiten mejorar la configuracién de una investigacion
que demuestra la verdad sin perseguir utdpicas inferencias perfectas
e inexistentes.

A continuacidn se puede apreciar la Tabla 19 en donde se recoge lo men-

cionado al respecto de los niveles de la interdisciplinariedad. Estos mismos

deben aplicarse relaciondndolos segun el caso que se presente en la integra-

cién entre disciplinas. Lo que facilitard establecer las contribuciones que

puede hacer cada ciencia que participa de un proyecto interdisciplinar, por

lo que se podré definir con claridad los limites y alcances ontolégicos, epis-

temoldgicos y hermenéuticos que las disciplinas o especialidades tienen se-

gun su estatuto epistemolc’)gico.

320



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Tabla 19.

Niveles de la interdisciplinariedad

Tipo de nivel Subniveles

Nivel experimental

Nivel ontoldgico Nivel formal

Nivel sapiencial

Nivel de objetividad explicativa
Particular
Universal

-Mixto

Nivel epistemoldgico
Nivel de objetividad intersubjetiva

De cariacter histérico
De caricter institucional

De caracter comunitario

Nivel sintictico

Nivel hermenéutico Nivel seméntico

Nivel aplicativo

Elaboracion propia.

Finalmente, lo que también hemos tratado de indicar con lo anterior
es la relacién interna que existe entre estos tres niveles, que se integran en
la propuesta de un realismo analdgico, en el que se funda esta visién de la
interdisciplinariedad, y que es funcional si se complementa con una racio-
nalidad analdgica que sabe aprovechar los rasgos epistemolégicos y herme-
néuticos de la integracién entre disciplinas. Es por esta razén que el modelo
de integracién analdgica o interdisciplinar se adecta perfectamente con el
compromiso ontoldgico del realismo moderado y con el modelo de razén
analégica que habfamos expuesto més arriba.

4. Etapas y pasos para trabajar un proyecto interdis-
ciplinar
Para sugerir algunas pautas que puedan ser ttiles en el momento de tra-

bajar un proyecto interdisciplinar, se indicardn las etapas y los pasos, que

321



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

consideramos adecuados para llevar a cabo una integracién entre discipli-

nas. Es cierto que no todas las etapas o pasos se deban cumplir en todos los

casos, seguin el problema o el progreso particular de cada grupo de investi-

gadores se podra prescindir de algunos items. Igualmente, las indicaciones

son generalcs, yse enunciaran dC €sta manera paraquc puedan ser pertinen—

tes a la mayoria de los contextos, pero esto no quiere decir que tengan un ca-

ricter normativo, sino mas bien instructivo. Con esto en mente, hablemos

de cada una de las etapas y los pasos que se podrian seguir para desarrollar

un proyecto interdisciplinar.

1)

Etapa de formulacion: En este primer momento es importante conso-
lidar el proyecto, que atin no es interdisciplinar, razén por la que se
debe atender al problema que encauzard la investigacion y la actividad
cientifica que se desarrollard conjuntamente entre las disciplinas o es-
pecialidades participantes. En esta etapa los investigadores suelen tener
sus primeras discrepancias, yes usual que mantengan una posicién cri-
tica frente a los otros puntos de vista. No obstante, se pueden seguir los

siguientes pasos para que el proyecto no se estanque en su fase inicial:

e Identificar y delimitar el problema de investigacién, pues s6lo este
nos puede advertir si es necesaria la integracién disciplinar o no.

e Elegir las disciplinas o especialidades que contribuirdn de forma
principal en el desarrollo del proyecto con el fin de convocar pos-
teriormente a los investigadores que conformaran el grupo de tra-
bajo.

e Realizar las investigaciones preliminares desde el marco episte-
molégico de cada disciplina, asumiendo los grados de abstracciéon
en los que se sitta cada ciencia.

Etapa de valoracidn: Cuando el proyecto se ha consolidado, es crucial
que empiece a conformar pardmetros comunes entre las disciplinas,
generando un espacio de didlogo mds flexible entre los investigadores.
Esto solo es posible si se confrontan los puntos de vista de los diferentes
investigadores para decidir cudles son las contribuciones que corres-
ponden con la finalidad del proyecto. En este punto es normal que los
aportes que haga algin miembro del grupo sean refutados constan-

322



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

temente por los investigadores de otras disciplinas, pero los debates
podrén mostrar las falencias o reduccionismos en los que suele caer
un discurso que no esta acostumbrado a trabajar de la mano con otras
disciplinas. Por eso conviene atender a los siguientes pasos:

e Analizar las contribuciones de cada disciplina en conjunto, pues
es importante que todos los investigadores dialoguen continua-

mente en torno a los aportes que cada uno realiza al proyecto.

e Examinar estas contribuciones para determinar si se adectian con
las exigencias del proyecto. Lo que ayudara a descartar opciones
innecesarias o a verificar si es necesario vincular otra serie de cien-
cias o especialidades que puedan contribuir de forma primaria o
secundaria a la investigacion.

e Evaluar los niveles ontoldgicos, epistemolédgicos y hermenéuticos
en los que ya deben empezar a notarse algunas variaciones en la
relacidn entre las disciplinas participantes.

Etapa de formacion: Esta expresion hay que entenderla en dos senti-
dos, puesto que se considera que es un momento en el que el proyec-
to adquiere la forma adecuada para integrar a las disciplinas, pero ala
vez para los investigadores son tan significativos los cambios de pers-
pectiva que sin percibirlo de manera inmediata se van dando cuenta
de que han asumido cambios que los ha formado para comprender
lo que supone el conocimiento cientifico y sus dindmicas complejas.
Asi que esta etapa es bastante reflexiva en el interior del grupo de
trabajo porque ahora las aportaciones se hacen desde un horizonte
comun, y con el 4nimo de relacionar las contribuciones que ya se han
decantado. Aqui también nos encontramos con algunos pasos que
pueden orientar a los investigadores en esta fase:

e Resolver los conflictos que se han generado en el desarrollo de la
investigacion, y que aun obstaculizan un encuentro mas dialdgico
entre los investigadores. Es aconsejable en este punto empezar a
definir el tipo de interdisciplinariedad que se pondra en marcha
aprovechando que el grupo de trabajo ha comenzado un acerca-
miento mutuo a otros 4mbitos del conocimiento.

323



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

e Asimilar la estructura comun bajo la cual se desarrollara la acti-
vidad interdisciplinar. Los investigadores al haber asumido un
lenguaje que pueden compartir y comprender, podrdn cambiar su
disposicién para colaborar con los fines inmediatos de la integra-
cién entre las disciplinas.

e Conservar los lazos que se han hecho con otras disciplinas, esto exi-
gird que los investigadores puedan darle continuidad a su proceso
formativo a través de un didlogo constante y de un aprendizaje episte-

moldgico sélido que pueda mantener o profundizar lo ya conocido.

Etapa de integracion: En este momento la actividad cientifica puede ser
ejercida con cierta unidad, que se seguira afianzando con el tiempo. Pero
ya las controversias y conflictos no son tan comunes, en vistade que existe
un marco comun de aplicacién que comparten todos los investigadores.
De aqui en adelante se podra desarrollar una fase mis adecuada con las
exigencias que habfa planteado el problema inicialmente. De tal forma
que los investigadores tendran la responsabilidad de cultivar los horizon-
tes disciplinares que han conocido, sin necesidad de ser expertos, pero
entendiendo la manera en la que los fundamentos de otras disciplinas se
articulan para conjugar sus explicaciones sobre la realidad, desde diversas
posiciones, sin que esto malogre la finalidad del proyecto de investiga-
cién. Veamos algunos pasos que se podrian considerar en esta fase:

e Comprender los grados de abstracciéon de las disciplinas que
participan de la actividad cientifica conjunta, y aplicar el grado
adecuado desde el marco cientifico en el que se encuentra cada
investigador para engranar el orden de significacién segtn las ne-
cesidades del proyecto.

e Articular los grados de objetividad de cada ciencia o especialidad
que hace parte de la investigacién para respetar la ontologia re-
gional de cada disciplina, pero relacionandola con el horizonte
ontolégico de las demis.

e Relacionar las dimensiones epistemoldgicas a las que dé lugar el
proyecto interdisciplinar para otorgarle unidad a la investigacién
emprendida.

324



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Figura 29.

Fases y pasos de la interdisciplinariedad

-Analizar contrvibuciones
-Examinar adecuacion
-Evaluar niveles de

-Identificar problema
-Elegir disciplinas
-Realizar investigacion

abstracdon

-Articular grados de objetividad
-Relacionar dinensiones
epistemologicas

comun
-Conservar lazos con otras
disciplinas

l || [
l (L [
I 1| I
| preiminar I 1 interdisciplinariedad I
I 1! I

| ‘o’é‘ i -
A | R/ |

?_C 4
| & 1! '&l I
& e,
1 & w2
| ® 1L ¥ I
N & e R
) [ —— e e e |
| L & ]
I 3 A)/r‘ 1! L\\. 4 |
Yo
I Y 1! & |
1('-, %
| fO:l' 1L & I
| ; 1L < I
[ -Resolver conflictos i ] P T I
-Asimilar Ia estructura ANREEniergratosg e

I 1| I
I 1| [
| 1| |
J ]

PR SEEIE S TN SOt (R B (UL S S AL g

Elaboracion propia.

En la Figura 29 encontramos una breve relacién de lo que hemos men-
cionado anteriormente, esto nos permitira tener en perspectiva el orden de
las etapas y lo que cada paso requiere para poderse aplicar. Como se ha men-
cionado al principio, esta guia tan solo es instructiva, pero puede esclarecer
en la practica algunas cuestiones que se puedan presentar en el proceso para
desarrollar una investigacion que requiera de la interdisciplinariedad.

Conclusion

La metafora del arbol del conocimiento nos ha proyectado hacia la bus-
queda de una unidad del saber, ante la desintegracién que la ciencia parece
sufrir en nuestra época. Este simbolo, deciamos, es crucial para comprender
que la estructura del conocimiento tiene una identidad que le es inherente,

325



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

pero que se expresa en diversos sentidos. Aspecto que hemos denominado
estructura arboriforme del conocimiento, que nos permite entender la ra-
z6n de hallar maneras tan variadas de integracion entre las disciplinas exis-
tentes. Esto nos ha llevado a analizar las formas en las que se lleva a cabo la
préctica disciplinar, identificando dos tipos principales que han imperado
hasta ahora, la monodisciplinariedad, que se incentiva con la hiperespe-
cializacion, y la pluridisciplinariedad, que se acrecienta con el eclecticismo
inmoderado en el que se suele incurrir con frecuencia. Sucesivamente estas
aclaraciones nos llevaron a establecer que si bien la disciplina se refiere a las
dimensiones epistemolégicas que conforman a una ciencia estructuralmen-
te hablando, también esta expresion encierra una connotacién formativa,
por lo que se identificaron dos maneras en las que se revelan polos opuestos
en el aprendizaje y la ensefanza de la ciencia, y que hemos denominado
modelo hiperespecialista y modelo generalista respectivamente.

Ante esta circunstancia dilematica, hemos propuesto una solucién inter-
media que pueda extraer lo positivo de ambas posturas tanto en el sentido
de la practica disciplinar como en el sentido de un modelo de formacién
més plausible que los anteriores, que conocemos como interdisciplinarie-
dad y modelo de formacién relacional o analédgico. Esto nos llevé a pro-
fundizar en la integracién entre disciplinas, por lo que fuimos sefialando
algunas caracteristicas de dos perspectivas que se contraponen, a saber, la
transdisciplinariedad, movimiento del cual son representantes Nicolescu
y Piaget, que conciben la integracién disciplinar como una superacién de
las diferencias entre ciencias o especialidades, conformando asf un sistema
general que pueda actuar como una meta-disciplina, y la multidisciplinarie-
dad, en donde vemos solo una yuxtaposicién de ciencias, pero sin que exis-
ta entre estas una minima relacién o interaccién que refleje cierta unidad.
Estas formas en las que se concibe la integracién entre disciplinas no son
erradas del todo. Justamente, la interdisciplinariedad se puede convertir en
el modelo que integre las diferencias disciplinares, sin que esto suponga su
desaparicién, pues la diversidad expresa también identidad, y esto es lo que
incentiva el modelo de integracién analégico.

Posteriormente se han desarrollado algunos apartados en los que se dan
a conocer los tipos y los niveles de interdisciplinariedad. Esta clasificacion

326



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

se ha estructurado a partir de una concepcién analdgica de la integracion
entre disciplinas, por lo que se han analizado detenidamente las diversas
formas en las que las ciencias y sus especialidades pueden llegar a interac-
tuar. Un vistazo a los esquemas que se han disefiado bastard para aclarar
estas distintas formas que se sugieren para ser aplicadas en el contexto de
una investigacién que exija trabajar la interdisciplinariedad. Asimismo, se
han presentado de forma concisa tres niveles de importancia para toda ac-
tividad cientifica que plantee convergencias entre las distintas disciplinas.
Estos niveles se encuentran relacionados con temas que ya hemos abordado
previamente, por eso resultan familiares nociones como los grados de abs-
traccion y de objetividad o el orden de significacién, pero hemos anadido
algunos comentarios que conciernen a las dimensiones hermenéuticas, fac-
tor que puede ser novedoso. Y para cerrar se han considerado cuatro etapas
de la interdisciplinariedad, con sus respectivos pasos, como elementos ins-
tructivos, mds que normativos, con el propésito de orientar el desarrollo de
proyectos interdisciplinares.

327






PARTE IV

ACTUACION EDUCATIVA E
INTERDISCIPLINARIEDAD






Planteamiento general

La actuacién humana es el centro de las reflexiones de la filosofia préc-
tica, y en esta oportunidad queremos plantear la necesidad de volver sobre
una visién mds objetiva de la praxis (practica) y su relacion con el creci-
miento personal, por eso seguiremos las huellas del pensamiento clasico
para adentrarnos en el estudio de la actuacién educativa. En efecto, ahora
que enunciamos este tema, podriamos referirnos a la pintura de Jean Bap-
tiste Regnault, Aguiles educado por el centauro Quirén (Figura 30). En la
representacion podemos ver al joven Aquiles concentrado en su leccion de
tiro con arco. Con su mirada fija en el maestro, sigue, por imitacién, la pos-
tura que le indica el sabio Quirén para hacer su primer ensayo, este ultimo
le senala la forma correcta en la que debe situar la flecha, y el diestro apren-
diz asi parece hacerlo, mientras le observamos tensando el arco. Es una obra
muy simbdlica si comprendemos su relacién con la docenciay la formacion.
Ambos son actos humanos, pero su naturaleza es distinta, la actividad do-
cente siempre enuncia o comunica el contenido de la leccién a través del
habla o por medio de las expresiones no verbales, como Quirén lo hace al
ejemplificar a su discipulo la forma precisa para aprender la técnica de tiro
con arco, que no s6lo le permite al sujeto mejorar su destreza técnica, sino
también sus potencias operativas, que es lo caracteristico de la formacién.

Pero la cuestién es precisamente que tanto la actividad del docente
como la accién propia del alumno mantienen una tensién interna, asi como
el arco que porta Aquiles, que en sus manos se mantiene en esta tensién
oscilante. No hay alli polos opuestos, porque el discipulo no desatiende la
instruccién del maestro, y este tampoco deja de orientar a su pupilo. Aqui
hay una reciprocidad especial entre el educador y el educando, que dista de
otros ambitos en los que se aprende pero no se educa, como en el caso del
autodidacta, ya que este puede asumir las exigencias de su propio aprendi-
zaje, pero no lo hace de la mano de un maestro que lo oriente; y en estricto
sentido, aqui se diluye el proceso de ensefianza, puesto que no hay activi-
dad docente ni reciprocidad intersubjetiva o didlogo, que es tan decisivo

331



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

en la educacidon. En consecuencia, la actuaciéon educativa no se reduce a
la actividad docente o a la accién formativa, ambos actos se mantienen en
una tensién proporcional, y es a esto a lo que se refiere la propuesta de una
educacidn analdgica. Esta perspectiva la vamos a analizar con detenimien-
to, y nos serviremos para esto de la filosofia de la educacién que proponen
Concepcién Naval y Francisco Altarejos, pero también nos apoyaremos en
Mauricio Beuchot, de quien tomamos el concepto de educacion analdgica,
y a partir del cual buscaremos una ampliacién de su significado.

En particular, esta perspectiva analdgica de la educacién permeard el sig-
nificado de la ensefanza y también del aprendizaje. Notaremos entonces
que nuestra posicion se aleja de un modelo conductista y constructivista de
la accién formativa, y se acerca a una perspectiva clasica de la educacién que
debe basarse en habitos que nos perfeccionen integralmente. No obstante,
llegado el momento, sera crucial hablar de los habitos de la razén teérica,
y nos detendremos a desarrollar las implicaciones de una educacién en las
virtudes epistémicas (incluso nos arriesgarfamos a decir que también her-
menéuticas) y no sélo morales, en cuanto pueden contribuir a la formacién
interdisciplinar. Este surgimiento de la educacién en las virtudes lo senala
Mauricio Beuchot'* como un anuncio de las renovaciones que estin por
venir parala prictica educativa, y que estan fuertemente relacionados con la
restitucion de un realismo filoséfico en la teoria del conocimiento. Espera-
mos asimismo que nuestras reflexiones pucdan unirse a este propdsito que
ya muchos autores empiezan a seguir, cansados del nihilismo, el relativismo
y el escepticismo de la posmodernidad. Por eso la racionalidad analdgica,
que hemos expuesto en su sentido hermenéutico y epistemoldgico, nos ayu-
daréd a formar docentes que en el futuro proximo estén dispuestos a retornar
al realismo. Pero para hacerlo serd indispensable que empecemos a trabajar
la interdisciplinariedad, pues lo que prepondera en los contextos escolares
y universitarios es la parcelacién disciplinar, y la mayoria de los estudiantes
ha sido y es educado en esta misma estructura interna de la educacion, pero
que puede cambiar cuando la situacién lo amerite.

153 M. Beuchot, Hechos e interpretaciones. Hacia una hermenéutica analdgica. México D. F., Fondo de Cultura
Economica, 2016, p. 95.

332






Figura 30.

El arte de ensefiar y la accién formativa

Adaptado de Aquiles educado por el centauro Quirén, de Jean Baptiste Regnault,
1782, disponible en https://es.m.wikipedia.org/wiki/Archivo:Jean-Baptiste_Regnault 001.jpg



https://es.m.wikipedia.org/wiki/Archivo:Jean-Baptiste_Regnault_001.jpg

CapituloVII

Educacion ana]égica ¥ formacio’n interdiscjp]inar

El valor educativo de un aprendizaje no se decide por el rango
cientifico o cultural del saber que se aprende, sino por su eficacia
formativa, esto es por el valor perfectivo para el sujeto que aprende,
lo cual implica plena accién inmanente: actuacién conjunta del
entendimiento y la voluntad, o contemplacién.

Concepcidn Naval & Francisco Altarejos

Sécrates no es un “profesor’, pero le vemos incesantemente
afanado “en la busqueda” del verdadero maestro, sin
encontrarlo nunca. Lo que descubre siempre es un buen
especialista para tal o cual materia, que puede recomendar
para su especialidad. Lo que no encuentra nunca es el maestro
en el sentido pleno de esta palabra.

Werner Jaeger

Introduccion

Una famosa obra del neoclasicismo, pintada por Jacques-Louis David
y presentada en el Salén de Paris en 1787, fue La muerte de Sécrates (ver
Figura 31). La escena reconstruye los instantes previos al desenlace del dia-
logo Fedén, momento en el que Sdcrates enfrenta con suma tranquilidad
su condena a muerte. Algunos de sus mds caros discipulos le rodean, entre
ellos Critén que se halla en posicién sedente, mientras posa su mano so-
bre la pierna del maestro, en ademdn exhortativo, para que este desista de
beber la cicuta. Pero Socrates, que es retratado con un marcado semblante
estoico, no parece atender a la suplica de Critén y mucho menos a los que
se lamentan a su alrededor. Al contrario, con serenidad y paciencia parece
dirigir unas palabras a sus discipulos, aspecto que se representa claramente

335



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

en la pintura, pues vemos a Sdcrates elevar su mano izquierda apuntando
hacia arriba, en actitud persuasiva, como quien habla con firmeza y seguri-
dad ante sus oyentes. En efecto, es uno de los momentos més pertinentes
para dialogar sobre la inmortalidad del alma y de la vida, que en consecuen-
cia, debe seguir el filésofo. A la vez, Sdcrates tiende su mano derecha para
tomar el recipiente en el que se encuentra la cicuta, y que el carcelero, con
animo turbado, le ofrece sin persistencia. Simultdneamente hallamos en es-
cena a Simmias y a Cebes, interlocutores centrales del Feddn, que se sitian
a mano derecha del cuadro, detras de la figura dominante del maestro. A
mano izquierda de la pintura, observamos también a un hombre afligido,
que de espaldas a Sdcrates, parece ausente de los acontecimientos centrales,
y que se le identifica con Platdén. Segin ¢l mismo nos cuenta en su didlogo,
no estuvo presente aquel dia, porque se encontraba enfermo. No obstante,
su presencia, que es a la vez una ausencia, logra un juego dialéctico magistral
en aquel 6leo, como el que también se retrata en Sdcrates, el hombre que
habla del cuidado de la vida intelectual ante su destino, que es la muerte
corporal.

Usualmente la muerte de Sécrates es concebida como una forma de vida
que deberiamos seguir, pues que otra hazana mds admirable que la de aquel
hombre que juzgado injustamente por sus detractores, quiere, a pesar de
todo, permanecer fiel al valor de la justicia y de la verdad, antes que fallar
a favor de los afectos y reproches en los que suelen caer sus congéneres.
Situacién digna de la mayor admiracién, porque las circunstancias que ro-
dean la vida de Sécrates infunden esperanza en el ser humano. Pero la sin-
gularidad que recogen estos acontecimientos s6lo puede ser orientadora y
no puede convertirse en la vida que deberfamos encarnar necesariamente.
Cada individuo expresa la posibilidad de trascendencia de si mismo de una
manera diferente, porque la condicién humana es apertura irrepetible, es
un dirigirse hacia otros o hacia el mundo de un modo singular y no res-
tringido a las determinaciones biol6gicas o culturales en las que nacemos.
Es cierto que las influencias internas y externas tienen una gran injerencia
en nosotros, pero son asumidas por un ser personal y no simplemente por
nuestra naturaleza animal. Podemos comprobarlo al observar que la mime-
sis es un aspecto decisivo en la forma en la que aprendemos del medio con el

336



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

cual interactuamos, y esto segun nuestra facilidad para adaptarnos a ciertas
exigencias, pero rdpidamente nos percatamos que nuestras potencialidades
también revelan un modo de ser propio, una manera de disponer los me-
dios para lograr ciertos fines, una forma en la que personalizamos nuestras
acciones y actividades, y esto se debe, tal y como lo conciben Naval y Alta-

154

rejos'™, al sentido inmanente de nuestro crecimiento individual.

Figura 31.

El maestro, entre la docta ignorancia y la ignorancia docta

Adaptado de La muerte de Sécrates, de Jaques-Louis David, 1787, disponible en Ja-
cques-Louis David - sAGm14MzWjaN9Q at Google Arts &amp; Culture, Dominio
publico, https: / /commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=13481418

En nosotros habita una tensién interior, entre lo imperfectos que somos
y lo perfectibles que podemos ser. Justamente en esto reside el sentido inma-
nente de nuestra existencia, que debemos cobijar y proteger. Es lo que Socra-
tes, antes de beber la cicuta, recuerda a sus discipulos, la orientacién de la vida
interior, pero también advierte las exigencias que la tarea del si mismo trae
consigo, y que son las exigencias del crecimiento individual. Aqui es impor-
tante entender que el hombre no nace formado ni determinado absolutamen-

154 C.Naval & F. Altarcjos, Filosofia de la Educacion, Navarra, EUNSA, 2011.

337


https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=13481418

Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

te para ser o para obrar de una forma ya definida, tal vez su ser se manifiesta
en el marco de unas condiciones naturales y culturales que disponen su con-
crecion racional y, en cierto sentido, su horizonte de posibilidad para crecer
como persona, pero todo ser humano también es indeterminado y tiene, por
lo mismo, la capacidad de asumir con creatividad aquello que esta mas alla
de su propia individualidad. Lo que queremos decir es sencillamente que lo
humano no tiene una sola manera de expresarse y tampoco una sola manera
de realizarse, pero si tenemos la responsabilidad de nuestro ser o de orientar
nuestra condicién humana para humanizar nuestra existencia, y asi disponer
nuestra precariedad hacia la nobleza de la vida lograda, en la que tiene un
papel decisivo la educacion y, desde luego, la cultura.

Precisamente el maestro (que viene del latin magister), en su ignorancia
docta, puede indicar el sentido de la vida, sin ser la regla de la vida misma.
Educa con la intencién de actualizar las potencias indeterminadas de sus
discipulos, no con el fin de ganar seguidores y de ampliar su séquito de adu-
ladores, que los hay muchos. En realidad esto va en contra del proceder del
maestro, pues su propdsito es humanizar la vida de los hombres, elevando
la mirada del intelecto y la voluntad a la teleologia de la persona humana.
Para esto necesita que sus discipulos estén dispuestos a practicar una gim-
nasia de las potencias racionales y volitivas, porque el maestro es consciente
de que debe cultivar el intelecto, pero también los afectos y el querer de
sus discipulos. El magister conduce y dirige la conducta de aquellos que lo
requieren, pero no impone sus criterios ni preceptos, corrige con paciencia
y humildad, pero jamds humilla ni castiga con severidad, procede con mo-
deracién y con prudencia, y resueltamente profesa su actividad de ensefar
a otros las posibles formas en las que el crecimiento interior puede gestarse
en la vida personal. Por eso el maestro es profesor (pro-fessus, confiesa de-
lante de) porque declara a otros la posibilidad perfectiva que aguarda en su
propia individualidad, pero también es docente (docens, el que conduce)
porque guia a sus discipulos en el camino de la responsabilidad que tiene
cada ser humano con el sentido de su vida y la finalidad que le es inherente.

De alguna manera, la vida de Sécrates y su muerte son ap6logos de lo que
encierra la actuacién educativa, porque nos indican lo que la paideia implica
en su amplio significado. Pues todo lo que es capaz de elevar la imperfeccion

338



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

de la persona humana, en correspondencia con su teleologia, ennoblece el es-
piritu de la cultura y debe ser ensefiado a otros. Sélo asi se puede convertir en
parte de nuestras tradiciones y de nuestra memoria, es decir de nuestra iden-
tidad personal, regional y nacional. El sentido de la cultura reside entonces
en el sentido de las cosas que encumbran el valor de la forma de vida comun
que compartimos como sociedad, y que se dignifica atin mds con la intro-
duccién de la novedad que cada ser humano expresa con su sola presencia y
cultivo personal. Esto es lo que nos llevara a desarrollar un abordaje que versa
sobre la actuacion educativa como tal y la relacion de esta con la finalidad de
la educacién, temas que se explicardn desde la perspectiva de la racionalidad
analdgica. Articularemos este primer segmento, que se hace desde el punto
de vista de la filosofia de la educacion, con un segundo apartado que plantea
la necesidad de un aprendizaje basado en habitos virtuosos, por lo que habla-
remos de un modelo de educacién analdgica que se asienta en la concepcion
aristotélica de la areté, pero profundizaremos especialmente en el tema de las
virtudes intelectuales (epistemoldgicas y hermenéuticas), puesto que son in-
dispensables para la formaci6n interdisciplinar. Por lo que trabajaremos al-
gunos topicos generales de lo que corresponderia a una concepcion analdgica
de la pedagogia y la didactica, que es més pertinente para las necesidades de la
formacién interdisciplinar.

1.La actuacion educativa y la finalidad de la educacion

Antes de acometer un estudio sobre la actuacidn educativa y la finalidad
de la educacidn, tendremos que dirigir nuestra mirada a lo que el término
educacién implica en su sentido etimoldgico, aqui seguiremos el andlisis
que Naval y Altarejos' han realizado al respecto, pero lo presentaremos a
modo de introduccidn a los temas que pretendemos enunciar en este apar-
tado. Partiremos entonces de los rasgos materiales y formales que estan im-
plicados en la palabra “educacién”. Las dos expresiones latinas de las que
puede provenir este término son educare o educere. En estas mismas se en-
cierra un sentido diverso pero también idéntico, razdén por la que el concep-
to de “educacion” es analdgico. Asi mientras que educare puede significar
criar, cuidar, alimentar o crecer; educere se podria traducir como hacer salir

155 Ibid., pp. 22-34.
339



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

o elevar. Aqui se enuncian los rasgos materiales de los que se hablaba hace
un momento, pues especialmente palabras como criar, alimentar y crecer
estan relacionadas con aspectos propios del dinamismo fisiolégico de los
seres vivos. Estas operaciones permiten sustentar y conservar la existencia
corpérea de un individuo, y la educacién puede entenderse también como
la accién que permite incentivar el cuidado de si mismo, pero estd muy lejos
de ser una técnica que amansa el estado salvaje en el que naturalmente se ha-
lla el ser humano, ya que su intencién més bien se concentra en encumbrar
el sentido del ethos individual y colectivo.

Los términos criar y alimentar también nos advierten que este dinamis-
mo interno que configura las potencialidades del educando puede favore-
cerse gracias a la actividad del educador, es decir, las condiciones del disci-
pulo pueden mejorarse si se orientan adecuadamente. Lo que se convierte
en un proceso a través del cual el educando, bajo el cuidado del maestro,
empieza a reconocer que esos dinamismos internos lo llevan a actualizar sus
propias potencialidades. Es similar al cuidado del campo, pues el terreno,
que debe estar bien dispuesto para recibir la semilla, debe adecuarse para
que naturalmente la cimiente pueda crecer y nutrirse, proceso del cual se
obtendrd la cosecha que también proveera a otros seres de viandas y sus-
tento. Este ciclo parece estar vigente en la educacién porque el que hoy se
cultiva, mafiana también podra brindar el fruto de su cosecha. Incluso esto
mismo nos indica que educar supone una relacion reciproca entre sujetos,
entre el educador y el educando, porque el cultivo personal tiene su raiz en
la condicidn social, que le es inherente al ser humano. De alli que el maestro
pueda hacer salir o extraer de su discipulo aquello que se oculta en su inte-
rior, porque la educacion no consiste en disponer de una serie de elementos
que el educador introduce en el alumno, al contrario, el maestro da apertura
a un horizonte de sentido que le permite al discipulo desplegar sus propias
potencialidades, actualizandolas ¢l mismo de forma voluntaria. Es un hacer
salir lo que habita en el hombre interior, pero no de forma violenta, sino na-
tural asi como el fruto emerge siguiendo el orden interno de la naturaleza.

Como se habrd podido notar, hemos también adelantado en parte al-
gunos de los rasgos formales del término educacién, pero haremos algunas
precisiones mas para decantar esos aspectos inmateriales que estin supues-

340



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

tos en las expresiones latinas (educare y educere), e incluso en la cldsica no-
cién de paideia, vocablo griego que revela un espectro polisémico inagota-
ble como lo ha demostrado Werner Jaeger'*. La educacion se trata, como
se ha mencionado, de una accién (praxis) que es diferente a una actividad
(poiesis), esto lo veremos mds adelante cuando analicemos la actuacion edu-
cativa. Pero siendo una accién y provocando, por su naturaleza, un dina-
mismo interior en el individuo que se cultiva o que cuida de si mismo y de
los otros, no puede perder de vista que la educacion es el acto que humaniza
la vida, es decir, es la forma en la que la condicién del hombre se eleva de sus
precariedades a sus dignidades. Pero no sélo lo hace con sus facultades in-
telectuales, sino también volitivas, afectivas o corporales, es decir, la educa-
ci6én es integradora porque abarca toda la unidad personal del ser humano,
y no sélo una de sus facultades. Aunque no podemos perder de vista que lo
que mas comprometido se encuentra en la educacién es precisamente su na-
turaleza racional, porque es la razén la que orienta y dispone el orden de la
vida volitiva y afectiva. Esto hace de la educacién un proceso que asumimos
siempre, que no se interrumpe, que es perfectible, y por lo mismo, ilimitado
porque siempre vamos tras la busqueda del sentido.

Estas diferentes acepciones que se han considerado pueden recogerse
en la definicién que presentan Naval y Altarejos, con la que coincidimos
perfectamente: “la educacidn es la accidn reciproca de ayuda al perfecciona-
miento humano, ordenado intencionalmente a la razdn, y dirigido desde ella,
en cuanto promueve la formacion de habitos éticamente buenos™ . Tal vez no
tenemos aqui muchas otras concepciones que también podrian ser satisfac-
torias con la definicién de educacion, pero si se reinen aqui caracteristicas
significativas de lo que implica este concepto. Pues como aclardbamos, hace
un instante, la educacién desde luego es una accién, porque es un acto inter-
subjetivo, pero al ser una accién su estudio no se puede inspirar en un objeto
concreto que se presenta al entendimiento, porque lo actuado comprende
un conocimiento previo del fin y los medios para actuar, asi que es menester
atender a estos para estudiar a fondo lo que supone el hecho de que la edu-

156 W, Jaeger, Paideia: Los ideales de la cultura griega, trad. J. Xirau & W. Roces, México D. E,, Fondo de
Cultura Economica, 1995.

157  C. Naval & F. Altarejos, Filosoffa de la Educacion, op. cit., pp. 33-34.
341



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

cacion sea una accién. Lo que nos compromete con un saber practico, que
se relacione con lo que es propio de la accidn recta. Pero la educacion no es
una accién sin mas, es una accion relacional, es decir, supone la relacién en-
tre individuos, en este caso se plantea una convergencia entre la accién del
educador y la del educando. Esto sin duda es importante, porque se podria
objetar que se estd dejando fuera del plano educativo los casos de aprendiza-
je autodidacta, pero la cuestidn es sencillamente que un aprendizaje puede
desarrollarse de forma individual, y no deja de ser formativo, pero no puede
ser educativo porque la educacién es una accién reciproca.

Por esta razdn se aclara que esta accion reciproca es de ayuda, porque es
de asistencia, ya que todo en la actuacién educativa se desenvuelve en torno
al que aprende, el educando es el centro de todo el despliegue de la accién
del educador. Por eso se asiste al que voluntariamente desea aprender, y se
hace con el fin de encaminar al ser humano a su perfeccionamiento intelec-
tual y moral, por eso el maestro debe suscitar en el discipulo un reto conti-
nuo que le permita superar el estado en el que sus potencialidades se hallan,
y para esto es indispensable el cultivo de la razén, sin que esto implique
diluir la relevancia de los afectos y sentimientos, que ha causado la dicoto-
mia aun existente entre si formar mejor la razén o la vida afectiva. Por eso
lo reiteramos, el perfeccionamiento del cual hablamos concierne integral-
mente a la unidad de la persona humana, pero esta misma tiene un sentido
analégico, porque son diversas las potencialidades: algunas corpéreas, otras
afectivas y otras de orden racional. Para ordenarlas se necesita que la razén
pueda dirigirlas inteligentemente y esto sélo se consigue al poner el acento
en la perfeccion de la disposicion racional del ser humano. Es algo similar
a lo que acontece en la direccién de una orquesta, donde el director sigue
la partitura, que es la obra codificada por el compositor, para comunicar-
la gestualmente a los integrantes de la orquesta, el acierto del director en
su forma de dirigir a la orquesta en general dispondrd la forma en la que
se escuchard la interpretacion musical, cuando es armoénica es ciertamente
porque hay un orden inteligente de los medios para lograr el fin, de forma
analégica sucede con las potencialidades del ser humano, que deben estar
dirigidas por la razén, y de alli la necesidad de cultivarla de forma adecuada.

Esta disposicion interna que deviene de la razdn, y que permite ordenar

342



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

las potencialidades de la persona humana, se enlaza con la promocién de
habitos, pues el educando s6lo puede perfeccionar su condicidn racional a
través de sus propios actos. Al final, son estos y su continua puesta en prac-
tica lo que afianza la formacidn, pero el hibito no es repeticién mecénica
de una accién, como podria llegarse a entender, mas bien es un acto que
se proyecta con sentido para que haya un acrecentamiento de la potencia
operativa, lo que quiere decir que el sujeto estard mejor dispuesto para las
acciones futuras por su ejercicio continuo en el pasado. Pero la inclinacién
del acto debe estar orientada al perfeccionamiento de la naturaleza huma-
na, y por lo tanto, al fin ultimo de sus acciones, que es la verdad, en cuanto
se refiere al intelecto, y al bien, en cuanto se refiere a la voluntad. Por eso en
la educacién se fomenta la formacién de habitos éticamente buenos. Es por
esta razon que nos distanciamos de un modelo de aprendizaje conductista
o univoco, y de un modelo de aprendizaje basado en competencias o equi-
voco, porque es esencial el habito que perfecciona al ser humano, més que
lo que se manifiesta empiricamente en la conducta o en la posesién de una
habilidad adquirida. Hablaremos de este punto cuando abordemos explici-
tamente ¢l tema de la accion de aprender.

1.1. La actuacion educativa, entre la docencia y la formacion

Al anunciar que la educacion es una accién hemos a la vez delimitado el
espectro de nuestro estudio, porque ahora nos queda por explorar primero
la actuacién humana, como panorama general de nuestro anilisis, y segun-
do la actuacién educativa que es tan solo una forma en la que se expresan
los actos humanos. Seguiremos desde luego un criterio que nos permita
distinguir entre los diversos actos humanos, porque si no procedemos asi,
nuestro propdsito se podria extralimitar mas alld de lo que se pretende, asi
que acogeremos como criterio la teleologia del obrar, pues de esta forma
entenderemos la naturaleza propia del acto que vayamos a estudiar. Sien-
do entonces la finalidad nuestro criterio serd pertinente tener presente que
existen dos formas de entender la finalidad del acto humano, a saber, el fin
de la accidn (finis operis), que se refiere al objetivo que se persigue al actuar,
también llamado fin objetivo, y el fin del agente (finis operantis), que alude a
la intencién que tiene la persona que actta, y que se conoce como fizz subje-

343



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

tivo '8, Piénsese en el acto de hablar, podemos distinguir segtin esto entre el
fin objetivo de la accién que es simplemente hablar o emitir algiin fonema
con sentido para un interlocutor que pueda entender el significado de lo
que se quiere comunicar, y el fin subjetivo, que supone una aspiracién pro-
pia del hablante que lo ha motivado a comunicar a otro sujeto un mensaje, y
del cual podria desencadenarse otro tipo de accidn suscitada por la primera.

La relacién que tienen los actos humanos con sus respectivos fines pre-
senta serias complejidades de las que no siempre estamos conscientes. Con-
sideremos un caso en el que una persona desea comunicar algo a otra, pero
debe hacerlo de forma escrita. Momentos antes de escribir el mensaje se
toma un par de minutos para pensar lo que escribird, luego lo pone por
escrito pero no lo hace de forma correcta, por lo que el mensaje es inin-
teligible. Asi que puede que la persona que escribe el mensaje obre con la
intencién de comunicar algo que tenga sentido, aunque al hacerlo no logre
su propdsito. Aqui confirmamos que la persona ha obrado bien, pero lo ha
hecho mal. Lo anterior esclarece, por un lado, que el fin objetivo (comuni-
car algo) prevalece sobre el fin subjetivo (lo que se quiere comunicar en el
mensaje), y por otro lado, que obrar (pensar en el mensaje) es diferente de
hacer (escribir el mensaje). A partir del ¢jemplo, puede que sea mas eviden-
te que el fin objetivo es la finalidad propia de la actuacidn, y a esto se debe
el hecho de que prime sobre el fin subjetivo. Lo que no quiere decir que
ambos sentidos teleoldgicos no guarden un cierto equilibrio entre si.

Con respecto a la distincién entre obrar y hacer es importante entender
que esta diferencia ya la habia planteado Aristételes para explicar las dos
dimensiones de la actuacién humana. En este sentido, 0brar implica una
[finalidad inmanente porque el efecto del acto tiene una repercusion sobre la
misma potencia que obra, como se presentaba en el ejemplo anterior cuando
la persona pensaba en el mensaje que iba a comunicar, y desde luego, pensar
es un acto cjercido interiormente, pues los actos del pensamiento (la idea,
el juicio y el raciocinio), después de todo, tienen una naturaleza intrinseca
que perfecciona al entendimiento. Mientras que el hacer tiene una finalidad
transeinte, es decir, el efecto del acto ejercido se realiza externamente a la
potencia, asi como lo podemos confirmar en el ejemplo cuando la persona

158 Ibid., p. 35.
344



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

trata de poner por escrito el mensaje. Escribir es una técnica a partir de
la cual podemos trasladar a un soporte o documento una serie de signos,
solo que en este caso dichos signos estin dispuestos coherentemente para
comunicar un mensaje, o al menos esta era la intencién. Por consiguiente,
hay diferencia entre el obrar, que es un acto que perfecciona interiormente
ala potencia con la que se obra, y el hacer, que es un acto que no perfeccio-
na a la potencia como tal, sino lo externo a esta. Nosotros acogeremos la
denominacién cldsica para referirnos a estos conceptos, asi que al obrar lo
llamaremos accidn (praxis) y al hacer lo denominaremos actividad (poiesis).

Estas mismas dimensiones de la actuacién humana tienen algunas ca-
racteristicas que las hacen diferentes. De alli que la accidn se distinga de la
actividad por ser un acto inmediato como cuando miramos un paisaje, pero
no es asi en el caso de la actividad, pues esta misma comprende un proceso,
por ¢jemplo, cuando un pintor elabora su obra. De alli que la accién de mi-
rar sea instantdnea (claro que aqui no nos referimos al proceso de ver, sino
al acto de sentir a través de la vista que no se reduce al caracter fisioldgico y
neuronal, puesto que tiene un cardcter de inmanencia o intencionalidad),
que es distinto de la labor artistica, pues al considerar las fases que requiere
la ejecucién de una pintura pensamos en un desarrollo procesual y no in-
mediato. Pero todo aquello que tiene un proceso también tiene un término,
como es el caso de la actividad, asi que la labor del artesano cesa cuando
estd hecha su obra, en cambio en la accién no hay término del acto porque
la finalidad de la obra es lo obrado, que es literalmente actuar, razén por la
que la accién de mirar se realiza en ella misma y no en otra. Esto no quiere
decir que un acto sea puramente accién o puramente actividad, al contrario,
estas son dos dimensiones de la actuacién humana que van concatenadas,
y su relacién es imprescindible para entender la complejidad que esta mis-

159 esta

ma supone. No obstante, como bien lo indican Naval y Altarejos
distincién se ha diluido por la influencia de la racionalidad cientificista en
la cultura moderna y contemporanea, que erradamente hace de la accién
una actividad. Algo que lamentablemente es frecuente en el contexto de la
educacidn, donde la formacidn se instrumentaliza para operar a favor de los

fines utilitaristas de la sociedad.

159 Ibid., pp. 38-39.
345



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

Estas distinciones y aclaraciones serdn pertinentes para comprender la
actuacion educativa, que es uno de los horizontes de la actuacién humana,
que como ya sabemos articula la accién con la actividad. Justamente, esto
era necesario tenerlo claro porque la actuacion educativa también posee dos
dimensiones que se integran, y que son bastante familiares, el aprendizaje
y la ensenanza. Esta es en realidad la unidad y esencia de la educacién, en
donde dos personas entran en contacto una para ensenar aquello que sabe y
la otra para aprender lo ensefiado. Y decimos que estas también se integran
porque el aprendizaje es en la actuacién educativa la accién con finalidad
inmanente que suscita en el ser humano su perfeccionamiento personal, ast
como la ensefianza es en la actuacion educativa la actividad, porque su fina-
lidad es transeunte, debido a que esta se concreta en un producto del cual
esta a cargo el profesor, y que llamamos leccidn. Al contrario de muchas ac-
tividades humanas, la leccidn tiene un caricter transitivo, pues el quehacer
docente no cesa en el diseno de la leccidn, esta misma al ser presentada debe
suscitar el aprendizaje en el educando. De esta manera, se integran las dos
dimensiones de la actuacién educativa, y en efecto el educador disefia una
leccién que posee un sentido formativo, moviendo la voluntad y el entendi-
miento de sus discipulos a mantener la constancia de su aprendizaje, que es
lo que caracteriza a la actividad formativa.

No obstante, el conocimiento es eminentemente una accion, lo cual signi-
fica —y esto resalta especialmente desde una perspectiva pedagégica- que al
conocer se desarrolla la razén, y con ella el ser humano. Pues en educacién
no puede ser vélido cualquier conocimiento, sino sélo aquel que promueva
el perfeccionamiento humano, es decir, el que mejore intrinsecamente la
potencia cognoscitiva'®.

La importancia del cultivo personal descansa precisamente en la for-
macion de la razén, pues el hombre es un animal racional, y si ordena lo
mds elevado que hay en su naturaleza, ordena entonces todo su ser. Por
eso la educacién demanda una formacién de las potencias cognitivas, y no
porque no sea necesario formarse en otros aspectos, pues como lo hemos
dicho si la ensenanza, que es menester del docente, tiene un carécter for-

mativo no sélo motivara al entendimiento del educando, sino que influird

160 Ibid., p. 36.
346



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

en la unidad de su ser personal, ordenando sus afectos y voliciones. Por eso
la educacién no puede ser sélo instructiva, es decir, no puede convertirse
en una serie de abordajes conceptuales que se apilan afio por aflo con mo-
tivo de mantener los indices de desempeno de las instituciones. Esto serfa
instrumentalizar una accién. Asi que la ensefanza debe ser instructiva,
porque si se carece de los contenidos también estamos perdiendo de vista
que estos mismos son un medio propicio para promover el perfecciona—
miento de la persona humana, pero no lo podemos restringir a este acopio
normalizado de nociones con fines verdaderamente ajenos a la educacion.
Es preciso que el educando asuma la responsabilidad del si mismo bajo
la direccién del educador, porque el profesor no es un dador de formas y
estructuras que los educandos deberfan aceptar y replicar acriticamente; el
maestro es un orientador que acompana al discipulo en su autodescubri-
miento como ser capaz de asumir su propio cultivo personal, y esto s6lo es
posible si la ensefanza es formativa.

Entendiendo esto, es posible comprender la razén que nos lleva a susten-
tar que la actuacion educativa expresa un concepto de educacion analdgica
11y que se manifiesta en esta relacion proporcional entre la docencia, que es
laactividad de enseniar, y la formacién, que es la accion de aprender. Para pro-
fundizar esto que estamos anunciando, serd pertinente analizar la docencia
y la formacién, como dimensiones que se enlazan analégicamente en todo
acto educativo. Cuando decimos que la ensefianza es una actividad estamos
refiriéndonos a que su finalidad es extrinseca a la potencia que la ¢jecuta, lo
vemos perfectamente cuando el educador trabaja en el disefio de sus leccio-
nes, cada leccién es una obra singular, cuyo proceso de elaboracién puede
variar debido a una serie de exigencias concretas y que deben ser adecuadas
al contexto educativo que comparte el maestro con sus discipulos. Pero en-
sefiar (del latin #msignire, marcar, sefialar o distinguir) precisa de mostrar la
direccién o el sentido a través de signos. La leccidn retine un conjunto de ele-
mentos que estan traspasados por el lenguaje, y que indican al educando la
ruta a seguir, el camino que puede transitar para formarse. Aca sera necesario
volver sobre la clasificacién de los signos que hemos presentado en la Tabla 7
desde el modelo de hermenéutica analégica de Mauricio Beuchot, pues una

161 M. Beuchot, Hechos e interpretaciones. Hacia una hermenéutica analdgica, op. cit., pp. 93-94.

347



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

leccién esta constituida de la convergencia de muchos de estos signos, y la
conjugacion apropiada de los mismos puede ser un factor decisivo a la hora
de promover la formacién en el educando, y no sélo esto sino la relacion sin-
téctica, semdntica y pragmatica del lenguaje que estdn entrelazadas al senalar
las vias propicias para una educacién que busca exhortar al educando a que
asuma la seriedad de su propio perfeccionamiento personal.

La ensefianza entrafia un acto comunicativo que debe ser sutil, por eso
la metodologfa de la hermenéutica analdgica es tan apropiada, porque es la
metodologia de la sutileza para implicar, explicar y aplicar en el contexto. In-
cluso, esto nos confirma que el maestro debe estar dotado de una capacidad
para persuadir con aquello que comunica con el propédsito de convocar a la
voluntad, atrayendo el querer del educando, y complementar su discurso con
una coherencia conceptual que también revele una capacidad juiciosa para
demostrar la verdad. Lo que estamos diciendo en sintesis es sencillamente que
el educador debe aprender a conjugar la retérica, que es el arte de persuadir,
y la dialéctica, que descubre y demuestra la verdad. Porque normalmente se
presenta un mzodelo de enseianza relativista, que es mas sofistico que retdrico,
porque embellece los discursos para hacerlos interesantes y atractivos, pero
estan vacios porque no expresan algo significativo. Un error porque alli no
hay sentido, y es usual que este tipo de ensefianza se implemente con el simple
afdn de sorprender con lo interesante, pero en el fondo esto esta inspirado por
la vanagloria de quien habla y con consecuencias nefastas en la formacién de
los educandos. Evitar este traspié¢ es uno de los factores mds relevantes en la
formacién didéctica de los educadores, si se procede con prudencia y humil-
dad otros serdn los frutos en nuestros alumnos.

No obstante, también enfrentamos un modelo de enseiianza univocista,
que se desentiende completamente de la retérica, y hace hincapié en la 16-
gica. Presenta por lo mismo un discurso altamente riguroso, que no abre
espacio a la condicién simbélica o icdnica de la ensenanza, y si bien puede
convocar al intelecto, pues lo llama justamente con el proceder dialéctico
que este mismo busca, no siempre llegard a persuadir al educando, pues su
voluntad no se ve movida con la misma fuerza con la que si puede verse im-
pelido el intelecto. Pero como hemos dicho la educacién esta dirigida a la
unidad personal del alumno, y por esto mismo la ensefianza debe conjugar

348



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

la retérica con la dialéctica, de alli que la hermenéutica analdgica tenga una
relevancia tan determinante, porque acoge al arte de decir la verdad con
belleza, sin perder el rigor que enmarca el discurso apodictico. Esto simulta-
neamente se conjuga muy bien con un modelo de enserianza analdgico, que
pueda sefialar lo que es prudente a la voluntad, pero también al intelecto a
través de un acto comunicativo retérico-dialéctico, que se adecte a la ver-
dad y al bien, atributos implicados en el significado transmitido en el len-
guaje did4ctico de laleccion, que de hecho promueve el perfeccionamiento
de los hébitos éticamente buenos. Por esta razdn, el educador debe poner
en practica la sutileza y la prudencia que son aspectos esenciales de la acti-
vidad docente. Pues la sutileza le ayudara a desplegar el sentido de las cosas
en un lenguaje coherente, pero respetando los justos limites semanticos de
la disciplina que imparte, y sobre todo comunicando a otros la manera de
aplicar, en sentido formativo, aquello que se ha transmitido en la leccién.
Pero debe hacerlo con prudencia (phrdnesis), es decir, con un juicio pro-
porcional para incentivar los hébitos intelectuales y éticos en el educando.
Recordemos que la prudencia es la virtud que se encuentra entre las virtu-
des que se ordenan al entendimiento y las que se ordenan a la voluntad. La
phrinesis es una virtud analdgica y es la clave para formar los hébitos que
perfeccionan la condicién de la persona humana, porque conjuga lo teérico
con lo préctico, tiene algo de intuicidén universal porque regula sin reglas,
pero también algo de particular porque se dirige a lo concreto siempre y
cuando sea el momento oportuno, y qué mejor virtud que esta para que el
educador pueda crear espacios de ensefianza que acrecienten las virtudes
epistémicas y las virtudes éticas.

La vuelta de la nocién de virtud en la educacién va de la mano con la idea
de la educacién del juicio, porque el juicio practico depende de la virtud de
la frénesis o prudencia, que tiene analogfa con la légica, a diverso nivel. Esto
hace que la educacién sea una virtud y la virtud producto de la educacién.
La virtud de la educacién es educacién de la vircud'®.

Este retorno de la virtud a la educacién es crucial para comprender cual
es el nucleo de la accién de aprender o de la formacién, que se articula con
la actividad de ensenar o con la docencia. Razén por la que serd importante

162 Ibid., pp. 96-97.
349



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

que tengamos muy presente que la ensefianza debe promover una accién,
y aprender es precisamente una accién por su cardcter inmanente, pero en
especial porque lo que se despliega en el aprendizaje es la promocion del
hébito, que supone un obrar perfectible que eleva la naturaleza humana,
al redundar en la potencialidad implicada en el aprendizaje. Puede que en
el contexto educativo muchas veces sea central lo que hace el educando,
es decir, las actividades que realiza el alumno son frecuentemente definiti-
vas para el educador, como lo pueden ser trabajos asignados o los mismos
examenes presentados, pero si el docente reduce la actuacién formativa a
una actividad, estd errando al perder de vista la inmanencia del aprendizaje
que deberfa promover como algo principal en sus lecciones. Esta practica
se hace comin con un modelo de aprendizaje univoco o conductista, que
incentiva un esquema de estimulo-respuesta, planteando una reduccién del
aprendizaje a los productos que el educando presenta a partir de la repeti-
cién mecdnica de una actividad concreta. Lo que vulnera la relacién entre
ensenanza y aprendizaje, ademds de impedir a la persona una accién forma-
tiva, puesto que prevalecen los modelos instructivos sobre los perfectivos.

Asimismo, el modelo de aprendizaje equivoco o constructivista, que es
el polo opuesto al anterior, pone su acento especialmente en un supuesto
gnoseoldgico que defiende la idea de que no es posible conocer lo que las
cosas son. Asi que lo que se puede aprender se reduce a una construccién
que puede ser exdgena, es decir, un reflejo de las experiencias que se han
tenido del mundo externo; también puede ser enddgena, cuando la mente
impone su estructura cognitiva sin relacion con lo real; o puede ser dialéc-
tica, en cuanto se basa en las interacciones intersubjetivas o en la depen-
dencia que tiene un individuo de su contexto social'®. Una concepcién
que reduce el aprendizaje a lo que las estructuras mentales de cada sujeto
podrian reconstruir dependiendo sus experiencias, sus condiciones cogni-
tivas o su situacion socio-cultural, pero sin considerar que el aprendizaje
es una accién que perfecciona la condicién humana, en cuanto promueve
y eleva los habitos tedricos y practicos. Ademas, que parte de una concep-
cién antirrealista del conocimiento que no es posible justificar epistemo-

163 D. Schunk, Teorias del aprendizaje. Una perspectiva educativa, 6ta Ed., trad. L. Pineda & M. Ortiz, Méxi-
co D. E,, Pearson, 2012.

350



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

I(’)gicamente. Con 4nimo de evitar estos reduccionismos, proponemos un
modelo de aprendizaje analdgico o de formacién relacional, basado en hibi-
tos moralmente buenos. Este mismo modelo ya lo habifamos anunciado en
la Tabla 14, pero lo restringfamos en aquella ocasion a la formacién cienti-
fica, que es una de las posibles maneras en las que podria llegarse a aplicar.
Sin embargo, nuestra intencién en este momento es realizar una reflexiéon
mds general al respecto de este modelo de aprendizaje que se funda en la
analogfa. Para esto es imprescindible rescatar la tensién que existe entre la
posici(')n conductista y constructivista, ambas perspectivas tienen aspectos
que se pueden conciliar.

Por lo que la formacién relacional toma del conductismo, de fuerte in-
clinacién empirista, la eficacia educativa, pero la limita de forma que el edu-
cador no se concentre sélo en los resultados o en las actividades del educan-
do, sino que perciba en estos mismos ciertos indicios de una accién que se
va perfeccionando. Mientras que del constructivismo, de marcada inclina-
cién idealista (al menos del idealismo moderno), toma la importancia que
tiene el educando como centro del aprendizaje, pero no es tan flexible en
el sentido disciplinar e instructivo, pues es fundamental para el discipulo la
orientacién del maestro, que muchas veces parece diluirse al encarecerse el
protagonismo que tiene el estudiante. Pero también evita una acumulacién
innecesaria de las preconcepciones del educando, que pueden terminar
avocandose a una serie de opiniones que se hacen pasar por criterios y no-
ciones rigurosas, aunque lo que reflejan es un panorama consumadamente
relativista, donde todo sentido es vélido, y esto efectivamente no conduce
a ninguna transformacion interior y mucho menos a la formacién de ha-
bitos perfectibles. Pues lo que en realidad busca el modelo de aprendizaje
analdgico es una formacion de la persona humana, en su integridad, por
eso es relacional porque traza los puentes para enlazar lo que estéd escindido
desde otros puntos de vista o tradiciones. Por eso se basa en la formacién
de hébitos intelectuales y volitivos, que se entrelazan para promover en el
educando una vida contemplativa.

Contemplacioén es el término cldsico que designaba la actuacién racional
en la que se funden entendimiento y voluntad, comprender y querer, inte-
ligir y asentir. Desde la contemplacion se hace posible y fecundo el conoci-

351



Racionalidad analogica y formacio'n interdisciplinar

miento discursivo, basado en el razonamiento formal. También este es una
capacidad humana y, por tanto, debe ser promovida en la educacién, pues
es parte del perfeccionamiento humano; pero lo es en la medida en la que

participa de la accién inmanente, subordindndose y ordendndose a ella'®*.

Tabla 20.

Actuacion educativa y los modelos de ensefianza y aprendizaje

Actuacion humana | Actuacion educativa Modelos

Ensefianza univoca

(Logicista o cientificista)

Actividad
(Poiesis) Docencia Ensenanza equivoca
Transeunte (Actividad de ensenar) (Eristica o sofistica)

Perfeccién del producto
Ensefianza analdgica

(Dialéctica y retdrica)

Formacién univoca

(Conductista)
Accién
(Praxis) Formaciéon Formacién equivoca
Inmanente (Accién de aprender) (Constructivista)

Perfeccion de la potencia
Formacién anal6gica

(Relacional)

Elaboracion propia. Basada en Ibid., pp. 31-45.

Por supuesto, la conjuncién del intelecto con la voluntad y su actuacion
conjunta conforman la vida contemplativa. A esto se refiere la expresion
theoria, al menos en el contexto de los pensadores antiguos, un significa-
do que dista bastante del sentido moderno en el que se concibe la teoria
como aquello de naturaleza abstracta o formal. Esto precisa mucho mis el
cardcter inmanente de la formacidn, porque aquel que se encuentra en con-
tinuo perfeccionamiento interior puede contemplar de manera més clara la
verdad y el bien que traspasan el sentido de la vida. Por eso el educador no
ensefa con el propdsito fijo de lograr que el educando se forme para desem-

164 C.Naval & F. Altarcjos, Filosofia de la Educacion, op. cit., p. 43.

352



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

penar una labor determinada, estd bien que sea asi, pero lo que es aun mas
relevante es el hecho de que educamos para la vida, educamos en correspon-
dencia con el fin de la naturaleza humana que es la felicidad.

La Tabla 20 sintetiza los planteamientos centrales que se han venido ex-
plicando a través del desarrollo de este apartado. Pero nos gustaria hacer
algunas aclaraciones con respecto a los modelos que hemos venido comen-
tando. Como ya se ha dicho, la ensefianza, si bien es diferente del aprendi-
zaje porque son dimensiones distintas de un solo acto, no estan separadas,
es decir, las debemos pensar en la unidad que le es inherente a la actuacién
educativa. En este sentido, podriamos decir que hay tres modelos de la ac-
tuacién educativa:

1)  Modelo logicista-conductista o univoco: En este modelo la ensenanza
se restringe a los limites de un lenguaje légico y apodictico a partir
de los cuales el educador disefia sus lecciones, y que se complementa
con una formacién que espera resultados verificables empiricamente,
y que el educador obtiene a través de un juicioso anlisis de la con-
ducta asumida por los educandos.

2)  Modelo eristico-constructivista o equivoco: Este es un modelo donde
la ensefianza mds que retérica es sofistica, porque trata de conven-
cer, cuestion que depende de la habilidad del interlocutor y no de la
verdad de lo que se dice. En este tipo de actuacién educativa el inter-
locutor puede ser el educador o el educando. Esto a la vez se articula
con una formacién de un cardcter marcadamente subjetivo, ya que lo
importante es la habilidad o competencia que el alumno adquiere en
el proceso, pero no la accién que suscita la ensefianza.

3)  Modelo relacional 0 analégico: En este modelo la ensefianza, que com-
pete al educador, plantea una relacién entre lo dialéctico, que pre-
senta una leccién argumentada y coherente al entendimiento, y lo
retdrico, en cuanto persuade a la voluntad del educando. Pero sobre
todo es importante que dicha articulacién se funde en la verdad de lo
que se trata de comunicar en el discurso. Asimismo, esta forma de en-
tender la ensenanza converge con una formacion que incentiva una

transformacion interior de grado contemplativo en el alumno. Esto

353



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

es lo que quiere decir que la leccidn tenga un cardcter formativo, ya
que las actividades desarrolladas por el educando hacen que el hibito
pueda acrecentar la potencia o la facultad que actta, y que sea asi
como se promueva un cambio inmanente en el discipulo.

El modelo relacional de la actuacién educativa es lo que también se deno-
mina educacién analdgica, concepto que ha propuesto Mauricio Beuchort,
y que hemos querido profundizar. Incluso, hemos mencionado que este
modelo, cuya accién se funda en lo que hay de perfectible en la naturaleza
humana, se basa en la formacién de hébitos, y no de productos o de compe-
tencias. En esto queremos insistir, porque es una parte crucial de la imple-
mentacién practica de un modelo como este. Lo central debe ser el habito,
pero no entendido como una actividad repetitiva bajo la cual el estudiante
termina adquiriendo una estructura cognitiva que impide su libertad perso-
nal, puesto que serfa reducir el hdbito a un mecanismo iterativo en su pro-
ceder, cuando no es asi. Desde luego, es en parte un acto que se repite, pues
el educando aprende sus lecciones a través de sucesivos intentos que buscan
afianzar en la memoria un determinado conocimiento, pero este ejercicio
deja de tener sentido cuando no hay significado. Por esta razén, también he-
mos elaborado una explicacién sobre lo que implica la teoria del significado,
y lo que supone en términos de la relacién entre nuestras representaciones
y la realidad de las cosas (ver Figura 22), pero que se complementa en este
caso con una reflexién sobre la naturaleza de los cambios que surgen en el ser
humano, gracias a que lo ensefiado con sentido (o significado) provoca un
perfeccionamiento de las potencialidades poseidas por la persona.

Entonces, si es crucial que el educando se habitte a una serie de repa-
sos significativos, a partir de los cuales se permita la comprensién, y esto
lo facultara de manera solvente para explicar o elaborar sus propios juicios
y argumentos sobre lo que son las cosas, pero sobre todo lo capacitan para
hacerse cargo de la responsabilidad que tiene con su propio ser. Cuando
esto sucede asi es porque el habito se ha integrado tanto al ser personal del
educando que ha efectuado entonces un verdadero cambio interior, porque
el habito mds que ser una repeticién significativa de lo conocido es sobre
todo un acrecentamiento de la potencialidad de nuestras facultades. Pero
no lo hace el maestro, este tan solo le muestra el camino mas apropiado a

354



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

su discipulo para que este mismo incentive hébitos que lo perfeccionarin
como persona. Por este motivo, es esencial que se dé cabida a una educacién
analdgica, que permita al educador y al educando su propia realizacion,
pues uno lo hard a través de la ensenanza, sin dejar de formarse, y el otro a
través del aprendizaje, sin dejar de ensefiar también a otros con su ejemplo.

1.2. Retorno a la teleologia de la educacion

La actuacion educativa y todo lo que esta misma implica sélo tiene sentido
alaluz del fin que persigue aquel que acttia. Para entender cualquier tipo de
acto humano, siempre nos preguntamos cudl es la finalidad del mismo o qué
ha llevado a actuar asi a una persona y no de otra manera. Pero la educaciéon
ha perdido de vista el fin (z¢los) que le da sentido, razén por la que queremos
proponer un retorno a la finalidad de la educacién, y a preguntarnos cudl es
la teleologia de la actuacién educativa. Ya hemos dado el primer paso anun-
ciando previamente la distincién entre el fin objetivo y el fin subjetivo de la
actuacion humana, aclarando a la vez que el fin objetivo tiene prioridad sobre
el fin subjetivo. Pero ahora es necesario detenernos en la actuacion educativa,
y concentrar nuestro andlisis en la relacién que el fin tiene con la persona
humana desde su propio ser. Para esto nos gustaria iniciar proponiendo una
nueva distincion, basada en la misma condiciéon humanay lo que esta encierra
en su unidad. Antes de proponer esta distincién es menester entender que el
hombre no sélo es su cuerpo o su naturaleza biolégica, también es su alma o
su principio de movimiento interno, que es inmaterial. En consecuencia, en
el sujeto mismo existen unos fines naturales, que estan determinados por los
procesos fisioldgicos que le son inherentes a la dimensién corpérea del ser
humano, y los fines libres, que no estin sujetos a las restricciones bioldgicas,

sino que devienen de la eleccién voluntaria de la persona'®.

Ambos fines intervienen en la realizacién de un acto humano, por ejem-
plo, cémo se da esta relacién cuando nos alimentamos. Aqui el acto viene
claramente determinado por una necesidad bioldgica que nos permite se-
guir subsistiendo, pero la forma en la que nos alimentamos no esta determi-
nada, es decir, podemos alimentarnos de los frutos secos, que nos ofrece la
naturaleza, o de las amplias opciones gastrondmicas existentes, y esto segun

165 Ibid., p. 83.

355



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

la regién del mundo en la que nos encontremos. Alli hay un fin natural
que motiva el acto de una manera determinada, pero la forma en la que
lo hacemos depende estrictamente de nuestra eleccién. También podemos
pensar en un acto de eleccién que estd limitado por las condiciones fisicas
del individuo, por ejemplo, cuando se quiere disfrutar de un viaje que se ha
esperado por bastante tiempo, y se dispone todo lo necesario para hacerlo,
pero ya en el sitio la persona se indispone por un problema de salud lo que
le impide participar de las actividades planeadas. En este caso el viaje se lleva
a cabo, se eligi6 hacerlo, pero no se pudo disfrutar por el problema de salud,
asi que dicho problema se convierte en una limitacién de cardcter natural
que impide que el acto de disfrutar el viaje pueda realizarse. Esto demuestra
que los actos humanos no estin simplemente guiados por fines naturales o
fines libres, sino que ambos se articulan, porque el individuo es integral, tie-
ne una unidad ontolégica que le es propia y la realiza en diversos sentidos.

Sin embargo, esta distincién l6gica entre fines naturales y fines libres no
siempre es acogida en la educacién. Lo que termina provocando inclina-
ciones reduccionistas de caracter materialista, cuando la educacién estric-
tamente se reduce a los habitos naturales del ser humano, en detrimento de
aquellos que formamos en sociedad, como podria verse desde la perspectiva
de Rousseau, donde se considera que la libertad tiene su mayor expresién en
la naturalidad de la vida, percibiéndose en los aspectos socio-culturales un
obstaculo para la educacion. Pero también podria presentarse lo opuesto,
es decir, una orientacion espiritualista de la educacién que imposibilita la
formacion estética (aisthesis, percepcién o sensacion), que hace referencia
a la consciencia de nuestro conocimiento sensible, que sin duda tiene unos
fines naturales determinados por el dinamismo propio de las potencialida-
des sensitivas que poseemos, pero que muchas veces se pierden de vista al
poner el acento formativo en las potencias intelectuales o volitivas'®. Por
eso es esencial que no perdamos de vista que hay en nosotros una integridad
especifica a la que debe responder la educacién, y de alli la necesidad de
articular los fines naturales y los fines libres de nuestra condicién humana.

En este punto, podemos introducir una aclaracién importante, los seres
humanos actian movidos por diferentes causas, que se pueden clasificar en

166  Ibid., pp. 85-86.
356



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

dos grandes categorias, se puede actuar por una causa eficiente o por una
causa final. Lo decimos porque hasta este punto hemos desarrollado lo que
implica preguntarnos por qué actuamos de determinada manera en el con-
texto de la actuacion educativa, y esto concierne a cuestionar cudl es la causa
eficiente de este tipo de operatividad. Ahora nos proponemos contestar a
la pregunta del para qué actuamos asi y no de otra forma, desde el marco de
la misma actuacién educativa, por lo cual abordaremos el tema de la causa
final. Propongamos la siguiente analogia, que se basa en un ejemplo clasico:
un sujeto empuja una ficha de domind y esta pieza le imprime dicho impul-
so a otra ficha cercana, quea la vez comunica el movimiento a una serie de
piezas, también cercanas entre si, y que estdn dispuestas en linea recta. De
forma que al caer una de las piezas, la siguiente también caerd, debido al
efecto que imprime el impulso inicial, esto sucederd hasta que la ultima fi-
cha sea derribada. En consecuencia, tenemos una cadena de causas y efectos
que se siguen uno tras otro, pero si nunca se hubiera dado el primer movi-
miento, que depende de la intencién del individuo que empujé la primera
ficha de domind, jamds se hubiera presentado esta secuencia causal en el
grupo de piezas mencionado, y por lo tanto, la tltima pieza de esta serie ja-
mds hubiera caido. Lo que comprueba que existe un inicio del movimiento
y también un término del mismo, asi que la cadena causal no es una serie ad
infinitum que carezca de comienzo o de fin.

Algo similar acontece en la actuacién humana, sélo que en un sentido
distinto, pues los actos pueden deberse a una serie de circunstancias e in-
tenciones bastante dispares, siempre estin motivados por un fin definido,
y asimismo tienen un punto en el que el individuo deja de obrar porque
hay un término en su accidn. Esto en principio nos indica que la palabra
“fin”, tiene una riqueza de significado, aunque dicha riqueza en ocasiones
puede generar ambigiiedad, por eso utilizaremos las expresiones de las que
Aristoteles hace uso para diferenciar esta polisemia tan singular que tiene
la palabra “fin”. Puede hablarse de fin en el sentido de zelos, expresando con
esto la culminacién o el logro alcanzado por el actuar humano, y que llama-
remos fin-causa, o también puede hablarse de fin como péras, es decir, como
término o finalizacién temporal del obrar, que denominaremos fin-efecto.
Por ejemplo, una cosa es tener la intencién de ganar un concurso en el cual

357



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

nos hemos inscrito, y otra muy distinta es terminar el concurso en primer
lugar, puesto que el primer caso nos habla de la finalidad que buscdbamos al
inscribirnos en el concurso, el fin como zelos del acto (fin-causa), mientras
que el segundo caso nos habla del puesto que ocupamos al finalizar el con-
curso, que es el sentido de fin como péras (fin-efecto).

De manera que cuando nos referimos al fin final de la vida humana lo
hacemos en el sentido de fin-causa y no en el de fin-efecto. Este fin final es
el culmen o la realizacién de la vida, que es precisamente la felicidad. La
posesion de este fin final implicaria que hay una fruicién absoluta en el ser
humano, porque la voluntad estd colmada y ya no hay necesidad de querer
algo mds, pues posee todo lo que buscaba. Muy al contrario de lo que su-
cede con los fines parciales, que son objetivos alcanzables pero que no son
absolutos, es decir, que el sujeto al alcanzarlos sigue deseando otra serie de
fines posteriores que le dan sentido a su vida diaria. Pero asi como las fichas
de dominé que se encuentran ordenadas de una forma especifica para que
puedan comunicarse el impulso del movimiento, también los fines parciales
pueden ordenarse al fin final de la vida humana, porque cada fin parcial que
se logre con la culminacién de un acto, y que se adectie a la naturaleza racio-
nal del hombre, corresponde entonces con la felicidad y, por lo tanto, con la
realizacion perfecta de nuestra existencia. Y esto es justamente lo que busca
la educacion, dar cuenta de un camino que sea estable para la realizacién de
la vida personal a través del perfeccionamiento de la condicién humana, y
que se logra por medio de una ensenanza que tiene cardcter formativo.

En la educacién, la relacion correcta entre fin final y fines parciales es una
relacién de participacion de estos en aquel; y tal relacién no tiene cardcter 16-
gico-formal, sino operativo-material. La participacion teleoldgica no se reali-
za mediante un disefio conceptual de actividades congruentes, definidas por
una pluralidad de fines parciales y terminales, sino mediante la configuracién
y modulacién de las actividades por el sentido que sefiala la accién inmanente
y formativa que actualiza inmediata ¢ instantdneamente el fin final'®".

En este sentido, serd crucial respetar el orden jerarquico de los fines que
se buscan en el aprendizaje. De modo que los fines parciales, también lla-
mados objetivos, no acaben por convertirse en el fin final, craso error de la

167 Ibid., p. 90.
358



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

préctica pedagdgica que malogra la actuacién educativa. Por eso es nece-
sario entender que no hay fin parcial que pueda ser superior a la felicidad,
que es el fin al que todo ser humano tiende. Pues si analizamos aquello que
estd supuesto en los fines parciales de la actuaciéon humana nos daremos
cuenta de que, en parte, hay una realizacién de la voluntad cuando se goza
del bien que comporta ese fin parcial alcanzado o actualizado por el sujeto,
aunque dicha realizacién no sea plena; y en la vida préctica son muchos los
bienes parciales de esta indole, es decir, muchos son los bienes que realizan
parcialmente nuestro querer, pero nunca lo hacen a plenitud. En cambio, la
felicidad es el mayor de los bienes o el Bien supremo, y del cual participan
todos los demas bienes de la vida préctica, y dicha participacion es gradual,
pues unos bienes estdn mas proximos al Bien supremo que otros. Por eso es
la felicidad lo que tiene el mas alto valor para la vida humana, mientras que
la fama, el dinero o el poder son bienes mediales y terminales, y no pueden
convertirse en el fin que el hombre debe realizar para humanizarse o para
elevar su condicién, aunque muchas veces los confunda como el fin final de

la vida's®

. Estaaclaracion, desde luego, es necesaria para tener presente hacia
dénde dirigir la actuacién educativa, pero lo que interesa como tal en este
sentido no es la felicidad o la vida lograda, que es més bien objeto propio de
la ética, sino la preparacién para llevar esta forma de vida, y justamente esto

es lo central y significativo en la educacion.

De alguna manera, Sécrates considera que esta forma de vida que debe
promover la educacién en el individuo es la prictica de la virtud (arezé),
y esta serd la ruta del pensamiento clasico, pero también la nuestra. Pues
como educadores tenemos la responsabilidad de asumir un acompanamien-
to constante para que el educando, a partir de su propio esfuerzo, pueda
formarse o asimilar que es él y no otro el agente principal de la educacién,
porque sélo el discipulo puede llevar a cabo el fin final de la educacién que
es el obrar feliz, por lo que el educador tan solo guia en este autodescubri-
miento del educando, que al final es consciente de que puede obrar en su
propio ser para formar habitos virtuosos que lo perfeccionen como perso-
na. Razén por la cual la formacion de la razén practica y tedrica es central
en la actuacién educativa, que es precisamente lo que implica formar la ra-

168 Ibid., p. 102.
359



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

cionalidad analégica, porque esta misma da cabida a los habitos virtuosos
de la prudencia y la sabiduria.

En cuanto a la filosofia, ella tenia por sobre todo el cometido de brindar
phrinesis y sofia, esto es, prudencia y sabiduria. Y ambos casos se trata de la
formacion del juicio: en la razdn practica, el juicio prudencial o phronético;
en la razdn teérica, el juicio sapiencial. E incluso habia ocasiones en que
se manejaba una analogfa entre ambos juicios: el juicio prudencial era a la
razdn préctica lo que el sapiencial a la teérica. Asi pues, la finalidad priori-
taria era formar en la phrdnesis. La prudencia, como lo hace ver Aristoteles,
es la sabiduria de lo concreto, particular y contingente, al modo como la

sabiduria lo es de lo abstracto, universal y atemporal. Por eso la prudencia

corresponde a la ética y la sabiduria a la metafisica'®.

Lo que aqui queremos dar a entender es sencillamente que el fin de la
actuacion educativa no es el mismo que el de la actuacién humana, pues si
el primer acto busca el obrar feliz, entonces el segundo busca la felicidad, y
evidentemente no son lo mismo aunque estan relacionados. Pues el educa-
dor suscita a través de su actividad productiva, concretada en la leccién, una
accién formativa, que cobra sentido en el aprendizaje del educando. Esto es
lo que define particularmente a la actuacion educativa, pero no con esto el
educador estd llevando al educando a la felicidad misma o a una vida lograda.
En realidad la educacion y la inter-accidn entre el maestro y el discipulo, ca-
pacitan al educando para el obrar feliz, porque forman las virtudes que man-
tienen en continuo perfeccionamiento a las potencialidades desde las que el
estudiante obra interiormente, preparindolo asi para la vida o para el fin de
la actuacion humana que es la felicidad. Asi, mientras que el educando tiene
como fin proximo el obrar feliz, en cuanto es responsable de la accién formati-
va que promueve laleccidn, el educador tiene como fiz remoto el mismo obrar
feliz, porque es a través de su actividad productiva que el estudiante aprende,
y de alli que sea el educando el centro de la actuacion educativa.

Por esta razén, no estd desencaminado afirmar que la finalidad de la edu-
cacion es la contemplacion, que es el mismo obrar feliz. Es entendible que
esto pueda causar cierta sorpresa, o incluso algunas objeciones, en especial
en quien esta acostumbrado a ver en la contemplacién un estado mistico

169 M. Beuchot, Perspectivas hermenéuticas, México D. E., Siglo veintiuno, 2017, p. 49.
360



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

de sublimes misterios que no es posible vivenciar en la cotidianidad. Pero
esta representacion idilica de la contemplacidn es una falsa conciencia de
la realidad que esta misma supone, porque precisamente hemos dicho que
la contemplacién no tiene que ver con un grado sumo de abstraccién, que
se halla huyendo del mundanal ruido, sino con el encuentro de horizontes
entre el entendimiento y la voluntad. Alli es donde la razén tedrica confluye
con la razén préctica, son una sola razén, que hemos llamado razén anal6-
gica, en vista de los sentidos que tiene, pues no se predica univocamente
de la razén, como si se tratara de un puro proceder apodictico como lo ha
propuesto el racionalismo moderno, pero tampoco se predica de esta equi-
vocamente, en el sentido de los pensadores del Romanticismo que conside-
ran mejor una razén sintiente como opuesta a la razén ilustrada. Por eso la
razén analdgica o racionalidad analdgica nos habla de la naturaleza huma-
na, porque en ella se entrelazan teorfa y prictica actuando como una, pues
eso es el ser humano en parte entendimiento pero también en parte apetito
racional, que es a lo que se hace referencia con la expresién voluntad, que
viene de voluntas, palabra formada a partir del verbo wolo que significa que-
rer. Esto es lo que dispone todo nuestro ser, de forma integral, a conocer y
aamar (que es la forma de querer mds perfecta), y esta relacién analdgica es
contemplar, conocer lo que se ama y amar lo que se conoce.

2. El aprendizaje basado en hdbitos virtuosos

Con la intencién de profundizar en la accidn formativa que debe suscitar
la actividad docente, proponemos un andlisis del modelo de formacién ana-
l6gica, que justamente estd basado en hébitos virtuosos. Lo que nos planteara
la necesidad de reflexionar en torno al crecimiento personal y la perfectibili-
dad de nuestras potencias de orden racional, las cuales se ejercitan inmanen-
temente a través de los hébitos intelectuales y volitivos, siempre que dichos
hébitos se cualifiquen positivamente, es decir, que formen en la virtud. Razén
por la que necesitamos conocer qué es el hébito y la virtud para entender la
pertinencia del modelo de formacién analégico y su integralidad.

Para iniciar serd adecuado esclarecer lo que consideremos conceptual-
mente con la expresién habito, que viene del latin habitus, que significa lo
tenido o poseido, y precisamente la posesion es una dimensién caracteris-
tica de la persona humana, pero no sélo nos referimos al sentido de una

361



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

posesic')n material como tener una casa o un automévil, sino que en este
caso aludimos a lo que supone una posesién inmaterial, como puede ser la
posesion inmanente de una idea, que es la representacién simple de lo que
es una cosa. Y si bien nuestras ideas pueden olvidarse, no sucede lo mismo
con los actos inmanentes que implican la accién de conocer, pues conocer
lo que es una cosa no sélo supone darse cuenta de la esencia de la misma,
sino perfeccionar un hébito virtuoso que poseen nuestras potencias cogni-
tivas, y que jamds se olvida. Aristdteles dice al respecto lo siguiente:

En efecto en ninguna obra humana hay tanta estabilidad como en las activi-
dades virtuosas, que parecen mds firmes, incluso que las ciencias; y las mas
valiosas de ellas son més firmes, porque los hombres virtuosos viven sobre
todo y mis continuamente de acuerdo con ellas. Y esta parece ser la razén
por la cual no las olvidamos'”.

Por eso no las olvidamos, porque las poseemos interiormente como hé-
bitos de nuestras potencias operativas, y al ser nosotros los que poseemos
dichas potencias, perfeccionindolas a través de los hébitos virtuosos, logra-
mos entonces una mayor autoposesion de nuestro ser personal, es decir, hay
mayor autonomia y libertad. A esto nos referfamos cuando indicidbamos
que el habito no puede reducirse a una especie de repeticién mecénica de
actividades, pues dicha concepcién implicaria un impedimento para el cre-
cimiento personal y una restriccién impositiva para la libertad de la persona
humana. Entonces, puede que el habito si sea una repeticién, o mejor aun
una actuacion repetitiva pero esta misma es inteligente y voluntaria. Lo que
hace mas estable nuestra conducta porque acrecienta perfectiblemente su
operatividad, y a la vez la proyecta al porvenir, puesto que el sujeto, que
posee las potencialidades operativas, estd mejor dispuesto para afrontar la
accion futura. Asi que una definicién de habito que podria recoger lo dicho
serfa la que presentan Naval y Altarejos, “un hébito es el elemento perfec-
tivo de una potencia, en cuanto que, adquirido por el ¢jercicio, significa el
crecimiento de la potencia y por eso, ante todo, remite a su capacidad de

”171

obrar mis y mejor””!. En esto consiste el crecimiento personal, en el hecho

de que el individuo que perfecciona sus potencias operativas por medio del

170  Aristoteles, Etica a Nicémaco, I, 10, 1100b-15, trad. J. Palli Bonet, Madrid, Gredos, 2010, p. 44.
171 C. Naval & E. Altarejos, Filosofia de la Educacion, op. cit., p. 210.

362



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

habito las posee mds y mejor cualificadas, y esto supone una mayor posesion
perfectiva de si mismo.

Entre més perfeccione sus habitos un individuo, més es dueno de sus
actos, y esto es lo que ocasiona la formacién de habitos intelectuales y mo-
rales, que son la forma diferenciada de expresar que el individuo forma su
naturaleza racional, y que por lo tanto aprende para asumir la responsabi-
lidad del obrar feliz o de la vida contemplativa. Lo que tratamos de decir
con esto, es sencillamente que el sujeto entre més se forma, mas realiza su
naturaleza, a esta realizacién nos referimos con la expresiéon humaniza-
cidn, que es el fin de la educacidn, pues el deber del maestro es acompanar
en la ensefanza a ese despliegue perfectivo de las potencialidades del dis-
cipulo, con el propdsito de que este, por si mismo, pueda realizar lo que
exige su propia naturaleza humana. Por eso la importancia de cualificar
positivamente los habitos que se adquieren, porque también es posible
que el ser humano pueda llegar a envilecer sus potencias operativas a tra-
vés del vicio. De alli que la diferencia entre la virtud y el vicio resida en
el hecho de que la primera perfecciona las potencialidades, mientras que
la segunda impide su crecimiento. Razén por la que el habito es tempo-
ralmente anterior a la cualificacién que provoca la virtud, pues esta mis-
ma es un tipo de hibito que perfecciona las potencias operativas del ser
humano, pero se adquiere en el proceso perfectivo y no en la inmediatez
de un solo acto. Desde luego, que la palabra virtud, etimolégicamente
plantea algunas ambigiiedades porque puede provenir de vir (varén), que
se refiere a las cualidades varoniles que debia adquirir el puer romanus (el
joven romano) entre ellas la nobleza; o también puede derivarse del plural
de la expresién latina vis (cuyo plural es vires), que entre sus muchas tra-
ducciones puede que acepciones como energfa o vigor estén més cercanas
a lo que quiere significar virtud, en el sentido de perfeccién en el obrar.
Sin embargo, nos parece que la palabra griega arefé coincide mas con el
concepto de virtud que hemos expuesto, porque dicho término indica
excelencia, mérito o perfeccién, y es lo que en realidad significa virtud, es
decir, una perfeccidon que acrecienta la capacidad de accidn en la persona
haciéndola excelente y digna de mérito, sin que esto ultimo sea lo que lo
mueva a actuar.

363



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

Cuando la ensefanza tiene este caricter formativo en el que tanto hemos
insistido, estamos diciendo que el ser humano puede entonces perfeccionarse
interiormente, adquiriendo el habito virtuoso, bajo el consejo y la orientacién
que brinda el educador. Pero esto plantea una serie de exigencias, porque la
formacién basada en el habito virtuoso exige proceder con orden, es decir,
implica proceder desde la razén, que es la encargada de disponer la forma mds
adecuada para organizar internamente nuestras potencialidades operativas,
asi que el crecimiento personal debe ser graduado, debe darse de forma analé-
gica, porque nuestras potencialidades no sélo son intelectuales, sino también
sensibles. Incluso, tenemos funciones vegetativas y locomotoras que se pue-
den regular y, de alguna manera, guiar hacia unas costumbres apropiadas que
favorezcan la realizacién personal, pero estrictamente no se forman, puesto
que dichas funciones no son adquiridas como el hébito, sino que estan dadas
fisioldgicamente. Esto es prueba de la gradualidad que exige nuestra misma
condicién humana, por eso explicaremos, de forma general, las funciones y
potencialidades que nos constituyen y aprovecharemos para aclarar cudl es el
tipo de educacién que corresponde a cada funcién y potencia operativa.

Como lo veniamos mencionando, existen funciones vegetativas, como
alimentarse, o funciones locomotoras, que estan dadas en nuestra condi-
cién corporal y que, por lo mismo, no tienen una dimensién de accidn in-
manente, pero si pueden regularse adquiriendo costumbres que le permi-
tan al individuo disponer de su ser personal de una mejor forma para su
perfeccionamiento interior. Por eso es menester atender a los cuidados del
cuerpo en su justa medida, incentivando una buena alimentacidn, asi como
una serie de rutinas que ejerciten de forma adecuada nuestro cuerpo. Estas
son actividades que, por supuesto, favorecen nuestro estado de salud, y con-
vienen a la formacién de habitos de naturaleza inmanente. Es mas, el aseo
personal también implica una serie de regulaciones y costumbres que son
cruciales para el cuidado de la vida individual y, desde luego, para el bienes-
tar de la comunidad en general. Parecerian disposiciones secundarias, pero
son indispensables para llevar a cabo un proceso de formacién integral. No
obstante, en sentido estricto, aqui no se adquieren hébitos, sino costumbres,
pues estas mismas implican una perfeccién en el hacer, mientras que el hé-
bito es una perfeccion en el obrar.

364



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

Los hébitos s6lo se forman en las potencias operativas, estas pueden ser
de dos géneros, a saber, potencias sensitivas y potencias racionales. Las po-
tencias sensitivas se caracterizan por estar vinculadas a las condiciones so-
maticas de nuestra propia fisiologfa, y podemos hablar de dos clases. Por un
lado, tenemos las potencias de cardcter cognitivo, que se refieren a los senti-
dos externos e internos, que como sabemos, son los puentes que comunican
nuestro interior con el conocimiento de las cosas particulares y concretas.
Alli ya hay un sentido de hébito que forja la educacion estética, de la que he-
mos hablado brevemente mas arriba. Por otro lado, tenemos las potencias de
cardcter apetitivo o tendencial, que son aquellas que conocemos como deseo,
haciendo referencia al apetito concupiscible que se concentra en lo dado
inmediatamente a la percepcion sensible, y como impulso, que a diferencia
del deseo, se refiere al apetito irascible que trasciende lo dado a los sentidos
y se proyecta mds alld de la satisfaccién inmediata, dirigiéndose a bienes
que son mis dificiles de alcanzar. En efecto, los impulsos siguen siendo de
naturaleza sensitiva, pero poseen un claro cardcter inmanente. A este tipo
de potencias operativas estd dirigida la educacion afectiva'™.

Sin embargo, podemos hablar de verdadera formacién de hébitos vir-
tuosos solo en el caso de las potencias racionales por su naturaleza inmate-
rial, puesto que los érganos comprometidos en dichas potencias operativas
son eso, medios o instrumentos que es lo que significa la palabra griega dr-
ganon. Este cardcter inmanente de las potencias racionales también tiene una
subdivisién, que podemos plantear de la siguiente manera. Hay potencias de
cardcter intelectual, cuya raiz es la razon tedrica que tiene por objeto la ver-
dad en si misma, y hay potencias de cardcter moral, que se fundan en la razén
préctica pues su objeto es el bien en cuanto conocido por el sujeto. De alli
que la formacién de habitos virtuosos tenga una doble naturaleza: virtudes
dianoéticas, que le competen a la educacién intelectual, y virtudes éticas, que
le competen ala educacién moral'”®. De manera que una educacién integral
atiende a cada uno de estos factores, es decir, a las funciones vegetativas y
locomotrices, a las potencias sensitivas (cognoscitivas y apetitivas), ya las

potencias racionales (tedricas y practicas).

172 Ibid., pp. 213-228.
173 Ibid., pp. 229-240.

365



Racionalidad analogica y fotmacio'n interdisciplinar

Figura 32.

Modelo de educacién integral o analdgica, basada en hdbitos y costumbres

/ \
/ 7/ SENTIDOS EXTERNOS
4 SENTIDOS INTERNOS Ll

EDUCACIONESTETICA

Elaboracion propia. Basada en Ibid., pp. 218-245.

En la Figura 32 podemos ver reflejado un modelo de educacién integral,
que no atiende simplemente a los habitos de la razén tedrica, como es cos-

tumbre en algunos contextos educativos, sino que se adectia a las exigencias
de la formacién de las potencias operativas de la persona humana. Este es un
punto de partida para entender que también las potencias, que crecen y se
perfeccionan con los hébitos virtuosos, se pueden diferenciar entre si en sen-
tido légico, puesto que no hay una tnica dimensién perfectible en nuestra
condicién ontoldgica, sino que hay multiples formas en las que se despliega la
naturaleza humana. Pero esta multiplicidad no es ajena a la unidad de nuestro
ser personal, al contrario, el cultivo de nuestras potencias se realiza a partir del
todo que somos. No nos podemos figurar a un ser humano escindido y frag-
mentado, como si estuviéramos constituidos por facultades separadas y sin re-

366



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

lacién mutua, porque en realidad toda nuestra identidad personal integra asi
mismo todas nuestras potencias operativas. Por esta razdn, la educacién debe
corresponder a la naturaleza propia del ser humano, y como lo afirma Naval y
Altarejos, no hay educacién si sélo desarrollamos los hébitos o las costumbres
de una de las dimensiones mencionadas. Es necesario articularlas todas para
responder a lo que la actuacién educativa demanda.

Es mds, aunque no lo hemos mencionado, también serfa pertinente mati-
zar algunos aspectos que no se concentran netamente en la educacién moral,
pues la razén préctica no se reduce a la accién o praxis, ya que a la vez es acti-
vidad o poiesis. Incluso, la accién no sélo se reduce al ezhos personal, que es a
lo que responde la educacién moral propiamente hablando, sino que tambi¢n
hay un ezhos colectivo, que configura una vida comun y compartida con otras
personas. A esto lo denominaban los pensadores cldsicos como polis, expre-
sién de la que proviene el término politica, que hace referencia explicita a
nuestra naturaleza social, para la cual cultivamos hébitos, y de esto justamente
se encarga la educacion civica. Y como lo advertiamos, consideremos que asi
como educamos en la praxis, en sentido ético y politico, también lo hacemos
en las artes, la técnica o el trabajo. Estas dimensiones del acto humano son
esenciales para entender que somos seres que creamos espacios de posibilidad
en los que se proyecta nuestra intimidad personal y colectiva. Eso que llama-
mos mundo, cultura y civilizacién existe gracias a los lazos de las tradiciones
que han forjado un 4mbito que nos pertenece, un mundo propio, artificial si
se quiere, que traslada a la realidad nuestra intencionalidad de permanecer en
la existencia, y de permanecer bajo un rasgo peculiar que habla con elocuen-
cia de la riqueza de nuestro ser y de su valor. Por eso necesitamos crecer en
hdbitos poiéticos a los que puede responder una educacion artistica, técnica y
laboral, que podriamos llamar globalmente educacidn poiética.

No es este el espacio para desarrollar lo que implican cada una de estas
dimensiones, que son esferas amplias y fructiferas para explorar desde la
actuacién educativa. Sencillamente, hemos querido presentar un modelo
global que recoja las exigencias que debe plantearse cualquier educadorala
hora de ensefiar con una intencidn formativa. Nuestro aporte, en este senti-
do, se enfocard en algo més particular, analizando lo que implica cultivar las
virtudes dianoéticas de la razén tedrica, concentrandonos explicitamente

367



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

en la virtud de la ciencia y la inteligencia, y sus relaciones con la sabidu-
rfa. Esto a partir del planteamiento que hemos propuesto en lo precedente
sobre la interdisciplinariedad. En este punto nos detendremos especifica-
mente para explorar los matices de la educacion integral o analdgica, por lo
que serd necesario procurar una articulacion entre los hébitos de la razén
tedrica, con el propdsito de promover esta vision de la formacién basada en
virtudes, pero comenzando con el aspecto que prevalece en la mayoria de
contextos educativos, que se centra en la ensefianza y el aprendizaje disci-
plinar, sélo que lo abordaremos desde la perspectiva de la integracion de las
ciencias, que requiere un cultivo de las virtudes de la ciencia y la inteligen-
cia, y que serd el aspecto a desarrollar en lo subsiguiente.

3. Formacion de habitos de la razon teorica y la in-
terdisciplinariedad

Se habré podido entrever que nuestra pretensién dista de proponer una
formacion intelectual que esté separada de las otras dimensiones de la for-
macién humana. Pues justamente esta escisién entre la educacién del in-
telecto y las formas de educacion restantes, suele ser comtn en una visiéon
univoca de la actuacion educativa. Lo que se puede deber a una fuerte in-
fluencia racionalista que ha permeado a gran parte de las ciencias educativas
desde la modernidad. Por el contrario, lo que buscamos considerar es la
pertinencia de hacer una distincién légica entre los hébitos propios de la
razén tedricay aquellos propios de la razdn practica, pero entendiendo que
estos mismos, y los otros tipos de hébitos, hacen parte de la unidad personal
del individuo que cultiva y perfecciona sus potencias operativas. Por lo que
es el hombre el que se forma en su integridad, siguiendo la orientacién del
educador. No obstante, como lo hemos advertido, nos concentraremos esta
vez en la formacion de los habitos intelectuales con el propésito de llamar
la atencién sobre las virtudes que se deben promover para que sea posible
el quehacer interdisciplinar en el contexto investigativo. De esta manera,
analizaremos especialmente las virtudes dianoéticas de la razén tedrica, que
son la ciencia (epistermne), la inteligencia (7ous) y la sabiduria (sophia).

Mis que por las virtudes, quisiéramos empezar mencionando las opera-
ciones a las que estas mismas perfeccionan. Las operaciones de la razén te6-

368



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

rica son tres, procederemos a mencionarlas de la més simple a la més com-
puesta, a saber, la abstraccién, el juicio y el raciocinio (ver Figura 22y 23).
Sabemos que la abstraccién es la operacién del entendimiento a partir de
la cual obtenemos el concepto, que es la esencia de la cosa en cuanto repre-
sentada por la mente, y ala vez lo que de universal hay en el ente particular.
Incluso, hemos abordado los grados de abstraccién y de universalidad (ver
Tabla 11) en los que se situarfa cada disciplina, segin su ontologia regional
y sus objetivos cientificos, para que pudiéramos notar que cada ciencia abre
una posibilidad de cultivar nuestro ser personal. Por eso la abstraccién no
solo es una operacién, también es un habito virtuoso porque es una po-
tencia de la razdn tedrica que es perfectible, y entre mas se promueve en la
educacidn intelectual més crece la persona en esta capacidad de obrar. Este
habito lo denominaremos virtud intelectual de la abstraccion.

No obstante, esta operacién se articula con otras dos que son significa-
tivas, por un lado, con la generalizacién, que se refiere al hecho de cémo el
entendimiento asigna el concepto, que es el objeto abstraido, a un conjunto
de entes que poseen un mismo género o especie (como es el caso del con-
cepto hombre, que se aplica a la vez para Platén como para Aristételes), y
es lo que conocemos como virtud intelectual de la generalizacion; y por otro
lado, también se articula con la denominacién, que es una operacién que se
lleva a cabo de forma inmanente en el sujeto y a partir de la cual lo general
del concepto se hace universal, es decir, adquiere cardcter real, refiriéndose
directamente a todas las cosas designadas y a sus propiedades con el mismo
verbo mental, y que posteriormente se exterioriza como palabra. Esta es la
virtud intelectual de la conceptualizacién a partir de la cual podemos volver
de lo abstracto a la experiencia que suscité la formacién del concepto, pero
extendiendo su referencialidad a todos los individuos cuya estructura onto-

légica es idéntica en esencia.

Otra de las operaciones imprescindibles de la razén tedrica es el juicio,
que es la afirmacién de la conveniencia o disconveniencia que existe entre
dos conceptos. Esta sentencia que emite el entendimiento también es de
naturaleza inmanente, y es fundamental porque este acto del pensar puede
manifestar algo verdadero o falso. Esto supone una relacién de coherencia,
que se da entre los signos formales que componen el juicio, y también una re-

369



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

lacién de correspondencia, pues la verdad légica que establece el juicio debe
adecuarse a la verdad ontoldgica o a lo que las cosas son. La doble relacién
que se presenta en el juicio nos permite hablar de dos hébitos virtuosos de
cardcter intelectual (ver Figura 33): la virtud de implicar, que precisamente
demanda un andlisis de los conceptos que se comparan, pero también de re-
coger en un solo enunciado una sintesis que afirme si estos mismos concep-
tos convienen o no, por lo que es un hébito central de la razén teérica, pues
implicar requiere coherencia; mientras que la virtud de explicar es el hébito
que despliega el sentido de las cosas y esto le permite al individuo trascender
su entendimiento para estar seguro de si lo que afirma corresponde efecti-
vamente con lo que es la realidad. De esta manera, podemos suponer que
ambas virtudes estin asociadas, porque a pesar de que se pueda hacer esta
distincion, esto en nada vulnera la unidad de la operacién que se lleva a cabo
en el juicio, y que podriamos llamar globalmente hébito judicativo.

Se habréd podido notar que las virtudes relacionadas con nuestra capa-
cidad de juzgar nos recuerdan a la sintaxis y la semdntica, pero faltaria la
pragmdtica. Y desde luego que también esta se convierte en un hébito que
se puede perfeccionar. Para entenderlo remitdmonos a la operacion del ra-
ciocinio, que es el acto del pensamiento mediante el cual podemos compa-
rar verdades conocidas para obtener una verdad desconocida. Sin embargo,
nuestro objetivo no es centrarnos en una aplicacién argumentativa (porque
el argumento es la manifestacién del raciocinio) que sea netamente légica o
solamente retdrica. Por eso serd mejor hablar, en este contexto, de un habito
que nos permita relacionar la forma ldgica y retérica de argumentar, para
que lo que comunicamos a otros sea a la vez dialéctico y poético, es decir,
que presente las evidencias al entendimiento, pero que también pueda per-
suadir a la voluntad. Razén por la que se debe promover la virtud de aplicar
(0 de dialogar), que nos permita formarnos en las exigencias de la teorfa de
la argumentacién de la légica formal, pero que asi mismo sea crucial un
aprendizaje que nos conduzca a decir la verdad poéticamente.

En sintesis, podriamos decir que las operaciones propias de la inteligencia,
como la abstraccién y la capacidad de juzgar, crecen o se forman si en la ense-
flanza se promueven actividades que desarrollen la virtud abstractiva, la vir-
tud intelectual de generalizar y conceptualizar, asi como la virtcud de implicar

370



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

y de explicar. Esto si se conjugan a la vez las operaciones propias de la razén,
que se acrecientan con la virtud de aplicar, que acoge no s6lo lo que compete
a la formacién argumentativa, sino también a la formacién retérica, que son
hébitos que se ordenan a la virtud de la ciencia. De forma tal, que si entrela-
zamos las virtudes de la inteligencia, a la que también le compete la intuicién
de los primeros principios del pensamiento, con las virtudes de la ciencia, que
son de corte racional y que tienden a ser mas discursivas y procesuales, seguro
tendremos la oportunidad de ir més alld de una educacion racionalizada que
s6lo se preocupa por los contenidos, y pasar de esta manera a la formacién
de potencias operativas més acordes no sélo con el quehacer propio de cada
disciplina o especialidad, en cuanto hagan parte de un proyecto interdiscipli-
nar, sino también con la integracién que a nivel educativo se presentarfa en el
marco de un curriculo que articula los saberes disciplinares.

Aqui la interdisciplinariedad deja de ser sélo una concepcién de la in-
tegracién entre las ciencias, y se convierte en una forma de integracién en
el dmbito educativo. Lo que puede ser as si se promueven los habitos de la
razdn tedrica de una forma graduada y acorde con lo que supone el realismo
filoséfico moderado, que se basa en un orden de significacién, que tiene en
cuenta los grados de abstraccién y su universalidad, asi como las dimensio-
nes hermenéuticas y epistemoldgicas que estan comprendidas en cada una
de las ciencias. Porque si bien la interdisciplinariedad cientifica y la inter-

disciplinariedad educativa tienen sus respectivas diferencias'™

, NO por esto
dejan de estar relacionadas. Asi que los aspectos de la interdisciplinariedad
cientifica, que hemos propuesto, se vinculan con el modelo de educacién
analdgica basado en habitos, pero desde luego no son lo mismo. Por eso
la importancia de formular un modelo de aprendizaje basado en hébitos,
antes de hablar de la interdisciplinariedad y su insercién en la educacién,
pues primero era indispensable saber cudles eran las raices que deben en-
cauzar dicha integracién de saberes disciplinares en el contexto educativo,
para después matizar la forma en la que esta integracién puede surgir. Si no

lo haciamos asi, podiamos correr el riesgo de plantear el mismo problema

174 C. Vasco, “Interdisciplinariedad en la formacion universitaria: una sintesis de sus especificaciones
y actualizacion”, en C. Hernandez, E. Leff, C. Vasco, H. Uribe, Interdisciplinariedad: Un desafio para
transformar la universidad en el siglo XXI, Cali, Universidad Autonoma de Occidente, 2017.

371



Racionalidad analogica y fotmacio'n interdisciplinar

de la fragmentacion disciplinar que se sufre actualmente. La formacion de
estas virtudes de la razén tedrica, que son pocas pero importantes, es lo que
capacita al educando para concebir las relaciones entre los distintos saberes,
y la forma en la que los puede integrar sin que esto fragmente la unidad del
conocimiento, pero sobre todo sin que esto le impida continuar perfeccio-
nando sus habitos intelectuales, que es lo central en la actuacién educativa.

Figura 33.

Modelo de aprendizaje basado en los hdbitos de la razon teérica.

VIRTUD INTELECTUAL DE LA

GENERALIZACION
. T T / £
& M T Y
BN 2 AR WY
g9 1 A / v L
(el o \\ // e 5
g7, 1 ) ¢’ 3 ‘o
=5 7 \ GENERO / \ a0,
N \ ESPECIE / w'e
w T / \ \ Y 7
i \ I /rjx_’
e/ XNt \ Y
= / oBsETO N\, / CONCEPTO \ 2
/ ABSTRAIDO  \ v /  TUNIVERSAL \ T
Vi STL L — -
N T T T T N
\ . VARARY /
\ DIALOGO il Xy COHERENCIA /
20\ 27 Ny ’/
7%\ ¢,/ b /&%
= v T, § /7 8
VC‘ % \ /, C (JRRE.’?PUN- \\ Do
70% \ 6 ,, DENCIA \\ 4 / 3_3
Tl / \ /I &
T / / \ \ / =5
N, 7 § My oy
A
¢! ARY,
e em 7 \

VIRTUD DE LA
EXPLICACION

Elaboracion propia. Basada en C. Naval & E Altarejos, Filosofia de la Educacidn, op.
cit., pp. 237-241.

El educando podra acostumbrarse a identificar los limites epistemologi-
cos y hermenéuticos de las disciplinas con el tiempo, pero lo que le permitird

372



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

lograrlo dependerd del hébito que haya adquirido en el aprendizaje y no de los
contenidos o métodos (que sin duda capacitan su memoria), sino de las virtu-
des intelectuales que acrecientan y mejoran las potencias operativas como la
abstraccion, la generalizacién y la conceptualizacion, presentes en todo tipo
de accién inteligente, y que se complementan con la capacidad judicativa y
racional del ser humano, perfeccionadas gracias a la virtud de la implicacion,
la explicacién y la aplicacién que forman la inteligencia y la razén, dos de
las cuatro funciones del entendimiento. Con esto tendremos un modelo de
accién formativa integrado, al menos en el marco de la razén teérica, que es
hacia el cual debe proyectarse la ensefianza productiva del docente, por lo que
tiene la responsabilidad de fomentar a través de sus lecciones una accién inte-
grada en el educando. Porque la finalidad de la educacion no es la integracion
entre las disciplinas, sino que la ensefianza sea integral para que promueva en
el educando el cuidado de si mismo, permitiéndole una formacion perfectible
que lo humanice. Lo que es cierto, es precisamente que la interdisciplinarie-
dad educativa coadyuva a este redireccionamiento de la educacién hacia la
integracion, pero lo hace sélo para buscar la restitucién de la finalidad propia
de la actuacién educativa, y nos parece razonable iniciar alli donde lo comin
es educar en torno a las disciplinas.

4, Pedagogfa y didactica anal(')gica: Hacia una for-
macion interdisciplinar

Para incursionar en la formaci6n interdisciplinar serd adecuado que conte-
mos con una perspectiva pedagogica y didactica acorde con las exigencias que
hemos indicado en el abordaje anterior. Inicialmente, ya hemos adelantado en
qué consiste el concepto de educacion analdgica, para lo cual se han estudiado
algunos conceptos relacionados con la antropologia y la ética como lo son las
nociones de actuaciéon humana, habito y virtud. Estas mismas nos han llevado
a determinar mas claramente lo que se retine en la actuacién educativa, ya sea
como actividad docente, refiriéndonos a la ensefianza, o como accién forma-
tiva, aludiendo al aprendizaje. Esto nos permite entrever la forma en la que se
configura vertebralmente nuestra concepcion pedagdgica, pero quisiéramos
enfatizar algunas ideas que nos aproximen a comprender su condicién analé-
gica, y cdmo esta misma favorece la formacion interdisciplinar. Algo similar

373



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

intentaremos llevar a cabo en torno a la did4ctica, de la cual también tenemos
una concepcidn analdgica que sustentaremos en términos generales, pero que
ciertamente contribuird a mejorar la actividad docente en lo que se refiere a
los métodos, procedimientos y formas de ensefianza que podrian aplicarse en
la préctica cuando el contexto de la formacién exija un perfeccionamiento de
los habitos intelectuales que se asocian con la interdisciplinariedad educativa.

Con esto en mente, procedamos a realizar algunas acotaciones al res-
pecto de lo que entendemos por pedagogia. La pedagogia es un saber edu-
cativo de caricter eminentemente practico, pero aqui prictico no quiere
decir que sea un tipo de proyeccion experimental de una serie de regulacio-
nes, pensadas tedricamente, y que se fundan en principios universales que
devienen de ciencias como la ética o la psicologia. Esta concepcidn tipica
de la perspectiva poskantiana de la pedagogia pierde de vista el sentido de
la praxis clasica, que hemos querido rescatar previamente. Desde nuestro
punto de vista, la pedagogia es un conocimiento préctico porque se ampara
en la realizacién del mismo obrar humano, es decir, aquello sobre lo cual
reflexiona, que es la accién educativa, es su propio fundamento. Pues si lo
pensamos bien, la accién o el obrar en general no es algo dado o presente en
el mundo, como efectivamente lo podemos constatar, pues mientras que un
ente natural estd ante nosotros y tiene su propia independencia ontoldgica,
nuestras acciones no estin dadas previamente sino que las vamos configu-
rando a partir de nuestra libertad personal. De esta forma se da una conca-
tenacion singular entre el sujeto que conoce y la obra conocida, porque esta
tltima toma forma gracias al mismo agente. Por eso la pedagogia no puede
ser una ciencia que se ajuste a unos fundamentos universales y axiomati-
cos, como lo podemos ver en el conocimiento tedrico, ya que las acciones
son contingentes, es decir, pueden ser siempre de otra manera, y alli no hay
universalizacién posible, al menos en el sentido de las ciencias naturales y
formales. Asi que la pedagogia es una ciencia préctica, porque su objeto
de estudio que son las acciones, especificamente las formativas, dependen
de la libertad personal del individuo que obra en correspondencia. Lo que
no implica que no tenga un cardcter ideal, después de todo también es un
saber que orienta en el sentido de la vida, por lo que se asienta en una visién
teleoldgica de la accidn, que es precisamente la que hemos discutido con

374



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

antelacion. De alli que la expresion “ideal”, desde esta perspectiva, no haga
referencia a que la pedagogia tiene por objeto de estudio un ente formal,
sino més bien alude al hecho de que hay valores objetivos que mueven al ser
humano a perfeccionarse constantemente.

Esto nos hace més conscientes de la complejidad que retine la pedagogia,
porque si bien es un saber practico, ya que requiere mantener una tension
entre la accién formativa y la actividad docente, o lo que serfa lo mismo, en-
tre praxis y poiesis. Pero esto no implica que no se apoye en saberes tedricos.
Por eso encontramos que la pedagogia estd vinculada con disciplinas como
labiologia, la psicologia o la sociologia, que son ciencias que tienden a tener
una inclinacién mas tedrica que puramente practica, pero que pueden ser
indispensables para mejorar la actividad docente con el objetivo de promo-
ver de forma mas adecuada la accién formativa. Segtin esto la pedagogia en
realidad es un muy buen e¢jemplo de interdisciplinariedad, puesto que debe
articular disciplinas teéricas como las que hemos mencionado, pero tam-
bién aquellas que son aplicadas en el sentido de que operan técnicamente
para que el educador pueda ejercer su actividad docente, como lo puede ser
la didactica o la organizacidn escolar o universitaria; y por supuesto se apo-
ya en saberes que también son netamente practicos como la ética o la politi-
ca, que también son disciplinas que tienen por objeto material de estudio la
actuaciéon humana, s6lo que la estudian desde una perspectiva diferente. En
términos generales, esto nos permite entender con mayor claridad la analo-
gicidad que expresa en términos epistemoldgicos la pedagogia, pues no sélo
implica los saberes tedricos, sino también los saberes pricticos (morales y
civicos), asi como los saberes aplicados de cardcter técnico e instrumental.

La Pedagogia o saber educativo resulta asi un saber integrado por otros sa-
beres de diverso rango, aunque siempre con un componente esencial de
practicidad; los saberes te6ricos puros no sirven de suyo y directamente a la
constitucién del saber educativo, que siempre es un saber artistico o técni-
co, entendiendo éstos en sentido clasico de saber hacer 7.

Esto no sdlo nos deja en el umbral de una concepcién analdgica de la
pedagogia como saber educativo que integra a diferentes disciplinas desde
un punto de vista sistemdtico, sino también en el sentido de que se distancia

175 Ibid., p. 79.



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

de una concepcién univoca, como la pedagogia herbartiana inspirada en
el racionalismo ilustrado, y también de una concepcidn equivoca, como la
pedagogia de Frobel basada en el racionalismo romantico'”, para dar aper-
tura a una via mis prometedora en lo concerniente a la actuacion educativa,
porque exige una integracion en la actividad docente y a la vez en la accién
formativa. A esta tltima hemos dedicado algunas aclaraciones precedentes
en torno a la necesidad de un aprendizaje basado en hébitos virtuosos, pues
son estos los que disponen de mejor forma nuestras potencias operativas
cuando estdn integradas (Figura 32). Sin embargo, nos hemos detenido
en los habitos de la razdn tedrica (Figura 33) para atender las exigencias
formativas que son necesarias en la interdisciplinariedad. Ahora seria per-
tinente hablar de una concepcién analdgica de la ensefianza, y la necesidad
de que exista un educador facultado para promover didcticamente en sus
lecciones esta integracién entre disciplinas en todo tipo de contexto educa-
tivo en el que se encuentre.

El término didactica proviene del vocablo griego didasko, que quiere de-
cir literalmente yo enseno o yo instruyo, y si ya sabemos que ensenar es una
actividad productiva, porque el maestro (diddskalos) prepara y disenia su
leccidn (didascalia), serd evidente que la didéctica es una disciplina peda-
gbgica que estudia los diversos elementos que intervienen en la ensefanza,
sean estos humanos o materiales, siempre y cuando estos mismos orienten
la accién formativa del educando!””. En general, los elementos a los cuales se
hace referencia pueden a acotarse a cinco (ver Figura 34):

1)  Elalumno, a quien va dirigida la ensefianza porque es el centro de la ac-
tuacion educativa, ya que es el sujeto en el que recae la accién formativa
y a partir de la cual puede perfeccionar sus propias potencias operativas.

2)  Elmaestro, es quien realiza la actividad productiva o quien imparte la
ensefianza a través de la leccién, y tiene el fin de promover el aprendizaje.

3)  Laasignatura, que engloba una serie de contenidos temdticos dispuestos
bajo un hilo conductor coherente y contextualizado a las exigencias de los
educandos, usualmente vinculados a una disciplina, y que representan una

176 N. Abbagnano & A. Visalberghi, Historia de la pedagogia, trad. J. Hernandez, México D. E., Fondo de
Cultura Economica, 2019.

177 M. Gomez, Diddctica de la filosofta, Bogota D. C., Universidad Santo Tomas, 1983.
376



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

parcela de la cultura objetiva, que se convierte en el medio que permite lle-
var a cabo el cultivo interior (o la realizacion de la cultura subjetiva).

4)  Los objetivos, son los fines parciales que se ordenan a lograr acciones
formativas que permitan un aprendizaje para la vida, y no sélo para
una profesion.

5)  Los métodos, que son los caminos que se transitan para concretar los
objetivos y que pueden variar segin lo requieran los fines que se per-
siguen en el proceso de ensefianza y que se proyectan en la planeacién
establecida por el maestro.

Se podré observar que la dimensién teleoldgica es crucial en la didécti-
ca, pues tal como se sugiere, los objetivos son fines alcanzables, que deben
contrastarse con los desempenos que se han obtenido durante el proceso.
Esto dependera fundamentalmente de cémo el docente haya dispuesto la
duracién que abarca su planeacién didictica, que puede ser diaria, semanal,
por unidad, por periodo académico o anual'”®. Pero para proceder ordena-
damente es crucial que se planteen objetivos de diferentes clases, a saber, un
objetivo general 0 a largo plazo, que es un fin amplio que conlleva un lapso
eXtenso para concretarse, unos objetivos especificos o a mediano plazo, que
corresponden a las metas remotas que abarcan procesos periddicos, y unos
objetivos proximos o a corto plazo, que son logros puntuales que se pueden
alcanzar en una sola leccién o en ocasiones en una secuenciacién de lec-
ciones. Basicamente los objetivos se plantean en una fase de previsién, que
después se compararan con los procesos que se hayan llevado a cabo, segun
la planeacién docente y el tipo de logro del cual se esté hablando, en una
fase de verificacién'”. Llegado este momento serd esencial implementar el
control del aprendizaje, que se hace a través de la evaluacion y sus distintas
clases. Pero lo que queremos resaltar es sencillamente que la dimensién te-
leoldgica de la educacion encauza toda la alineacién curricular, algo de lo
que ya el mismo Tyler'® estaba consciente, ayudando también a esclarecer
los métodos didécticos que deberian ser aplicados por el educador.

178  R. Arends, Aprender a enseriar, 7ma Ed., trad. S. Olivares & G. Padilla, México D. F., MacGraw-Hill, 2007.
179 M. Gomez, Diddctica de la filosofia, op. cit., p. 183.
180 R.Tyler, Principios bdsicos del curriculo, 5ta Ed., Buenos Aires, Ediciones Troquel, 1986.

377



Racionalidad analogica y formacio'n interdisciplinar

Figura 34.

Elementos de la diddctica analégica

PROFESOR ALUMNO
Actividad docente Accion formativa
e > .

N ¢ J

A 4,
& ”J
\ »

OBJETIVOS

General / Especifico / Proximo

c
) =
), &
%, ¢
)
%

ASTIGNATURA
Estructura disciplinar o
interdisciplinar

METODOS
Caminos didacticos

Elaboracion propia. Basada en M. Gomez, Diddctica de la filosofia, op. cit., pp. 32-35.

Los métodos, sin duda, tendrin que disponerse segun los objetivos pro-
puestos, respetando la intencionalidad formativa de los mismos, que es lo que
nunca se puede perder de vista. Sélo que al considerar que los docentes aposta-
rfan por una implementacion de una formacién interdisciplinar, serfa adecua-
do que no sélo articularan los objetivos hacia el modelo de aprendizaje basado
en hébitos, sino que dieran cabida de forma especial a la formacién de hébitos
de la razén tedrica. En consecuencia, los métodos didacticos deben integrar-
se para que el diseno de las lecciones y su secuenciacién sean acordes con el
contexto pedagdgico interdisciplinar. Podemos hablar de dos grandes m2étodos
diddcticos, deductivo, que va de lo general a lo particular, e inductivo, que parte
de lo particular para llegar a lo general. Estos mismos métodos enmarcan las

378



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

os vias que se pueden recorrer en el proceso de la ensenanza interdisciplinar,
d

pero se necesitardn procedimientos para lograrlo, puesto que estos serdn los
pasos a partir de los cuales se transitara el camino (ver Figura 35).

Los procedimientos deductivos van de la generalizacion, que es el estado
mds universal del que puede partir el proceso de ensenanzay, por lo tanto,
el mis ideal en términos de lenguaje didactico. Pero también es posible en-
senar a través de la sintesis, con el propdsito de estudiar de forma integrada
un todo que puede abarcar desde un discurso hasta un ente especifico que
se esté estudiando de forma puntual. Incluso, también es posible disenar
una leccién a partir de la demostracidn, que es la configuracion silogistica
y apodictica de la razén y que es frecuente en la exposicién de temas que
suelen necesitar de una mayor rigurosidad légica. También nos podemos
valer de la comprobacion, a partir de la cual aumenta la confianza del enten-
dimiento en los principios universales, pues estos mismos se despliegan y se
pueden explorar detenidamente para mostrar la naturaleza de su evidencia.
Procedimiento al que puede seguirle la aplicacidn, que implicard verificar la
validez del principio en varios casos, y que suele acompanarse de la sinopsis,
que permite la construccién de modelos que representan el principio gene-
ral del cual se ha partido para impartir la leccién™!. Las ramas teéricas del
conocimiento tienden a favorecer este tipo de procedimientos deductivos,
pero la idea es implementarlos en conjunto con los procedimientos induc-
tivos para aplicar una ensefianza interdisciplinar.

En el caso particular de los procedimientos inductivos encontramos que el
planteamiento de las lecciones se dirige a situaciones ficticas y concretas (ver
Figura 35). Uno de los que se desarrolla frecuentemente es el andlisis, es decir,
sesiones que se desenvuelven a partir de un tema que se divide en partes o frag-
mentos mds simples, permitiéndoles a los estudiantes tener una comprension
mas desglosada de las cosas. Asimismo, es preciso que podamos implementar
la observacion, este procedimiento facilita el hecho de concentrar las potencias
operativas del alumno en un fendmeno concreto y que acrecienta las capaci-
dades descriptivas del educando. Claramente, existe otra forma que puede ser
complementaria a este procedimiento, que es la experimentacion, otro de los pa-
sos bajo los cuales se puede proceder para focalizar la atencion del entendimien-

181 Ibid., pp. 48-49.
379



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

to en aspectos que requieren descripciones mds sutiles, para lograrlo el maestro
construye las circunstancias en las que se dard la actividad con el objetivo de que
el educando puede tener vivencias formativas, pero orientadas a acrecentar un
determinado tipo de facultades cognitivas. Otra de las formas de disefiar una
leccion es utilizar la comparacion, este es un proceso que facilita la identificacién
de las diferencias, pero también de las semejanzas que hay entre las cosas; aspec-
to que es importante para la formacion intelectual, ya que se ensefa al discipu-
lo a distinguir, pero sin perder de vista la unidad que se manifiesta en aquellos
fenédmenos que se comparan. También se puede acudir a la ejemplificacion con
el fin de indicar al educando algunos casos que guardan cierta similitud con lo
que se ha explicado, lo que favorece la comprension del tema'®2. De aqui se arri-
ba nuevamente a la generalizacién y puede cerrarse el ciclo de procedimientos.

Como vemos esta integracion entre la deduccién y la induccién puede ser
factible de diferentes formas, todo dependera estrictamente de las intencio-
nes formativas del educador, pero desde luego puede integrar diferentes pro-
cedimientos que le permitan poner en préctica una diddctica interdisciplinar.
Es mds, podrd complementar este planteamiento con formas de enserianza,
que pueden ser de cardcter intuitivo o verbal, y sirven para comunicar lo que
laleccién contiene. Segtin esto, las formas de ensefianza objetivas (o intuitivas)
se valen de los sentidos externos e internos para transmitir el conocimiento.
Pero las més usuales en la educacion son las formas de enserianza verbales, que
pueden ser acromaticas (del griego acrdama, discurso), porque exponen la lec-
cién de forma discursiva, o erotematicas (del griego erotdo, preguntar), que
desarrolla el contenido de la ensefanza a través de preguntas'®. Aqui confir-
mamos que la ensefanza articula dos formas bajo las cuales el docente puede
impartir sus lecciones, pero debe buscar un equilibrio entre las mismas, no
s6lo exposicién o preguntas ni conocimiento a través de los sentidos, sino am-
bos, lo que es una practica bastante analdgica. Y en efecto se integra muy bien
alo que habiamos presentado previamente sobre lo que implica la actividad
docente, pues insisttamos en el hecho de un modelo que no sélo presentara
la leccidn de forma légica, sino que lo hiciera acogiendo el arte de decir poé-
ticamente la verdad, es decir, valiéndose de la retdrica, lo que viene muy de

182 Ibid., p. 48.
183 Ibid., pp. 50-51.

380



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

la mano al menos en lo que corresponde a las formas de ensefianza verbales.

Figura 35.

Procedimientos deductivos e inductivos

=
vy Observacién gy
a¢ y\ DProvec aday

:‘\\:\-\\0 \\ Planeada .,

A "

GENERALIZACION

Extension de un
concepto aun

conjunto de cosas

Y W

COMPROBACION

Elaboracion propia. Basado en Ibid., pp. 47-49.

Al final, podemos ver que una formacion interdisciplinar tiene una varie-
dad amplia en lo concerniente a la préctica educativa, no sélo por el modelo
de aprendizaje basado en hébitos que hemos expuesto, sino porque la mane-
rade lograrlo reside en una concepcién analdgica de la pedagogia y la didac-
tica, que facultan al educador para que sus lecciones integren la posibilidad
de la formacién de estos habitos virtuosos que puedan superar los obstaculos
de la hiperespecializacién y de la pérdida de unidad que existe en la misma
practica pedagdgica. Sin embargo, este tan solo es un espectro de la cuestion,
que puede seguir amplidndose al planteamiento curricular, y también desde
luego a la docimologfa, que es el tratado sobre el control del aprendizaje o

381



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

la evaluacién. Pero que abre horizontes analdgicos para pensar la actuacion
educativa, y la finalidad de la misma educacién, que no es otra que la de hu-
manizar para elevar la vida activa hacia la vida contemplativa.

Conclusion

Sabemos que la actuacién educativa estd conformada por la actividad
transeunte del docente, que es aquel que ensena por medio de su lecciédn,
pero también por la accién inmanente del alumno, quien aprende a través
de lo comunicado por el pedagogo. Es curioso porque el pedagogo en la
antigliedad era el esclavo que mostraba el camino al discipulo para condu-
cirlo a la escuela. Esto nos ha llevado a preguntarnos por la finalidad de la
educacidn, y para esto hemos tenido que acudir a la antropologia filoséfica,
y desde alli hemos podido indicar que la actuacién educativa puede trans-
formar interiormente al ser humano, considerando en este una capacidad
intrinseca que es la de ser una creatura perfectible, un proyecto que se des-
pliega en un horizonte de posibilidad, pero que debe contar con la direc-
cién y el consejo del maestro. No para imponer preceptos o ideologas, todo
lo contrario, la ensefanza del educador, que puede ser comunicada légica
y poéticamente, es un sentido de las cosas y de la vida, y le permiten al edu-
cando ubicarse para que pueda cuestionarse sobre su propio sentido. Debe
decidir por si mismo, por eso el maestro propugna por una ensefianza for-
mativa que adhiera en la vida de su discipulo, para que este mismo no s6lo
pueda darse cuenta de la responsabilidad que tiene en sus manos, que es la
del cuidado de la vida misma, sino para que pueda conservar este mismo
crecimiento personal y asi pueda actuar en concordancia con la finalidad
del cultivo interior.

En esto ha consistido nuestro esfuerzo, en mostrar en qué consiste la
educacién analdgica, porque en esta concepcién converge un modelo inte-
gral tanto de la ensefianza como del aprendizaje, y que se proyecta con sen-
tido porque reconoce que la vida humana tiene una finalidad, y ese fin final
no es otro que la felicidad. Esta perspectiva desde la cual comprendemos el
telos del ser humano nos ha llevado, en consecuencia, a preguntarnos por
las acciones que nos permiten perfeccionar nuestras potencias operativas,
a partir de las cuales obramos. Esto nos condujo a proponer un modelo de

382



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

aprendizaje basado en hébitos, pero asi como hay habitos moralmente bue-
nos también los hay moralmente malos. Asi que de forma explicita estudia-
mos la virtud (o arezé para los griegos) y hemos llegado a presentar en qué se
fundamentaria un modelo de educacién analégica o integral, por lo que nos
detuvimos a precisar las potencias operativas que pueden educarse desde
distintos tépicos, seglin corresponde con nuestra propia dignidad personal.
Posteriormente nos centramos en la educacion de la razdn teérica, que debe
ordenarse correctamente porque es alli donde residen nuestras facultades
mds elevadas, y por lo mismo, las que pueden dirigir rectamente a las de-
mds, pero también las hemos analizado puesto que educar los hébitos de
la razén tedrica nos podia ayudar a esclarecer lo que puede hacer realidad
la formacién interdisciplinar, aprovechando las aclaraciones que ya se ha-
bian realizado en los capitulos anteriores. Lo que nos llevé finalmente a una
propuesta analdgica de la pedagogia y la didctica, mostrando cémo estas
disciplinas de la educacién pueden articular sus elementos y caracteristicas
para facilitar a los docentes la implementacién del quehacer interdiscipli-
nar en el contexto educativo, sin tener que emplazar la misma estructura
de la interdisciplinariedad cientifica sin mds, sino que sea el propio dmbito
escolar o universitario el que pueda adaptar la integracién de las ciencias o
los saberes a sus propios émbitos, siempre que lo requiera.

383






Conclusiones

Nuestras intenciones al realizar la presente investigacién se han orienta-
do a profundizar lo que supone la racionalidad analdgica en términos her-
menéuticos y epistemoldgicos, con el objetivo de implementar este modelo
de la razdn en la interdisciplinariedad cientifica y educativa. Para lograrlo
ha sido necesario analizar dos grandes frentes que nos proponiamos estu-
diar para entender, de forma analitica, lo que es la racionalidad analdgica.
El primero de estos estudios ha versado sobre la hermenéutica, que hemos
expuesto a partir de un abordaje general que nos permitiera conocer, a tra-
vés de los distintos momentos histéricos, las diferentes raices de la disci-
plina de la interpretacién, que entendemos también como una bisqueda
de la universalidad que subyace a la comprension, entendida esta como la
finalidad de todo ¢jercicio hermenéutico. Este planteamiento nos dejaba
ante las puertas de un relativismo consumado en la etapa posgadameriana
de la hermenéutica filoséfica, a la que ha respondido Mauricio Beuchot con
su modelo de hermenéutica analégica. Este modelo se sitta entre los movi-
mientos posmodernos y las corrientes positivistas de nuestra época, por lo
que marca una definitiva distancia de los inconvenientes y errores de estas
perspectivas, pero a la vez rescata sus aciertos para conciliarlos y elevarlos
por medio de la analogia. Por eso hemos seguido el cauce indicado por Beu-
chot enunciando su pensamiento, y desglosando algunas de sus implicacio-

nes especialmente en términos semidticos, semanticos y pragmaticos.

El trdnsito por la hermenéutica ha sido necesario, y no como via periféri-
ca, sino como via principal para ir esclareciendo lo que la racionalidad ana-
l6gica encierra en si misma. No obstante, hemos necesitado consolidar una
reflexién epistemoldgica para complementar lo que hasta el momento se
habia mencionado. Asi que se han dispuesto algunas aclaraciones histéricas

385



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

del pensamiento filoséfico sobre la ciencia, aqui nos percatamos del dano
que la concepcién del conocimiento cientifico ha sufrido, en virtud de la fi-
losofia de Descartes y Kant, que se asocian respectivamente con dos figuras
importantes del momento, Galileo y Newton, que ensalzaban el conoci-
miento matemético y fisico del universo. Esta cimiente que han planteado
los autores modernos ha causado la reaccién contraria a la que se esperaba,
es decir, un desencanto generalizado a la forma en la que se entiende la obje-
tividad y el rigor de la ciencia. Lo notédbamos no sélo en los vuelcos que dan
las mismas ciencias particulares hacia el relativismo, sino muy especialmen-
te en los modelos del conocimiento cientifico antirrealista, que proponen
una ciencia sin objetos, ya que s6lo hay interpretaciones, mientras que los
hechos estan diluidos por las representaciones. Esta desazén que se advierte
con contundencia en la vida de la cultura actual, nos permitia proponer
una salida del problema mas sincera y factible con lo que implica el conoci-
miento cientifico. En consecuencia, se propone una epistemologia, de corte
analégico, basado en el pensamiento de Mariano Artigas y Evandro Agazzi,
que pueden ayudar a superar las condiciones paupérrimas en las que se haya
la misma filosofia de la ciencia. Lo que nos llevé a exponer de forma escueta
la importancia de las dimensiones de la ciencia, analizando una por una, y
que complementamos con una clasificacién de las ciencias mds coherente
con el modelo de racionalidad analégica que desedbamos profundizar a tra-
vés de estos estudios.

En lo subsiguiente, ha sido indispensable explicar las bases ontolédgicas
que sustentan esta vision analdgica de la hermenéutica y la epistemologia.
Al analizar de forma detenida este pilar de nuestra propuesta nos hemos
percatado de la importancia del realismo filoséfico, puesto que es el susten-
to del realismo cientifico que debe promoverse tanto en las ciencias sapien-
ciales como en las ciencias particulares. Esto claramente se articulé con la
propuesta de la racionalidad analégica, que ya para este momento habia-
mos presentado desde un punto de vista analitico, pero aqui lo harfamos
nuevamente sélo que desde un punto de vista sintético. No obstante, tam-
bién se pretendia llamar la atencién sobre lo que implicaba el modelo de la
razén analdgica, que media entre lo universal de la comprensién y lo parti-
cular de la explicacidn, o lo que es similar, la tension entre los hechos y las

386



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

interpretaciones. Esto ha contribuido bastante a reafirmar nuestra postura
a favor del giro ontolégico, que intenta superar las brechas del pensamiento
posmoderno. Lo que en definitiva nos abre el camino hacia una filosofia
que no sdlo es capaz de reconocer el estatuto ontoldgico de las cosas, sino
que también le da su justo lugar a la razén tedrica y préctica, cuyos objetos
son la verdad y el bien respectivamente.

Con esto quedaba ya deparado un trayecto més expedito para analizar
la interdisciplinariedad, que consideramos inicialmente como un modelo
analégico de integracién entre las disciplinas, que se sita entre la trans-
disciplinariedad y la multidisciplinariedad, y de la cual hemos sefalado
algunos de sus tipos, dimensiones y etapas para llevarse a cabo. Pero he-
mos dicho que esta fue una consideracion inicial, porque sucesivamente
hablamos de la interdisciplinariedad desde el punto de vista educativo. Para
esto hemos realizado una explicacién de lo que supone la actuacion edu-
cativa y la importancia de la finalidad en la educacién. Desde luego, fue
necesario exponer un modelo de aprendizaje basado en hébitos virtuosos
para entender lo que exigia una comprension analdgica de la educacién. Sin
embargo, sélo nos detuvimos en el aspecto que nos interesaba, es decir, en
las virtudes intelectuales, que son epistémicas y hermenéuticas a la vez, alli
hemos caracterizado la razén por la que son relevantes para la formacién
interdisciplinar. Finalmente, hicimos algunas aproximaciones conceptua-
les a una pedagogia y a una diddctica, de cardcter analdgico, de las cuales
puede disponer el educador que desee implementar la formacién interdis-
ciplinar en los contextos que asi lo requieran. Aunque atin queda pendiente
un desarrollo minucioso de estas dos formas de interdisciplinariedad de las
que hemos hablado de forma esquemdtica, pero que se pueden seguir pro-
fundizando desde la perspectiva de la racionalidad analdgica, que se halla
entre el horizonte universal de la comprension y el horizonte particular de

la explicacién.

387






Bib]jogrqﬁ’a

ABBAGNANO, Nicola, & VISALBERGHI, Aldo, Historia de la pedagogia,
trad. J. Herndndez, México D. E, Fondo de Cultura Econémica, 2019.

AGAZZ1, Evandro, La objetividad cientifica y sus contextos, México D. E,
Fondo de Cultura Econémica, 2019.

AQUINO, Tomés, Summa Theologiae, 1, q. 1-26, edicién bilingiie, trad. Rai-
mundo Sudrez, Madrid, BAC, 1947.

, De veritate, 2da Ed., trad. H. Giannini & O. Velasquez, Santiago,
Editorial universitaria, 1996.

ARENDS, Richard, Aprender a enseriar, 7ma Ed., trad. S. Olivares & G. Pa-
dilla, México D. F., MacGraw-Hill, 2007.

ARISTOTELES, Metafisica, 2da Ed. Trilingtie, trad. V. Garcia Yebra, Ma-
drid, Gredos, 1998.

, “Protréptico’, Fragmentos, trad. A. Vallejo Campos, Madrid,
Gredos, 2005.

, Etica a Nicémaco, trad. J. Palli Bonet, Madrid, Gredos, 2010.

ARISTOTELES & PORFIRIO, Categorias, Deinterpretatione, Isagoge, trads. A, Garcia
Sudrez, L. Valdés Villanueva, & J. Velarde Lombrana, Madrid, Tecnos, 1999.

ARTIGAS, Mariano, Filosofia de la ciencia, 2da Ed., Pamplona, EUNSA,
2009.

BACHELARD, Gaston, Epistemologia, Barcelona, Anagrama, 1971.
BERTALANFFY, Ludwig, Teoria general de los sistemas, trad. J. Almela, Méx-
ico D. E, Fondo de Cultura Econémica, 2019.

389



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

BEUCHOT, Mauricio, “La racionalidad analégico-simbélica como pro-
puesta para la post-modernidad’, Pdginas de filosofia, vol. VII, N°9,
pp- 51-58, Neuquén, Universidad Nacional de Comahue, 2000.

, Hermenéutica, analogia y simbolo, Barcelona, Herder, 2004.

, La semidtica. Teoria del signo y el lenguaje en la historia, México
D. E, Fondo de Cultura Econdémica, 2004.

, Perfiles esenciales de la hermenéutica, México D. F, Fondo de
Cultura Econémica, 2008.

, Charles Sanders Pierce. Semidtica, iconicidad y analogia, México
D. E, Herder, 2014.

, Semidtica, 4ta. Ed., México D. E, Paidds, 2014.
, Teoria semidtica, México D. F, UNAM, 2015.

, Tratado de hermenéutica analdgica. Hacia un nuevo modelo de
interpretacidn, Sta Ed., México D. F,, UNAM, 2015.

, Hechos e interpretaciones. Hacia una hermenéutica analdgica,
México D. E, Fondo de Cultura Econémica, 2016.

, Perspectivas hermenéuticas, México D. E, Siglo veintiuno, 2017.

BULLA, Ramén, Nociones prelz’minares de Ldgica, Bogota D. C., Universi-
dad Sergio Arboleda, 2008.

, Nociones preliminares de Teoria del conocimiento, Bogotd D. C.,
Universidad Sergio Arboleda, 2009.

CHALMERS, Alan, ; Qué es esa cosa llamada ciencia?, 4ta Ed. Madrid, Siglo
XXI, 2015.

CONESA, Francisco, & NUBIOLA, Jaime, Filosofia del lenguaje, Barcelona,
Herder, 1999.

DE CERVANTES, Miguel, Don Quijote de la Mancha, Madrid, Punto de lec-
tura, 2014.

DESCARTES, René, Discurso del método y Meditaciones metafisicas, trad. M.
Garcia Morente, Madrid, Tecnos, 2010.

390



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

FERRARIS, Maurizio, Manifiesto del nuevo realismo, trad. J. Jiménez, Santi-
ago, Ariadna Ediciones, 2012.

FEYERABEND, Paul, Tratado contra el método: Esquema de una teoria
anarquista del conocimiento, trad. D. Ribes, Madrid, Tecnos, 1981.

FREGE, Gottlob, “Sobre sentido y referencia’, en Valdés Villanueva, La
biisqueda del significado, 4ta. Ed., Madrid, Tecnos, 2005.

GADAMER, Hans-Georg, Verdad y método, vol. 1, 13ra Ed., trad. A. Apari-
cio & R. Agaito, Salamanca, Sigueme, 2012.

GARCIA-LOPEZ, Jests, “La analogia en general’, Anuario filoséfico, 7, 193-
223, Pamplona, Universidad de Navarra, 1974.

, “La abstraccién segun santo Tomds”, Anuario filosdfico, 8, 205-
221, Pamplona, Universidad de Navarra, 1975.

GILSON, Etienne, La unidad de la experiencia filosdfica, 3ra Ed., trad. C.
Balinas Ferndndez, Madrid, Rialp, 1973.

GOMEZ, Mario, Diddctica de la filosofia, Bogotd D. C., Universidad Santo
Tomas, 1983.

GRONDIN, Jean, Introduccion a la hermenéutica filoséfica, trad. A. Acker-
mann Pilari, Barcelona, Herder, 1999.

, Del sentido de la vida. Un ensayo filosdfico, trad. J. Dévila, Barce-
lona, Herder, 2005.

, Qué es la hermenéutica?, trad. A. Martinez, Barcelona, Herder,
2008.

, Del sentido de las cosas. La idea de la metafisica, trad. V. Gold-
stein, Barcelona, Herder, 2018.

, Paul Ricoeur, trad. A. Martinez, Barcelona, Herder, 2019.

HEGEL, Friedrich, Fenomenologia del espiritu, trad. W. Roces, México D. E,
Fondo de Cultura Econémica, 1971.

IRIZAR, Liliana, Nociones fundamentales de metafisica aristotélico-tomista,
2da Ed., Bogota D. C., San Pablo, 2013.

391



Racionalidad analogica y formado'n interdisciplinar

JAEGER, Werner, Paideia: Los ideales de la cultura griega, trad. J. Xirau &
W. Roces, México D. F,, Fondo de Cultura Econémica, 1995.

KANT, Immanuel, Critica de la razén pura, Ed. bilinglie espanol/alemdn,
Meéxico D. E, FCE, UAM y UNAM, 2009.

KUHN, Thomas, La estructura de las revoluciones cientificas. México D.E,
Fondo de Cultura Econémica, 2007.

LOSSE, John, Introduccion histérica a la filosofia de la ciencia, Madrid, Alian-
za, 2006.

MACINTYRE, Alasdair, Edith Stein. Un prologo filosdfico, 1913-1922, trad.
E. Merino Escalera, Granada, Nuevo inicio, 2008.

MORENO-SARMIENTO, Daniel, Hermenéutica del simbolo e interculturali-
dad, Bogotd D. C., Universidad Sergio Arboleda, 2018.

MORIN, Edgar, Introduccion al pensamiento complejo, trad. M. Pakman,
Barcelona, Gedisa, 2005.

NICOLESCU, Basarab, La transdisciplinariedad. Manifiesto, trad. M. Valle-
jo, México D. F, Multidiversidad Mundo Real Edgar Morin, 1996.

, “La necesidad de la transdisciplinariedad en la educacién superi-
or”, Trans-pasando fronteras, (3), pp. 23-30, Cali, Universidad Icesi,
2013.

NAVAL, Concepcion, & ALTAREJOS, Francisco, Filosofia de la Educacion,
Navarra, EUNSA, 2011.

OVIDIO, Metamorfosis, 15ta Ed., trads. C. Alvarez & R. Iglesias, Madrid,
Catedra, 2015.

PADBERG, Martina, Impresionismo, trad. K. Rosés Becker, H. F. Ullmann,
1975.

PIAGET, Jean, “La epistemologia de las relaciones interdisciplinares’, en
Apostel, Leo et al., Interdisciplinariedad. Problemas de la enserian-

za y la investigacion en las universidades, pp. 67-81, México D.E,
ANUIES, 1975.

392



Daniel Felipe Moreno-Sarmiento

PLATON, Didlogos. Parménides, Teeteto, Sofista, Politico, vol. V, trads, M. San-
ta Cruz, A. Vallejo Campos & N. Cordero, Madrid, Gredos, 1992.

REALE, Giovanni, Introduccion a Aristiteles, trad. V. Bazterrica, Barcelona,

Herder, 1985.

, Por una nueva interpretacion de Platon. Relectura de los grades
didlogos a la luz de las «Doctrinas no escritas>», trad. M. Pons Ira-
zazabal, Barcelona, Herder, 2003.

REALE, Giovanni, & ANTISERI, Dario, Historia de la filosofia I: Filosofia
pagana antigua, 1ra Ed., trad. J. Gémez, Bogotd D. C., San Pablo y
Universidad Pedagégica Nacional, 2007.

, Historia de la filosofia II: Patristica y Escoldstica, Sta Ed., trad. J. Go-
mez, Bogota D. C., San Pablo y Universidad Pedagdgica Nacional, 2018.

RICOEUR, Paul, La memoria, la historia y el olvido, Madrid, Trotta, 2003.

, El conflicto de las interpretaciones. Ensayos de hermenéutica, 2da.
Ed., trad. A. Falcén, México D. E, Fondo de Cultura Econémica, 2015.

SEIFERT, Josef, Discurso de los métodos. De la filosofia y la fenomenologia
realista, trad. R. Rovira Madrid, Encuentro, 2008.

SCHUNK, Dale, Teorias del aprendizaje. Una perspectiva educativa, 6ta Ed.,
trads. L. Pineda & M. Ortiz, México D. E, Pearson, 2012.

TORRES, Jurjo, Globalizacion e interdisciplinariedad.: curriculum integrado,
2da Ed., Madrid, Morata, 1996.

TYLER, Ralph, Principios basicos del curriculo, Sta Ed., Buenos Aires, Edi-
ciones Troquel, 1986.

VASCO, Carlos, “Interdisciplinariedad en la formacién universitaria: una
sintesis de sus especificaciones y actualizaciéon”, en C. Herndndez, E.
Leff, C. Vasco, H. Uribe, Interdisciplinariedad: Un desafio para trans-
formar la universidad en el siglo XXI. Cali, Universidad Auténoma
de Occidente, 2017.

WITTGENSTEIN, Ludwig, Tractatus logico-philosphicus, trads. ]. Munoz &
I Reguera, Madrid, Alianza, 2016.

393



Ediciones

Publicacién digital de Ediciones Clio
Septiembre de 2024



Mediante este c6digo podrés acceder a nuesto sitio web y visitar nuestro
catdlogo de publicaciones



FunNDACION EDICIONES CLIO

La Fundacién Ediciones Clio constituye una institucién académica que procu-
ra la promocién de la ciencia, la cultura y la formacién integral de las comunida-
des con la intencién de difundir contenido cientifico, humanistico, pedagdgico y
cultural en aras de formar de manera individualy colectiva a personas e institucio-
nes interesadas. Ayudar en la generacion de capacidades cientificas, tecnoldgicas
y culturales como herramientas ttiles en la resolucion de los problemas de la
sociedad es nuestra principal visién. Para el logro de tal fin; ofrecemos un reposi-
torio bibliogrifico con contenidos cientificos, humanisticos, educativos y
culturales que pueden ser descargados gratuitamente por los usuarios que tengan
a bien consultar nuestra pigina web y redes sociales donde encontrarés libros,
revistas cientificas y otros contenidos de interés educativo para los usuarios.

Racionalidad analdgica y formacion interdisciplinar es una obra de Daniel
Felipe Moreno-Sarmiento, publicada en 2024, por la Fundacién Ediciones Clio.
Este libro parte de la conviccién de que el porvenir exigird cada vez mds una
formacidn interdisciplinar para encarar la complejidad del mundo actual. Razén
por la que Moreno-Sarmiento emprende un estudio de la racionalidad analdgica
en su dimensién hermenéutica y epistemolo’gica para entender en qué consiste
este nuevo modelo de la razén, y como puede contribuir a la integracion discipli-
nar y académica en el marco de la investigacién cientifica.

Moreno-Sarmiento se inserta asi en el nuevo realismo filoséfico para demos-
trar que el giro ontoldgico de la hermenéutica y la epistemologia superard el
antirrealismo y el nihilismo de nuestra época. Esto lo lleva a realizar una sucinta
reflexion sobre el realismo analégico, presentando sus aspectos esenciales, y
relaciondndolos con la interdisciplinariedad. Tema que, a la vez, relaciona con la
educacion, para promover un modelo de aprendizaje y ensenanza que incentive
el didlogo interdisciplinar, con el fin de evitar la hiperespecializacion y el
relativismo cientifico.

Dr. Jorge Fyrmark Vidovic Lépez
https://orcid.org/0000-0001-8148-4403
Director Editorial

https://www.edicionesclio.com/




	_Hlk173765293
	_Hlk173282189
	_Hlk173067924
	Prólogo
	Introducción

	Parte I
	Hermenéutica y analogía
	Planteamiento general
	Capítulo I
	Tres sentidos generales de la interpretación.
	Breve historia de la hermenéutica
	Introducción
	1. Primer panel del tríptico: arte de interpretar (ars interpretandi)
	1.1. De la alegoresis al logos interior
	1.2. Sola scriptura y la hermenéutica moderna
	1.3. Schleiermacher y la hermenéutica romántica

	2. El segundo panel del tríptico: hermenéutica como metodología
	3. El tercer panel del tríptico: filosofía universal de la interpretación
	3.1. Heidegger y la hermenéutica de la existencia
	3.2. Gadamer y la hermenéutica universal
	3.3. Hermenéutica posgadameriana
	3.3.1. Emilio Betti: el retorno a una concepción metodológica 
	3.3.2. Jürgen Habermas: ideología y emancipación
	3.3.3. Jacques Derrida: deconstrucción y différance
	3.3.4. Richard Rorty: relativismo posmoderno
	3.3.5. Gianni Vattimo: nihilismo posmoderno

	3.4. Paul Ricoeur y la hermenéutica de la ipseidad

	Conclusión

	Capítulo II
	Hermenéutica analógico-icónica
	Introducción
	1. Hermenéutica: ciencia y arte de la interpretación
	2. Analogía: desemejanza semejante y semejanza desemejante
	3. Hermenéutica analógica: entre perspectivismo y objetividad
	4. Hermenéutica analógica y semiótica
	Conclusión  


	Parte II
	Epistemología o sobre 
	el conocimiento científico
	Planteamiento general
	Capítulo III
	Tres imágenes del conocimiento científico. Breve historia de la epistemología
	Introducción
	1. Platón y Aristóteles: la imagen teleológica del conocimiento científico
	2. Racionalismo y empirismo: la imagen mecánica del mundo
	3. Del positivismo al debate entre realistas y antirrealistas: la imagen multi-modélica del mundo y del conocimiento científico
	3.1. El positivismo: una imagen unívoca del conocimiento científico
	3.2. La epistemología contemporánea: imágenes polimórficas del conocimiento científico
	3.2.1. Karl Popper: falsacionismo y falibilismo
	3.2.2. Thomas Kuhn: paradigma y revolución
	3.2.3. Imre Lakatos: entre racionalismo y escepticismo
	3.2.4. Paul Feyerabend: el anarquismo epistemológico

	3.3. El debate contemporáneo: realistas y antirrealistas

	Conclusión

	Capítulo IV
	Epistemología: la naturaleza de la ciencia y sus dimensiones
	Introducción
	1. El objeto de la ciencia y sus tres dimensiones
	2. Los métodos de las ciencias 
	2.1. Método: definición, clases y condiciones
	2.2. La actividad científica, entre teoría y práctica 
	2.3. Métodos de las ciencias particulares

	3. Construcciones científicas: conceptos, enunciados y teorías
	3.1. Conceptos científicos: clasificatorios, comparativos y cuantitativos
	3.2. Enunciados científicos: observacionales, leyes experimentales y principios generales
	3.3. Teorías científicas: enfoque fenomenológico y representacional

	Conclusión


	Parte III
	Realismo filosófico, racionalidad analógica e interdisciplinaeridad
	Planteamiento general
	Capítulo V
	Realismo, racionalidad y analogía
	Introducción
	1. En torno al realismo filosófico
	1.1. El problema de los universales 
	1.2. El dualismo epistemológico
	1.3. La inenmendabilidad de lo real y el antirrealismo posmoderno

	2. La racionalidad, entre comprensión y explicación
	2.1. El sentido de las cosas y su analogicidad
	2.2. Ontología y ciencia: sobre la verdad de las cosas.
	2.3. ¿Qué es la racionalidad analógica?

	Conclusión 

	Capítulo VI
	Interdisciplinariedad, entre multidisciplinariedad y transdisciplinariedad
	Introducción
	1. La práctica disciplinar, entre monodisciplinariedad y pluridisciplinariedad
	2. La interdisciplinariedad o sobre el modelo de integración analógico
	3. Clases de interdisciplinariedad y sus niveles de aplicación
	4. Etapas y pasos para trabajar un proyecto interdisciplinar
	Conclusión


	Parte IV
	Actuación educativa e interdisciplinariedad
	Planteamiento general
	Capítulo VII
	Educación analógica y formación interdisciplinar
	Introducción
	1. La actuación educativa y la finalidad de la educación 
	1.1. La actuación educativa, entre la docencia y la formación
	1.2. Retorno a la teleología de la educación

	3. Formación de hábitos de la razón teórica y la interdisciplinariedad
	4. Pedagogía y didáctica analógica: Hacia una formación interdisciplinar
	Conclusión

	Conclusiones
	Bibliografía

	Figura 1. 
	Tríptico del jardín de las delicias (abierto y cerrado), de Jheronimus Bosch
	Figura 2.
	Primera imagen del tríptico hermenéutico
	Figura 3.
	El caminante sobre el mar de nubes de Caspar David Friedrich
	Figura 4.
	Segunda imagen del tríptico hermenéutico
	Figura 5.
	 Tercera imagen del tríptico hermenéutico
	Figura 6.
	Serie de la catedral de Ruan de Claude Monet
	Figura 7.
	El texto de la vida: Cloto, Láquesis y Átropo
	Figura 8.
	La dama del armiño de Leonardo da Vinci
	Figura 9. 
	Imago mundi
	Figura 10. 
	Imagen de la vida contemplativa y el conocimiento científico
	Figura 11. 
	Imagen de la razón y la experiencia de la ciencia moderna
	Figura 12. 
	Imagen multi-modélica de la ciencia contemporánea
	Figura 13. 
	La Escuela de Atenas, cimiento de la epistemología
	Figura 14. 
	Objeto de estudio y dimensiones de una ciencia concreta
	Figura 15. 
	Ciencias sapienciales y ciencias particulares
	Figura 16.
	Clases de métodos y sus relaciones
	Figura 17.
	Clases de conceptos científicos en las ciencias experimentales
	Figura 18.
	Clases de enunciados de las ciencias experimentales
	Figura 19.
	¿Qué es real?: Zeusis y Parrasio
	Figura 20.
	Realismo clásico y dualismo epistemológico, ilustración gráfica de los indicadores
	Figura 21.
	Venus de Milo de Alejandro de Antioquía
	Figura 22. 
	Orden de significación: relación tríadica entre cosa, concepto y palabra
	Figura 23.
	Relación entre los actos del pensamiento y sus expresiones 
	Figura 24. 
	Ícaro y Dédalo, la prudencia de los límites de la razón
	Figura 25.
	Modelo de la razón analógica o racionalidad analógica
	Figura 26.
	El Árbol de la ciencia o sobre la unidad del conocimiento
	Figura 27. 
	Retrato ecuestre de Simón Bolívar de Arturo Michelena
	Figura 28. 
	Interdisciplinariedad según la división del conocimiento científico
	Figura 29.
	Fases y pasos de la interdisciplinariedad
	Figura 30.
	El arte de enseñar y la acción formativa
	Figura 31. 
	El maestro, entre la docta ignorancia y la ignorancia docta
	Figura 32. 
	Modelo de educación integral o analógica, basada en hábitos y costumbres
	Figura 33. 
	Modelo de aprendizaje basado en los hábitos de la razón teórica. 
	Figura 34.
	Elementos de la didáctica analógica
	Figura 35. 
	Procedimientos deductivos e inductivos
	Tabla 1.
	Metodología general de la hermenéutica
	Tabla 2.
	Analogía. Conveniencias y divergencias con la univocidad y la equivocidad
	Tabla 3.
	Clases de analogía de desigualdad
	Tabla 4.
	Clases de analogía de atribución
	Tabla 5. 
	Clases de analogía de proporcionalidad
	Tabla 6 .
	Investigación y demostración de la hermenéutica analógica
	Tabla 7.
	 Clasificación general de los signos
	Tabla 8.
	Tipos de signos en perspectiva peirceana y su relación con lo unívoco, lo equívoco y lo analógico
	Tabla 9.
	Síntesis del problema de los universales
	Tabla 10.
	La adecuación y las formas de la verdad
	Tabla 11.
	 Los tres grados de abstracción formal y el grado de universalidad de las ciencias
	Tabla 12.
	Relación entre la teoría semiótico-analógica y las operaciones del intelecto
	Tabla 13. 
	Las ciencias, sus grados de abstracción y la objetividad de sus construcciones
	Tabla 14.
	Tipos de práctica disciplinar y los modelos de formación
	Tabla 15. 
	Formas de interacción y de integración entre las disciplinas
	Tabla 16.
	Interdisciplinariedad según la causa de la integración
	Tabla 17.
	Interdisciplinariedad según la analogía de atribución
	Tabla 18.
	Interdisciplinariedad según la relación entre las disciplinas
	Tabla 19.
	Niveles de la interdisciplinariedad
	Tabla 20. 
	Actuación educativa y los modelos de enseñanza y aprendizaje

