


“MUSEO
UNA PUERTA QUE DESENTRAÑA EL 

RESCATE DE LA IDENTIDAD”

Dra. Luz Omaira Mendoza Pérez



Titulo original: “Museo: una puerta que desentraña el rescate 
de la identidad”
Nombre del autor: Dra. Luz Omaira Mendoza
Portada y maquetación: José Mavarez

© DERECHOS DE AUTOR 2025 - TODOS LOS 
DERECHOS RESERVADOS

El contenido de este libro no puede reproducirse, duplicarse ni 
transmitirse sin el permiso por escrito del autor o editor.

Bajo ninguna circunstancia el editor o el autor pueden ser 
considerados responsables de ningún daño, compensación o 
pérdida monetaria debido a la información contenida en este libro, 
tanto directa como indirectamente.

ISBN: 978-980-451-0786

Depósito Legal: ZU 2025000267

Fundación Ediciones Clío 



CONTENIDO
AGRADECIMIENTOS..................................................... 6
PRÓLOGO........................................................................ 7
INTRODUCCIÓN........................................................... 11

LECCIÓN 1
MUSEOS, ESPACIOS ALTERNATIVOS DE SABERES.....13
1.1. Museo....................................................................................... 13
1.1.1. Consejo Internacional de Museos (ICOM)..................... 15
1.1.2. Consejo Internacional de Monumentos y Sitios 
(ICOMOS)...................................................................................... 17
1.1.3. Fundación Museos Nacionales de Venezuela (FMN) .. 18
1.1.4. Museología............................................................................ 19
1.1.5. Tipos de museos.................................................................. 20
1.1.6. Tipología de museos........................................................... 21
1.2. Museos y educación............................................................... 24
1.3. Vinculación museo-escuela................................................... 27

LECCIÓN 2
MUSEO EN EL DESARROLLO DE LAS ÁREAS DE 
APRENDIZAJE.............................................................. 33
1.4. Museo como recurso didáctico............................................. 33
1.5. Incidencia del museo en el desarrollo de las áreas de 
aprendizaje....................................................................................... 35
1.6. Museo y comunicación.......................................................... 37
1.7. Museos de Venezuela............................................................. 39
1.8. Museo Comunitario................................................................ 40
1.9. Museo Virtual.......................................................................... 42
1.10. Museo vs Galería: Una Distinción Crucial en el Mundo 
del Arte y la Cultura ...................................................................... 43

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS............................. 48



LECCIÓN 3
PATRIMONIO................................................................. 50
2.1. Patrimonio................................................................................ 50
2.1.1 Patrimonio histórico y artístico de la nación.................... 51
2.2. Patrimonio Cultural................................................................ 59
2.1.1. Tipos de Patrimonio Cultural............................................ 62
3. Funciones del Patrimonio: Sociopolítica, cognitiva.............. 78
4. Relevancia del Patrimonio Cultural en la Enseñanza........... 79

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS............................. 84

LECCIÓN 4
FILOSOFÍA Y PATRIMONIO CULTURAL................. 85
4.1. Filosofía..................................................................................... 85
4.2. Filosofía y Educación............................................................. 87
4.3. Axiología.................................................................................. 91
4.4. Valores Culturales................................................................... 92

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS............................. 99

LECCIÓN 5
5.1 Cultura....................................................................................... 101
5.2. Tipos de cultura...................................................................... 102
5.3. Identidad Cultural................................................................... 108

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS.............................116

LECCIÓN 6
EDUCACIÓN PATRIMONIAL......................................117
6.1. Fortalecimiento de la Identidad............................................ 117
6.2. Rescatar la tradición............................................................... 119
6.3. Visita a los sitios emblemáticos desconocidos de la 
comunidad....................................................................................... 120



6.4. Divulgación del museo como herramienta para el rescate y 
la difusión del patrimonio cultural............................................... 121
REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS............................ 126

LECCIÓN 7
NORMATIVA LEGAL SOBRE PATRIMONIO 
CULTURAL.................................................................... 127
Constitución de la República Bolivariana de Venezuela (1999)...........127
Ley Orgánica de Educación (2009)............................................. 129
Ley para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial 
(2021)............................................................................................... 130

Ley Orgánica de Cultura (2014)................................................... 134

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS............................ 138
BIBLIOGRAFÍA GENERAL......................................... 139



6

AGRADECIMIENTOS
A Dios TODOPODEROSO, quien me brindó la fortaleza y la 

perseverancia para insistir y culminar. Su guía ha sido fundamental en cada 
paso del camino con esta hermosa publicación,

 Dedico un especial reconocimiento a mis antepasados, cuya sabiduría 
e historia han sido fuente constante de inspiración.

A mi compañero de vida, a mis hijas, a mi nieta Mariangel por su 
amor incondicional.

 Y a todos los que, de alguna manera u otra, me han brindado su 
invaluable apoyo en este camino   de publicaciones.

                                                                                               ¡A todos! 

¡Mil gracias!



7

PRÓLOGO
Los museos lejos de ser guardianes de un legado, se han transformado 

a través del tiempo en espacios públicos de interconocimiento para el 
debate y la reflexión en nuestra sociedad contemporánea. Haciendo una 
retrospección para la década de los años 80, se hace evidente un enfoque 
integrador del patrimonio cultural con las comunidades desde un proceso 
mediador que ofrece experiencias variadas para la educación, el disfrute, 
el rescate y la preservación cultural de los pueblos mediante acciones de 
recolección de objetos o testimonios materiales con el fin de salvaguardar 
para generaciones futuras. 

Este libro se adentra en esa fascinante evolución explorando como 
estos espacios trascienden su función tradicional de custodios de un legado 
estático, para pasar a espacios dinamizadores del pensamiento crítico y la 
participación ciudadana. Este proceso socializador, gestado desde el museo 
permite desvelar las intrincadas relaciones entre el pasado y el presente con 
un carácter geo-histórico, esencial para desarrollar la memoria colectiva 
mediante la salvaguarda del patrimonio cultural. En este sentido, se convierte 
en un poderoso epicentro para la enseñanza del patrimonio local, que 
proporciona al profesional de la docencia un medio alternativo de saberes; 
desde perspectivas históricas, antropológicas, científicas, tecnológicas 
y artísticas; donde los estudiantes tienen una experiencia directa con el 
pasado, el saber popular y el patrimonial, fomentando así la formación de 
valores vinculados a la memoria, identidad, pertenencia y arraigo de sus 
comunidades. 

Es crucial comprender que los museos actuales, irrumpen con fuerzas 
en las esferas cultural, educativa y socio-comunitaria activando la curiosidad 
y motivación de sus visitantes; que los invitan a filosofar, cuestionar y analizar 



8

obras de arte, hechos históricos, colecciones arqueológicas, es decir un 
acervo cultural que visibiliza los quehaceres de nuestros antepasados y con 
ello, generar un diálogo constante sobre cuestiones socio-políticas, culturales 
y educativas. Por consiguiente, se comportan como referentes de cultura 
dentro de un proceso continuo y abierto a la diversidad, desempeñando un 
papel crucial en la preservación y difusión del patrimonio cultural para el 
logro de una sociedad más inclusiva y tolerante. 

Visto así,  esta obra titulada  ‘’Museo: Una puerta que desentraña el 
rescate de la identidad” desarrollada por su autora Dra. Luz Omaira Mendoza 
Pérez adquiere una significación especial, pues subraya la importancia de los 
museos en la construcción de identidad a través del rescate de tradiciones 
y costumbres comunitarias que ejercen un impacto significativo en los 
ciudadanos, que sin duda se fortalece con la Ley de protección y defensa del 
patrimonio cultural, el Decreto con rango, valor y fuerza de la Ley orgánica 
de la cultura y la Ley para la salvaguarda del patrimonio cultural inmaterial, 
normativas  esenciales para garantizar que los museos cumplan su función de 
preservar, estudiar y difundir el patrimonio. Al mismo tiempo fortalecen los 
lazos que nos unen como seres humanos, recordándonos que somos parte 
de una narrativa colectiva cuyo valor reside en su capacidad para inspirar, 
educar y contribuir continuamente en la construcción de una identidad 
colectiva rica, compleja y profundamente arraigada. Esta es, en esencia una 
evolución donde los museos dejan de ser un mero repositorio de objetos, 
para convertirse en un espacio vivencial dinámico de carácter cultural que se 
posiciona como pilar fundamental para la identidad histórico-cultural de la 
localidad. Transformación esta que afianza el museo comunitario. 

Siguiendo este hilo argumental, el museo comunitario se edifica como 
una plataforma interactiva que desentraña las experiencias del ser humano 
a lo largo de la historia local. De este modo se concede voz y visibilidad 
a los personajes más destacados; aquellos que con su espíritu luchador 
han enriquecido la cultura por medio del tejido social permeado por 
percepciones, valoraciones, creencias hábitos, cosmovisiones y actuaciones 



9

en su espacio vital. Cuyo marco de referencia es la participación ciudadana 
a través del diálogo intergeneracional es decir un escenario donde la historia 
no solo se cuenta, sino que se vivifica y se co-construye como forma de 
preservación de su legado cultural. 

La identidad histórica desarrollada a lo largo de los siglos por 
eventos, personajes y procesos sociales encuentra en los museos la voz 
de los otros quienes desde sus narrativas e interlocuciones fomentan una 
reconstrucción histórica mediada por líneas del tiempo que permiten revivir 
acontecimientos que moldean el presente, comprendiendo la capacidad 
resiliente de nuestros pueblos proyectando el futuro con mayor conciencia 
y sentido crítico. Un ejemplo palpable son las colecciones arqueológicas 
que desentierran las raíces más profundas de una civilización revelando sus 
modos de vida, creencias y logros tecnológicos. Tal es el caso de un hacha de 
piedra que representa un testimonio tangible de la ingeniosidad humana, de 
la adaptación del ser humano a su entorno y la evolución de las sociedades.  

La presente obra es una invitación a comprender el proceso de 
formación socio-integradora en los museos desde visitas guiadas y mediación, 
exposiciones temporales, programas para público en general, programas 
para la formación docente, conferencias. Todo ello con el firme propósito 
de fomentar la identidad del hombre y la mujer en convivencia, celebrando 
la riqueza de nuestro patrimonio cultural; valorando el impacto profundo 
que tiene en cada comunidad pueblo o región desde la participación de 
todos los actores sociales involucrados personas que conviven en el entorno 
social, docentes, estudiantes, sociólogos, antropólogos, artistas, politólogos, 
historiadores, geógrafos entre otros.  Dicho impacto social se configura en 
un relato multifacético y pluriversal que define ¿Quiénes somos? ¿De dónde 
venimos? y ¿Hacia dónde nos dirigimos? 

Ya para finalizar el presente libro se fundamenta en la concepción 
de los museos como espacios dinámicos socio-culturales de aprendizaje 
permanente para la reflexión y reafirmación de los lazos que unen a una 
comunidad con su herencia dentro de un proceso transformador que 



10

prepara al sujeto histórico para enfrentar con mentalidad crítica-constructiva 
los desafíos de la vida. Se presentan como faros que iluminan el camino de 
la identidad histórico-cultural de las sociedades son espejos en los que las 
comunidades se reflejan para reconocerse, comprender su pasado y para 
proyectar su futuro. 

Dra.  Yelitza Casanova Ríos



11

El debate en los museos es diverso y refleja una compleja y rica 
narrativa, que permiten acciones educativas en cuanto a la vinculación 
entre saberes que avanzan paulatinamente desde los recursos didácticos, 
en la comunicación en sus áreas desde lo internacional, nacional, regional 
y local, formando una diversidad entre el patrimonio cultural histórico 
artístico, sociopolítico, cognitivo y que además surte un gran efecto como 
herramienta para el rescate y difusión al patrimonio cultural.

Actualmente los museos han experimentado una gran evolución en la 
sociedad contemporánea trascendiendo su función tradicional que va desde 
el depósito de objetos históricos, artísticos; hoy en día el impacto de los 
museos permea lo cultural; educativo, social – comunitario, convirtiéndose 
en agente dinamizadores que activan la curiosidad de los visitantes y de 
esta manera  la motivación nos conlleva a filosofar desde las preguntas y 
propuestas que se realizan en el marco de la participación invitando a la 
reflexión, al cuestionamiento al análisis de obras de arte, hechos históricos 
que visibilicen los quehaceres de nuestros antepasados, generando de esta 
manera el pensamiento crítico, el propósito y el contexto en las exhibiciones 
proporcionando el debate social político  cultural, económico, ambiental y 
educativo.

Las confrontaciones permanentes en estos espacios son referencias 
donde se conforma la cultura como un proceso continuo que responde a una 
postura abierta a la diversidad puesto que ella desempeña un papel especial 
en la preservación y difusión del patrimonio cultural para el logro de una 
sociedad más inclusiva y tolerante. La intensión de este texto, reconocer a 
los Museos como: medios Alternativos de Saberes, Museos en el desarrollo 
de las áreas de aprendizaje y Museos como filosofía en la educación y en los 
valores culturales.

INTRODUCCIÓN



12

En este sentido las lecciones en este libro se hacen interesantes para 
la identidad a través del rescate de las tradiciones y costumbres de los 
entornos comunitarios dentro de las políticas públicas de un país tienen 
un gran impacto significativos; estas políticas como la constitución, la ley 
de Educación, ley de Salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial, ley de 
cultura esencial para garantizar que los museos cumplan sus funciones en 
la misión de preservar; estudiar y difundir el patrimonio cultural y de esta 
manera promover la investigación y el desarrollo cultural de una nación.

Este libro va más allá de una publicación porque es entender el 
proceso de enseñar en los museos, en la reflexión desde las organizaciones 
educativas sean públicas o privadas, es concebir el museo como un proceso de 
transformación social, es valorar el impacto que tiene cada región, pueblos o 
países, el mismo esta gratamente dirigido a docentes de todos los niveles del 
sistema educativo incluye a abogados, sociólogos, politólogos, historiadores, 
para fomentar la identidad del hombre y la mujer en convivencia. 



13

LECCIÓN
MUSEOS, ESPACIOS ALTERNATIVOS DE SABERES

1
Los museos se definen como instituciones donde el patrimonio 

cultural que reside en sus recursos, posee un valor significativo dentro 
de todo proceso formativo. En este sentido, el Consejo Internacional de 
Museos, ICOM, (2022) ¹, asume que el museo es una institución sin ánimo 
de lucro, permanente y al servicio de la sociedad, que investiga, colecciona, 
conserva, interpreta y exhibe el patrimonio material e inmaterial. Abiertos 
al público, accesibles e inclusivos, los museos fomentan la diversidad y la 
sostenibilidad. Con la participación de las comunidades, los museos operan 
y comunican ética y profesionalmente, ofreciendo experiencias variadas para 
la educación, el disfrute, la reflexión y el intercambio de conocimientos.

A su vez Maceira (2008)² expresa; “Los museos han tenido desde 
siempre un papel activo en el modelaje del conocimiento; su labor generada 
y difundida no es neutral, culturalmente, posee contenidos y significados 
derivados de los valores y premisas del contexto donde se construye y 
afianza” (p.27). Organizaciones como la UNESCO (2020) resalta que: 

1.1. Museo

Los mismos, favorecen un enfoque integrado del 
patrimonio cultural, así como de los vínculos de continuidad entre 
creación y patrimonio, y permiten a sus públicos, en particular 
las comunidades locales y los grupos desfavorecidos, reanudar los 
lazos con sus propias raíces y abordar la cultura de los otros. (p17)



14

  Pereira, L. (2000) El sentido de los museos (Estudio sobre las representaciones de los museos y antropológico en Maracaibo y los Puertos 
de Altagracia. Edo. Zulia-Venezuela). Boletín Antropológico Nº 50. Septiembre - diciembre 2000, ISSN: 1325-2610. Centro de Investigaciones 
Etnológicas - Museo Arqueológico - Universidad de Los Andes. Mérida
²  Maceira, L. (2008) Los museos en la educación de personas jóvenes y adultas. Revista Interamericana de Educación de Adultos, 30(1),47-76. 
[fecha de Consulta 9 de abril de 2022]. ISSN: 0188-8838. Disponible en:   https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=457545098002
³  Alderoqui, S. y Linares, M. (2019) El libro de visitantes del museo en las escuelas: un dialogo entre narrativas. Revista de investigación.

a.      Abrir pasos a posibles, significados contenidos desde la 
indagación, la reflexión, el descubrimiento personal y social y así 
modifica pensamiento y actitudes.
b.            Rescatar y conservar el patrimonio cultural de los pueblos a 
través de acciones de recolección de objetos o testimonios materiales 
para preservarlos para las generaciones futuras
c.	  Ser un centro educativo, en la medida que los objetos 
recolectados cuentan historias, ideas y procesos culturales o 
naturales de nuestro pueblo y ambientes.
Estas funciones permiten estudiar el entorno (Batllori, 1994)⁴, 
lo cual conduce a los estudiantes a contemplar la realidad de una 
manera nueva, adecuada a la actualidad y con una visión de futuro 
dinámica. Pagés (2015)⁵ menciona entre las finalidades del estudio 
del entorno, las siguientes:
a.	   Descubrir la relación que existe entre el pasado y el presente.
b.	 Aprehender el concepto de tiempo histórico por entender 
la sucesión, pero sobre todo los cambios y las continuidades de una 
misma realidad.
c.	 Identificar en su realidad el pasado que es presente, 
utilizando todo tipo de documentos (Escritos, materiales, orales).
d.	 Utilizar el conocimiento histórico, geográfico y social para 
analizar la realidad, situarse en el presente y poder ser protagonista 
en el diseño y la construcción del futuro.

En otras palabras, los museos forman mediadores, interlocutores cuyo 
propósito es el de construir y dar sentido a los expositivos, en recorridos 
guiados y conversaciones. Según autores como Alderoqui y Linares (2019)³, 
Galindo, Museo de Mano Vuelta (2008) el museo tiene entre sus principales 
funciones:



15

⁴ Batllori , R.(1994) El estudio del media. Perspectiva escolar, núm. 18. París
⁵  Pagés, J. (2015) La educación política y la enseñanza de la actualidad en una sociedad democrática. Educação em Foco, 19(3), 
17-34. Brasil.

e.	  Formar ciudadanos activos, conscientes de su propio papel 
dentro de la sociedad, con ideas y opiniones propias, autónomas y 
responsables, defensores de la democracia y de los propios valores 
y al mismo tiempo solidarios con todas las personas y los pueblos.

Es el organismo encargado del respaldo, desarrollo y profesionalización 
de la acción de los museos a escala planetaria, está asociado a la UNESCO, 
compuesta por museos y profesionales de museos, cuyo objetivo principal 
es promover las áreas de interés de la museología y de otras disciplinas 
afines relacionadas con la administración y operación de los museos. Está 
diversificado en 27 áreas de acción en el ámbito internacionales, entre 
las cuales se pueden mencionar: Comité de Conservación, Comité de 
Documentación, Comité de Formación de Personal, Comité de Educación, 
Comité de Acción Cultural, entre otros. El ICOM⁶ define un museo como:

Con esta definición, se entiende el museo como una entidad necesaria 
para la divulgación y avance del conocimiento en la sociedad. El ICOM 
considera, además de las instituciones designadas como museos a:

a.    Los sitios y monumentos naturales, paleontológicos, arqueológicos 
y etnográficos, y los sitios y monumentos históricos de carácter 
museológico  que adquieran, conserven y difundan la prueba material 
de los pueblos y su entorno.

1.1.1. Consejo Internacional de Museos (ICOM)

…una institución permanente, sin fines de lucro, al servicio 
de la sociedad y de su desarrollo, abierta al público, que adquiere, 
conserva, investiga, comunica y exhibe, con propósito de estudio, 
educación y deleite, la evidencia material de los pueblos y su medio 
ambiente.



16

⁶  ICOM (2018) Conceptualización de museo. [Disponible en https://icom.museum/wp-content/uploads/2019/01/MDPP (Consulta, diciembre 
2018)

b.	 Las instituciones que conserven colecciones y exhiban 
ejemplares vivos de vegetales y animales, como los jardines botánicos 
y zoológicos, acuarios y viveros.

c.	 Los centros científicos y los planetarios.

d.	 Las galerías de exposición no comerciales, los institutos de 
conservación y galerías de exposición que dependan de bibliotecas 
y centros de archivos.

e.         Los parques naturales.

f.	 Las organizaciones internacionales, nacionales, regionales o 
locales de museos, los ministerios o las administraciones públicas 
encargadas de museos, de acuerdo con la definición anterior.

g. 	 Las instituciones u organizaciones sin fines de lucro que 
realicen actividades de investigación, educación, formación, 
documentación y de otro tipo relacionadas con los museos y la 
museología.

h.	 Los centros culturales y demás entidades que faciliten la 
conservación, la continuación y la gestión de bienes patrimoniales 
materiales o inmateriales (patrimonio viviente y actividades 
informáticas creativas)

i.          Cualquier otra institución que, a juicio del Consejo Ejecutivo, 
previo dictamen del Comité Consultivo, reúna algunas o todas las 
profesionales de museos los medios para realizar investigaciones en 
los campos de la museología, la educación o la formación.



17

Es una organización internacional no gubernamental asociada con 
la UNESCO. Está dedicada a la promoción de la teoría, la metodología y 
la tecnología aplicada a la conservación, protección y puesta en valor del 
patrimonio cultural. Sus trabajos se basan en los principios consagrados en 
la Carta Internacional de 1964 sobre la conservación y la restauración de 
monumentos y sitios, denominada Carta de Venecia. Su misión es:

Proporcionar mecanismos para vincular a los organismos, instituciones 
y personas implicadas en la conservación de los monumentos, conjuntos de 
edificios y sitios.

Recopilar, estudiar y difundir las informaciones relativas a los 
principios, técnicas y políticas de salvaguardia, conservación, protección y 
puesta en valor del patrimonio cultural.

Colaborar en la creación y el desarrollo de los centros de documentación 
sobre conservación, protección y puesta en valor del patrimonio cultural en 
el ámbito nacional e internacional.

Fomentar la adopción e implementación de las recomendaciones 
internacionales en materia de conservación y protección del patrimonio 
cultural.

Participar en la elaboración de programas de formación para 
especialistas de la conservación, protección y puesta en valor del patrimonio 
cultural.

1.1.2. Consejo Internacional de Monumentos y 
Sitios (ICOMOS)



18

Establecer y mantener una estrecha cooperación con la UNESCO y 
otras instituciones y organizaciones internacionales, nacionales y regionales 
que persiguen análogos objetivos.

ICOMOS funciona como una red de expertos que colaboran en un 
intercambio interdisciplinario de conocimiento. Entre sus miembros se 
encuentran arquitectos, historiadores, arqueólogos, juristas, historiadores 
del arte, geógrafos, antropólogos, ingenieros, urbanistas. De este modo, 
los miembros de ICOMOS contribuyen a la conservación del patrimonio, 
al progreso de las técnicas de restauración y al desarrollo de la normativa 
aplicada a los bienes del patrimonio cultural: edificios, ciudades históricas, 
paisajes culturales y sitios arqueológicos.

La Fundación Museos Nacionales fue creada (29 junio 2005), para 
articular la labor de las dependencias museísticas y optimizar sus recursos 
en todo el territorio nacional. Fomenta la valoración, investigación, 
conservación y difusión de las creaciones artísticas y científicas de interés 
para el desarrollo cultural del pueblo venezolano.

Dependencias museísticas: Galería de Arte Nacional, Museo de 
Bellas Artes, Museo Alejandro Otero, Museo de Ciencias Naturales, Museo 
Jacobo Borges, Museo Arturo Michelena, Museo de Arte Contemporáneo, 
Museo de la Estampa y el Diseño Carlos Cruz Diez, Museo de la Ciudad de 
Calabozo, Museo de Arte Contemporáneo de Coro. Museos en formación: 
Museo Nacional de Arquitectura, Museo de Ciencia y Tecnología, Museo 
Nacional de Arte Popular.

1.1.3. Fundación Museos Nacionales de 
Venezuela (FMN) 



19

Es la ciencia del museo; estudia la historia y razón de ser en los 
museos, su función en la sociedad, sus particulares sistemas de investigación, 
educación y organización, la relación que guarda con el medio ambiente 
físico, y la clasificación de los diferentes tipos de museos. Como disciplina 
se sitúa entre las ciencias humanas, pues representa la realidad cultural y 
patrimonial del museo y el público.

1.1.4.	Museología

Objetivo:

Es el ente responsable del diseño y desarrollo de las políticas culturales 
en el ámbito museístico. A través de la gestión de los museos nacionales se 
elaboran, planifican, coordinan, y desarrollan proyectos altamente dinámicos 
y diversos, para proyectar de manera masiva las artes y las ciencias, y poner 
en práctica los derechos culturales de todos los venezolanos.

Museografía: es la técnica que expresa en el espacio y el 
recorrido de los conocimientos museológicos en el museo. Trata 
espacialmente sobre la arquitectura, el diseño y ordenamiento 
de las exposiciones, basadas en las investigaciones científicas 
de los museos.

Nueva museología: se utiliza para designar cierto 
tipo de ideologías y prácticas con significaciones variables, 
donde se presenta una reevaluación del papel educativo y 
social del museo, lo cual trasciende el concepto de colección 
a la dimensión más amplia del concepto de patrimonio, el del 
edificio o sede de un territorio, y el público a una comunidad.



20

Ecomuseo o ecomuseo de desarrollo: es una institución que 
administra, estudia y utiliza con fines científicos, educativos y, en general, 
culturales, el patrimonio global de una comunidad determinada, abarcando 
la totalidad de su entorno natural y cultural. Es, por tanto, un instrumento 
de participación popular en el ordenamiento territorial y en el desarrollo 
comunitario.

Museos comunitarios: se implantan en el marco de un barrio urbano 
homogéneo, con el objetivo de atribuir a la población el derecho a una 
expresión autóctona, y en utilizar esta expresión para el cambio y la mejora 
del entorno. Su base y contenido son los rasgos distintivos, elementos, 
problemas, contexto de la vida cotidiana de la comunidad.

Museos virtuales: suelen copiar contenidos de algún otro museo 
real, seguir la obra de algún artista o tratar un tema especial. Ofrecen al 
visitante un fácil acceso a las piezas y a la información que desea encontrar 
en diferentes temas artísticos y en distintos museos.

1.1.5. Tipos de museos



21

El ICOM propone una amplia clasificación aplicable al contexto 
internacional.

a.	  Museos internacionales: son aquellos cuyas colecciones 
particulares o generales dentro de una especialidad tienen un 
carácter internacional. Ejemplo: Museo de Louvre, Museo del Prado, 
Museo Casa de Sucre, Museo Etnográfico Mitad del Mundo, Museo 
Egipcio (El Cairo), Museo Nacional de Antropología (Ciudad de 
México) 

b.	 Museos nacionales: son aquellos cuyas colecciones 
particulares o generales de una especialidad, tienen un carácter 
nacional. Ejemplo: Museo de Arte Contemporáneo de Caracas, 
Museo de Bellas Artes, Galería de Arte Nacional, Museo de Artes 
de la Ciudad de Calabozo (MUCA), Museo Histórico de la Guardia 
Nacional de Venezuela (Caracas), Museo Marino de Margarita, 
Museo de Ciencias Naturales (Caracas), Museo de los Niños 
(Caracas), Museo Armando Reveron, Museo Alejandro Otero, 
Casa Natal del Libertador Simón Bolivar, Museo  del Teclado de 
Venezuela, Museo del Teclado de Venezuela, Museo del Transporte 
Guillermo José Schael, Museo Jacobo Borges, Museo Nacional de 
Arquitectura.

Museo Egipcio (El Cairo)

1.1.6. Tipología de museos

1. De acuerdo con su alcance geográfico:



22

c.	 Museos regionales: son aquellos cuyas colecciones son 
representativas de una porción del territorio en el que están ubicados. 
Ejemplo: Museo de Arte Contemporáneo del estado Zulia. Museo 
Rafael Urdaneta, El Centro de Arte de Maracaibo Lía Bermúdez, 
Museo San Benito, Museo de Artes Contemporánea, El Museo de 
Artes de Coro (MUCOR), Museo de Arte Moderno Jesús Soto, 
Ciudad Bolívar. Museo de Arte popular Occidente Salvador Valero, 
Trujillo. 

d.	 Museos locales: son aquellos cuyas colecciones están 
relacionadas con el ámbito de la comunidad.

Museo de Bellas Artes – Caracas.

Museo de Arte popular Occidente Salvador Valero, Trujillo.



23

a.	 Museos generales: son los que poseen colecciones 
heterogéneas de diferente naturaleza y/o período

b.	 Museos especializados: poseen colecciones homogéneas 
correspondientes a un determinado tipo o período

a.	 Museos públicos: poseen colecciones propiedad del Estado. 
Contemplan la figura de Fundación de Estado.

b.	 Museos privados: poseen colecciones propiedad de 
instituciones y/o coleccionistas privados. Contemplan la figura de 
Fundación Privada.

2. De acuerdo con la densidad y homogeneidad 
de la colección:

3. De acuerdo con el carácter jurídico de la institución:

a.	 Museos de arte: con colecciones de bellas artes de todos los 
tiempos y estilos.

b.	 Museos de historia: poseen colecciones cuya finalidad es 
presentar la evolución histórica de una región, país, personas, o 
hechos históricos.

c.	 Museos de antropología: con colecciones relativas al 
desarrollo de la cultura, entre ellos se ubican los de arqueología, 
etnología, etnografía, entre otros.

d.	 Museos de ciencias: con colecciones especializadas en las 
áreas de las ciencias naturales y exactas.

e.	 Museos de tecnología: se considera la evolución general 
hasta las últimas innovaciones en el campo de las ciencias y de la 
técnica, sin desligarlas de su contexto histórico y sociocultural.

4. De acuerdo con la naturaleza de la colección:



24

1.2. Museos y educación.

El museo es un recurso para la enseñanza del patrimonio local que 
ofrece a los docentes contenidos de difusión del patrimonio artístico que 
permite la construcción de su identidad cultural del patrimonio de la nación 
incorporando al proceso de formación de los estudiantes una experiencia 
directa de encuentro con el pasado, el saber popular y patrimonial al 
acceder al museo donde reside el patrimonio cultural de la nación, región o 
municipio. 

La educación es una de las tareas más importantes del museo, 
concebida en correspondencia con la misión y el perfil institucional, pues 
no solo brinda oportunidades de aprendizaje a partir de los contenidos o 
temáticas (históricas, antropológicas, científicas, tecnológicas, artísticas) 
derivadas de sus colecciones, sino que estas al asociarlas a la noción de 
patrimonio promueve la formación de valores vinculados a la memoria, la 
identidad, la pertenencia, el arraigo, constituyéndose en espacios abiertos 
para la formación y participación ciudadana.



25

En ese sentido, la UNESCO considera los museos no como simples 
agentes encargados de la conservación del legado cultural de un determinado 
lugar, sino que son poderosos instrumentos de educación en el sentido más 
amplio, por esa razón, las visitas a los museos deben ser integradas en la 
actividad curricular como un aspecto más del proyecto de aprendizaje, pues 
estos son espacios privilegiados para tratar las diferentes temáticas desde 
una óptica global que facilita el proceso enseñanza aprendizaje.

Pero, además, son valiosos instrumentos procedimentales que 
permiten que el proceso enseñanza aprendizaje sea estimulado por la 
emoción de construir conocimientos mediante el desarrollo de competencias 
cognitivas a partir de la participación activa del estudiantado en sus diversas 
actividades, dirigidas a:

a.	   Proporcionar a los estudiantes un contacto directo con su pasado, 
lo que les ayuda a comprender mejor su presente y, del mismo modo, a 
consolidar su identidad individual y colectiva.

b.  Fomentar la interculturalidad y el diálogo entre sociedades, ya 
sean coetáneas o no, pues ofrece información, de primera mano, elementos 
relacionados con otras culturas que de otra manera no podrían conocer.

c.	    Ser centro de interés y cultura, ya que prepara para el aprendizaje 
sobre temas diversos a través del contacto directo con determinadas fuentes 
de información.

d.  Motivar y propiciar la construcción de conocimientos, porque 
su visita transforma la metodología tradicional de enseñanza, pues la 
información se ofrece de una forma más estimulante y lúdica. 

e.    Informar y sensibilizar sobre diversos aspectos ya que su contenido 
es tan amplio que puede mostrar ideas y conceptos entendibles a través de 
todos los sentidos, lo que puede ser utilizado para trabajar sobre un tema de 
interés propuesto por el estudiantado.

f.	 Generar un aprendizaje para toda la vida, al contribuir a una 
formación dentro de la enseñanza no formal.



26

g.   Fomentar la capacidad de interpretación, observación, crítica, pues 
lo que se busca es que los visitantes sean capaces de, a través de sensaciones 
y reflexiones, saber leer/reflexionar aquello que se les muestra.

En otras palabras, lo que se persigue es introducir nuevas estrategias 
de enseñanza y aprendizaje, de forma innovadora, convirtiendo a los 
museos en centros de formación para los estudiantes, ayudando a reafirmar 
su identidad histórica cultural. Dentro de esa identidad histórica cultural se 
ubica la tradición musical popular religiosa representada por la devoción 
que profesa la comunidad a los santos y otros símbolos de la religión 
católica, a través de la música, el baile y el canto. Para Lengwinat (2013)7 
“la religiosidad es una manera interpretativa específica de ejercer la religión 
oficial popular, es menos sistematizada…pero tiene más componentes 
pragmáticos y espontáneos…” (p.12).

En ese sentido, con el aporte de agrupaciones y portadores vivos 
patrimoniales, es un ejemplo el museo Galería de Arte Nacional, en su labor 
de difusor y salvaguarda del patrimonio, promueve e incentiva, dentro de 
su programación anual musical, la presentación de agrupaciones y cultores 
que desarrollan actividades en el ámbito de la creación de manifestaciones 
culturales tradicionales y populares, como forma de contribuir a la valoración 
de la cultura venezolana.

Además, organiza continuamente talleres, charlas, conferencias, 
interpretaciones didácticas facilitadas por especialistas, cultores e 
investigadores, dirigidos a diferentes niveles y tipos de público, principalmente 
de las festividades: la Paradura del Niño Jesús (26 de diciembre al 2 de 
febrero), la Fiesta de la Candelaria (2 y 3 de febrero), la celebración de la 
Cruz de Mayo (a partir del día 3 de mayo), son ejemplos representativos de 
cómo el museo puede articular sus programas y actividades educativas con 
la sociedad.

7 Lengwinat, K. (2013) Manifestaciones musicales religiosas. Caracas: Ediciones Celarg-Uneartes



27

Según Pacheco (2019)8 el proceso de vincular el museo con la escuela 
parte de acoplar sus misiones fundamentales, su filosofía en una relación 
pedagógica, es decir, adaptando ambas a los programas escolares, en donde 
el primero visite las aulas a través de personal especializado que dé a conocer 
a los estudiantes su misión, y contenidos adaptándolos a las diferentes 
unidades de aprendizaje; la escuela por su parte, realiza visitas a los museos 
en donde presencian las exposiciones y talleres que estos realizan de manera 
permanente.

Todo ello, tomando en consideración que el Documento Ley Plan 
de la Patria (2019)9, establece en su objetivo 5.3. Defender y proteger el 
patrimonio histórico y cultural venezolano y nuestro americano.”, precisando 
en este sentido en el 5.3.1. Generar una política en materia de comunicación 
y difusión que proteja nuestro acervo histórico cultural para contrarrestar 
la producción y valorización de elementos culturales y relatos históricos 
generados desde la óptica neocolonial dominante, que circulan a través de 
los medios de comunicación e instituciones educativas y culturales.

En ese sentido, la vinculación museo-escuela se produce por los 
programas educativos ofrecidos por los museos que sirven de apoyo a la 
planificación de los proyectos de aprendizaje. Dentro de las alternativas que 
poseen los museos para brindar participación a las instituciones educativas 
de la región en especial a las que se ubican en el nivel de primaria, está 
la experiencia directa que representa la interacción con el museo como 
una oportunidad pedagógica tanto para el docente, como para quienes se 
forman en ellas.

1.3. Vinculación museo-escuela.

8 Pacheco, M. (2019) Museos-Enseñanza. Yo soy un museo. Madrid: Primera Biblioteca.
9 Documento Ley Plan de la Patria (2019) Plan de la Patria 2019-2025. Caracas



28

No obstante, las visitas a los museos deben enmarcarse dentro 
de los proyectos de aprendizaje con objetivos y actividades que den 
fundamento y sentido a la visita, para que no sea percibida como un paseo 
descontextualizado de los contenidos curriculares, pues ellos ofrecen 
acceso a las fuentes primarias de información, a los objetos mismos, a la 
documentación y a la información útiles para el desarrollo del proceso 
enseñanza aprendizaje de varias áreas académicas.



29

Menciona algunas actividades que pueden realizarse durante 
la visita a un museo.

Describe algunos títulos que pueden tratarse en los proyectos 
de aprendizaje donde se involucre el museo.

Exponga ejemplos de museos que conoces.

Enumera las funciones del museo.

1

2

3

4

Actividades:



30

Menciona las funciones del ICOM - Venezuela. 

Objetivo de ICOMS. 

Función de la Fundación Museos Nacionales de Venezuela.

Elabora una reflexión sobre la importancia de los museos
para la educación.

5

6

7

8



31

Realiza una visita a un museo y elabora un listado de los 
objetos que se observan en el lugar. 

Menciona museos existentes en otros estados de Venezuela. 

9

10



32



33

Los museos siempre se han concebido como agentes difusores 
de educación y cultura. Durante la década de los años 70 del siglo XX, 
señala Guerrero (2016), comienza a desarrollarse un interés hacia la 
función didáctica del museo debido, sobre todo, a las distintas reformas 
educativas que abrieron la escuela al entorno social en busca de métodos 
de aprendizaje activos y a la democratización de la cultura, convirtiendo al 
museo en entornos de aprendizaje y exigiéndole la elaboración de mensajes 
comprensibles para todo tipo de público.

En relación con ello, es necesario abrir los museos a la comunidad, 
potenciando su acción instructiva y educadora de forma especial en el medio 
escolar, destacando los aspectos más importantes de su acción educadora:

Los museos también pueden contribuir al desarrollo de otras 
habilidades importantes, como la observación, el análisis, la interpretación y 
el pensamiento crítico. Los museos son espacios que invitan a la reflexión y 
al diálogo, lo que fomenta el aprendizaje significativo y duradero.

Para aprovechar al máximo los museos como herramientas educativas, 
es importante que los docentes planifiquen las visitas con anticipación y 
establezcan objetivos claros de aprendizaje. También es recomendable que 
los estudiantes realicen actividades antes, durante y después de la visita para 
consolidar los conocimientos adquiridos.

1.4. Museo como recurso didáctico

LECCIÓN2
MUSEO EN EL DESARROLLO DE LAS ÁREAS DE 
APRENDIZAJE



34

a.	     Proporciona a los estudiantes un contacto directo con su pasado, 
ayudándoles a comprender mejor su presente, en consecuencia, consolidar 
su identidad individual y colectiva.

b.      Fomenta la interculturalidad y el diálogo entre sociedades, ya sean 
coetáneas o no, pues da a conocer de primera mano, elementos relacionados 
con otras culturas que, de otra manera, no podrían conocer.

c.	   Motiva y propicia la construcción de conocimientos, puesto 
que su visita rompe con la metodología tradicional de la clase, ya que la 
información llega de una forma más emotiva, divertida.

d.        Es centro de interés y cultura, ya que prepara para la construcción 
de conocimientos sobre temas diversos a través del contacto directo con 
determinadas fuentes de información.

e.	     Es un método efectivo para informar y sensibilizar sobre diversos 
aspectos, pues su contenido al ser tan amplio, muestra ideas y conceptos 
comprensibles mediante los sentidos, lo cual puede ser utilizado para trabajar 
sobre un tema específico partiendo de los intereses de los estudiantes.

f.	     Conforma una institución a través de la cual se puede generar un 
aprendizaje permanente, contribuyendo a formar a los estudiantes dentro 
de la enseñanza no formal.

g.	   Fomenta la capacidad de interpretación, observación y crítica, 
porque pretende que los estudiantes, a través de sus sensaciones y reflexiones, 
sean capaces de leer y relacionar lo que se les muestra.

Pero, para que esto sea posible, es indispensable que los docentes 
incluyan su visita dentro de la planificación de los proyectos de aprendizaje, 
considerando las actividades que se desarrollan en el museo, adaptando el 



35

itinerario de acuerdo con las necesidades y expectativas de los estudiantes, 
adecuando la enseñanza a sus características psicológicas y su nivel de 
conocimiento.

Además, para que la visita sea realmente útil, los docentes deben 
realizar un trabajo previo y posterior en el aula, por cuanto es fundamental 
conocer el contenido sobre el que se va a trabajar y reflexionar posteriormente 
sobre el mismo. Según García y León (2014)10 el docente es un elemento 
fundamental durante la visita al museo, en sus manos esta incentivar a los 
estudiantes para usar estas instituciones y complementar sus conocimientos, 
dependerá también de su actitud, la facilidad de manejar la visita y los 
métodos de trabajo que realizan.

Por esa razón, el docente tiene el deber de prever nuevos espacios 
que le sean útiles en su tarea educativa, convirtiendo su práctica diaria de 
una concepción tradicionalista a una proactiva para innovar sus estrategias 
de enseñanza, transmitiendo a sus estudiantes la motivación para aprender 
en diversos entornos. Es importante que el docente realice la visita guiada 
dentro del museo porque él es quien mejor conoce a sus estudiantes. En ese 
sentido, su experiencia y actitud permitirán generar una mejor interacción 
entre el museo y los estudiantes.

Por esa razón, el docente tiene el deber de prever nuevos espacios 
que le sean útiles en su tarea educativa, convirtiendo su práctica diaria de 
una concepción tradicionalista a una proactiva para innovar sus estrategias 
de enseñanza, transmitiendo a sus estudiantes la motivación para aprender 
en diversos entornos. Es importante que el docente realice la visita guiada 

1.5. Incidencia del museo en el desarrollo de las 
áreas de aprendizaje.
 

10García, A. y León, N. (2014) Los museos como recurso didáctico en la enseñanza de la historia en educación primaria. México: Universidad Pedagógica Nacional



36

dentro del museo porque él es quien mejor conoce a sus estudiantes. En ese 
sentido, su experiencia y actitud permitirán generar una mejor interacción 
entre el museo y los estudiantes.

El museo puede ser considerado comúnmente como un espacio 
que guarda información, pero su implicación social va más allá y se le han 
incluido funciones de ámbito educativo, pues su objetivo es provocar y 
facilitar encuentros alternativos, para que, a partir de ahí, los estudiantes 
construyan en colectivo, aprendizajes significativos.

Para el uso adecuado y provechoso del museo como una herramienta 
pedagógica, es necesario que como docentes preparemos una guía con la 
finalidad de generar participación en los estudiantes, de manera que logren 
despertar el potencial investigador encaminando a un autoaprendizaje y una 
evaluación propia. 

Al realizar una guía para la visita al museo, no debe limitarse para 
una signatura en concreto, también puede utilizarse para complementar o 
desarrollar contenidos curriculares de otras áreas dentro de los proyectos 
de aprendizaje, logrando así un trabajo integral en donde las diferentes 
asignaturas puedan ser planificadas en forma conjunta para conseguir un 
trabajo interdisciplinario.

Cuando se realiza una visita al museo, se está contribuyendo a la 
formación de un estudiante que aprende del entorno, que se retroalimenta 
y construye nuevos conocimientos. Es decir, se trata de generar espacios y 
oportunidades para que el estudiante conozca otros recursos dentro de la 
sociedad que le permitan aprender y divertirse.



37

Para Viñarás et al (2010)11 la tarea realizada por los museos es conocida 
gracias a la comunicación que dio a conocer sus contenidos, permitiendo al 
público involucrarse en las exposiciones, ayudándolos a cumplir su misión, 
valores, objetivos y metas. A partir de la aceptación por parte de los museos 
de la importancia de la comunicación como herramienta estratégica y de la 
puesta en práctica de estas técnicas, estos centros comenzaron a tener una 
mayor presencia en medios de comunicación

Desde entonces, explica Forteza (2012)12 la apertura de los museos a 
la sociedad se ha convertido en una tendencia que, aunque de manera lenta, 
continúa su proceso en diferentes museos nacionales e internacionales. Los 
consumidores quieren interactuar con la institución, formar parte de su día 
a día y tener la oportunidad de entablar un diálogo provechoso con ella.

El desarrollo de políticas expositivas más cercanas al público menos 
experto, la puesta en práctica de programas educativos para estudiantes y, 
en ocasiones, para mayores, que permiten un mejor aprovechamiento de 
la visita y un mayor enriquecimiento de la misma; o poder participar en la 
organización de diversos contenidos de la programación son solo algunos 
ejemplos del cambio que se está produciendo en este tipo de organizaciones.

Esto posibilita un proceso de interactividad social e involucración 
personal con el museo. A través de éstos se ejercita el juego, la imaginación, 
los conocimientos, la capacidad de observación e interpretación de la 
persona y del grupo, y se establece un lazo de ida y vuelta entre ambos para 
vincularse a la exhibición.

11 Viñarás, M. et al (2010) La comunicación corporativa de los museos en España a través de la comunicación 3.0: cuatro años de evolución 
comunicativa en la Red. Comunicación presentada en el II Congreso Internacional de Comunicación 3.0. Salamanca, España
12Forteza, M. (2012) El papel de los museos en las redes sociales. Biblios: Revista de Bibliotecnología y Ciencias de la Información, 48. 31-40

1.6. Museo y comunicación.



38

Incluso, entre visitantes solitarios existen los medios para interpelar a 
alguna otra persona; lo que está viéndose, lo que se está aprendiendo, lo que 
se admira, lo que hace dudar, puede conmover, cuestionar o interesar en tal 
forma a la persona que se ve movida para comunicarse con quienes le rodean, 
aunque sean desconocidas. La variedad de posibilidades aportadas por los 
museos a los visitantes, favorecidas por un buen proceso comunicativo 
alude a una experiencia integral, compleja, y con múltiples implicaciones 
para el aprendizaje.

Todas estas son acciones que sin lugar a dudas generan procesos 
favorecedores en el aprovechamiento de estos espacios, denotando el 
verdadero valor implícito en el museo, lo cual representa en todo caso una 
oportunidad tangible.

García (1999)13 señala que el museo debe utilizar diversos códigos 
y medios de comunicación, integrar diversas estrategias comunicativas 
que den fuerza al mensaje, que lo hagan más inteligible, que lo planteen 
en distintos planos o grados de complejidad, pero esto no se logra en la 
medida y forma requerida ya que este mecanismo de comunicación para el 
conocimiento no se desarrolla como tal.

13García, A. (1999) La exposición como medio de comunicación. Madrid: Ediciones Akal



39

Museo de Arte Colonial de Mérida: fundado el 25 de mayo de 
1963, comenzó sus actividades en la Casa de la Cultura Merideña, luego 
fue mudado a la casona del Parque La Isla; posteriormente se traslada a la 
Casa de la Familia Gabaldón. En 1990 obtiene su sede definitiva en la casa 
del abuelo del prócer de la independencia Juan Antonio Paredes. Es una 
institución sin fines de lucro al servicio de la comunidad, cuyo principal 
objetivo es desarrollar programas de conservación, educación, investigación 
y divulgación del Arte Colonial Venezolano e Iberoamericano.

Su colección está conformada por varios géneros artísticos como 
pintura, escultura, ebanistería, orfebrería, cantería, herrería, artes decorativas, 
fotografías y textiles pertenecientes a los siglos XVI, XVII, XVIII y 
principios del siglo XIX provenientes de los siguientes países: Venezuela, 
Educador, México, Perú y Bolivia. Es uno en el país por la representación 
de varios países latinoamericanos en su colección.

Museo Arqueológico Marapa: fundado en 1979 es una asociación 
civil sin fines de lucro, con personalidad jurídica y autogestora de su 
funcionamiento y logro de objetivos. Está ubicado en las instalaciones 
del Complejo Cultural Cruz Felipe Iriarte, parroquia Maiquetía del estado 
Vargas. Tiene como misión la investigación, localización, registro, inventario, 
rescate y conservación de los bienes culturales arqueológicos del estado 
Vargas. Museo de los Niños de Caracas: fundado a principios de la década 
de 1970 es un centro educativo-recreativo que representa una alternativa no 
formal para el aprendizaje de los niños con edades comprendidas entre 6 y 
14 años, pues complementa y refuerza los conocimientos adquiridos en la 
escuela mientras fomenta la creatividad. Es de tipo científico-tecnológico de 
cuarta generación ya que presenta en sus exhibiciones y exposiciones tres 
grandes áreas: la ciencia, la tecnología y el arte, las cuales se complementan 
además con la transmisión de valores.

1.7.	 Museos de Venezuela.



40

14Vargas, D. y Sanoja, A. (2016) Aportes culturales y deculturación. Madrid: Editorial Alianza
15Morales, I. y Freitag, V. (2017) Los museos en el siglo XXI: nuevos retos, nuevas oportunidades. Quito: MC Producciones S.A.

Según Vargas y Sanoja (2016)14 un museo comunitario se concibe 
como:

De esa manera, los museos comunitarios son una herramienta 
didáctica que permite transformar el espacio vivo e interactivo del colectivo, 
para transmitir el valor de la historia de las sociedades desde otra perspectiva, 
a través de una visión múltiple de conocimientos, con la cual desarrollará en 
las personas un pensamiento crítico y analítico. Asimismo, Morales y Freitag 
(2017)15 los definen como:

En otras palabras, son una de las múltiples formas en que las 
comunidades desarrollan mecanismos de resistencia, a través de la reposesión 
material y simbólica de los testimonios de su historia y su memoria 
colectiva, donde la interpretación del pasado y la cultura permiten restaurar 
las capacidades que construyen un sujeto, las capacidades de creación y 
acción, pues al reconstruirse como sujeto colectivo, la comunidad es capaz 
de formular proyectos propios para el futuro, de actuar en el ejercicio del 
poder comunal. (Morales y Freitag, 2017)

1.8. Museo Comunitario.

Una acción cultural que trata de conocer e interpretar 
la integralidad y la organicidad de una comunidad y diseñar las 
tácticas, las lecturas que permiten al local adquirir un nivel de 
conciencia sobre su ser social, y al foráneo poder adentrarse y 
comprender la cotidianidad de los otros” (p.29)

Son herramientas para que las comunidades y los pueblos 
representen su vida, como testigos y como autores de su historia, 
cuyos elementos museológicos permiten a los integrantes de la 
comunidad interpretarse y tomar conciencia de sí mismos. (p.1)



41

Los museos comunitarios son una forma de legitimar lo cotidiano 
de una comunidad, con los cuales se pretende recuperar los modelos de 
representación de la vida de los colectivos en sus diferentes dimensiones: 
historial social de los barrios, los cambios culturales, los saberes y el 
conocimiento tecnológico popular, la ecología de la comunidad, los sistemas 
de producción, cambio y consumo dentro de la misma, entre otras. 

La finalidad de estos es traducir esas experiencias de la cotidianidad 
en una narración visual, textual y vivencial, al igual que descubrir nuevas 
interconexiones y afiliaciones con las de otros colectivos que integran la 
sociedad venezolana. Según Vargas y Sanoja (2016) la concepción actual del 
museo comunitario es:

Por esa razón, el museo comunitario debe ser visto como espacio 
cultural y vivencial, porque refleja la vida cotidiana y muestra los resultados 
alcanzados por el hombre, como producto de toda esa serie de experiencias 
vividas a lo largo de la historia de las localidades, donde se resalta la 
explicación histórica de sus propias comunidades y de los personajes 
destacados de ellas, por su espíritu luchador y emprendedor, quienes con su 
aporte han contribuido al enriquecimiento cultural de la comunidad.

Una acción cultural que trata de conocer e interpretar 
la integralidad y la organicidad de una comunidad y diseñar las 
tácticas, las lecturas que permiten al local adquirir un nivel de 
conciencia sobre su ser social, y al foráneo poder adentrarse y 
comprender la cotidianidad de los otros (p.29)



42

En Venezuela existen algunos museos virtuales como: Museo Virtual 
del Zulia, Museo Virtual Scouts Venezuela, Museo Geológico Virtual de 
Venezuela-PDVSA, Museo Virtual Ictiológico de Agua Dulce de Venezuela, 
Museo Virtual del Miss Venezuela, Museo Virtual Humboldt

1.9. Museo Virtual.

Según McKenzie y Jamie (citados en Sabatini, 2014)16 los 
museos virtuales son:

Una colección organizada de artefactos electrónicos 
y recursos informativos, prácticamente todo lo que pueda 
ser digitalizado. La colección puede incluir pinturas, dibujos, 
fotografías, diagramas, gráficos, grabaciones, secuencias de video, 
artículos de periódico, transcripciones de entrevistas, base de 
datos numéricas y cualquier conjunto de ítems que puedan ser 
guardados en cualquier servidor del museo virtual. También 
puede ofrecer sugerencias sobre recursos relevantes en el mundo 
de los museos. (p.122)

16Sabatini, D. (2014) Museos virtuales: educación interactiva. Huelva (España): Universidad de Huelva



43

Aunque a menudo se confunden, los museos y las galerías de arte 
cumplen funciones distintas y operan bajo modelos fundamentalmente 
diferentes. La principal diferencia radica en su misión principal y su modelo 
de negocio.

El Museo: Un Guardián del Patrimonio y un Centro Educativo

Los museos son instituciones sin fines de lucro cuya vocación principal 
es la conservación, investigación y educación. Su objetivo es preservar el 
patrimonio cultural, investigativa y artístico a largo plazo, ofreciéndolo al 
público para el aprendizaje y la reflexión.

•	Misión y Propósito: Los museos se dedican a la preservación 
del patrimonio cultural y artístico para las futuras generaciones. Poseen 
colecciones permanentes (a menudo adquiridas por donación o compra) 
que rara vez están a la venta.

•	Enfoque y Contenido: Su enfoque es predominantemente educativo 
y de investigación. Exhiben una vasta gama de objetos que pueden ir desde 
artefactos arqueológicos e históricos hasta inventos científicos, vestuario y, 
por supuesto, obras de arte.

•	Financiamiento y Público: Suelen depender de financiación pública 
(estatal, fundaciones), ingresos por entradas y donaciones. Su público es 
amplio y diverso, incluyendo estudiantes, investigadores, turistas y el público 
general, todos buscando conocimiento e inspiración.

1.10. Museo vs Galería: Una Distinción Crucial 
en el Mundo del Arte y la Cultura 



44

La Galería de Arte: Un Intermediario Comercial y Promotor de 
Artistas

En contraste, las galerías de arte operan como negocios con fines 
de lucro, centradas en la exhibición y venta de obras de arte. Actúan como 
intermediarios clave en el mercado del arte. 

•	Misión y Propósito: El objetivo principal de una galería es la 
comercialización del arte. Buscan promover artistas (especialmente 
emergentes o contemporáneos) y facilitar la adquisición de sus obras, 
actuando como el puente entre el creador y el comprador.

•	Enfoque y Contenido: Su enfoque es el mercado del arte. Sus 
exposiciones son temporales y cambian con frecuencia, presentando obras 
que están activamente disponibles para la venta. Se especializan en arte que 
se valora y se comercializa.

•	Financiamiento y Público: Suelen ser financiadas por entidades 
privadas, inversores o los propios artistas. Su clientela principal son 
coleccionistas de arte, inversores y compradores.

En consideración a lo antes expuesto, la declaración enfatiza que los 
museos son pilares educativos y de conservación con una misión pública, 
las galerías son agentes vitales en el mercado del arte, impulsando la carrera 
de los artistas y facilitando la circulación de obras. Comprender estas 
diferencias es clave para apreciar la complejidad y la riqueza del ecosistema 
cultural y artístico



45

Reflexiona sobre las potencialidades que ofrece el uso de la
comunicación a los museos.

Elabora una lista de acciones comunicativas que llevarías a 
cabo para dar a conocer la labor del museo que tu conozcas

Diferencia entre Museo y Galería

Menciona los museos comunitarios que conoces.

1

2

3

4

Actividades:



46

Menciona los nombres de algunos museos y su ubicación.

Enumera los tipos de museos que existen en Venezuela.

Enumera algunos tipos de campañas publicitarias que pueden 
realizarse para dar a conocer el museo de tu comunidad.

Elabora un mensaje publicitario para dar a conocer el museo 
de tu comunidad

5

6

7

8



47

Describe, ¿De qué manera puedes vincular tú institución con 
el museo de tu comunidad?

Enumera algunos aspectos necesarios en la apertura de un 
museo comunitario.

9

10



48

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS.

Alderoqui, S. y Linares, M. (2019) El libro de visitantes del museo en las escuelas: 

un dialogo entre narrativas. Revista de investigación.

Batllori, R. (1994) El estudio del media Perspectiva Escolar, núm. 18 Paris.

Chartier, R. (2007) El mundo como representación. Historia cultural: entre prácticas 

y representación. Madrid: Editorial Gedisa

Documento Ley Plan de la Patria (2019) Plan de la Patria 2019-2025. Caracas 

Forteza, M. (2012) El papel de los museos en las redes sociales. Biblios: Revista de 

Bibliotecnología y Ciencias de la Información, 48, 31-40

García, A. (1999) La exposición como medio de comunicación. Madrid: Akal.

García, A. y León, N. (2014) Los museos como recurso didáctico en la enseñanza 

de la historia en educación primaria. México: Universidad Pedagógica Nacional

Guerrero, P. (2008) La cultura. Estrategias conceptuales para entender la identidad, 

la diversidad, la alteridad y la diferencia. Quito: Ediciones Abya-Yala

ICOM (2018) Conceptualización de museo. Disponible en hitps://icom.museum/ 

wp-content/uploads/2019/MDPP (Consulta, diciembre 2018)

Laurencio, G. (2009) Identidad cultural. Barcelona (España) Editorial Gedisa

Lengwinat, K. (2013) Manifestaciones musicales religiosas. Colección de Musicología 

Latinoamericana Francisco Curt Lange. Caracas: Ediciones Celarg. Uneartes.

Liarte, M: (2009) Estudio de la cultura. Madrid: SGEL

Maceira, L. (2008) Los museos en la educación de personas jóvenes y adultas. 

Revista Interamericana de Educación de Adultos, 30(1),47-76.[fecha de Consulta 

9 de Abril de 2022]. ISSN: 0188-8838. Disponible en: https://www.redalyc.org/ 

articulo.oa?id=457545098002

Malgesini, G. y Jiménez, C. (2019) Guía de conceptos sobre migraciones, racismo e 

interculturalidad. Madrid: Ediciones La cueva del oso

Morales, I. y Freitag, V. (2017) Los museos en el siglo XXI: nuevos retos, nuevas 

oportunidades. Quito: MC Producciones S.A.



49

Pacheco, M. (2019) Museos-Enseñanza. Yo soy un museo. Primera biblioteca, 

Madrid- España: Altea serie roja. 32 págs ilus.

Pagés, J. (2015) La educación política y la enseñanza de la actualidad en una sociedad 

democrática. Educação em Foco, 19(3), 17-34. Brasil.

Pereira, L.(2000) El sentido de los museos (Estudio sobre las representaciones 

de los museos y antropológico en Maracaibo y los Puertos de Altagracia. Edo. 

Zulia-Venezuela). Boletín Antropológico Nº 50. Septiembre-Diciembre 2000, 

ISSN: 1325-2610. Centro de Investigaciones Etnológicas - Museo Arqueológico - 

Universidad de Los Andes. Mérida

Rosales, F. (2008) Enciclopedia cultural. México: Fondo de Cultura Económica

Ruiz, J. (2005) Creer y crear. El Patrimonio cultural en la encrucijada de la 

globalización. Cádiz: Ediciones Servicio de Publicaciones de la Universidad de 

Cádiz

Sabatini, D. (2014) Museos virtuales: educación interactiva. Huelva (España): 

Universidad de Huelva

Santamaría, R. (2008) La competencia sociocultural en el aula de español L2/L6: 

una propuesta didáctica. Tesis Doctoral. Getafe (España): Universidad Carlos III

UNESCO (2020) Inclusión y educación: 2020 informe de seguimiento de la 

educación en el mundo. ISBN: 978-92-3-300144-2

Vargas, D. y Sanoja, A. (2016) Aportes culturales y deculturación. Madrid: Editorial 

Alianza

Viñarás, M. et al (2010) La comunicación corporativa de los museos en España a 

través de la comunicación 3.0: cuatro años de evolución comunicativa en la Red. 

Comunicación presentada en el II Congreso Internacional de Comunicación 3.0, 

Salamanca, España.



50

LECCIÓN
PATRIMONIO

3
La noción de patrimonio es importante para la cultura y el desarrollo 

en cuanto constituye el capital cultural de las sociedades contemporáneas. 
De igual manera, contribuye a la revalorización continua de las culturas 
y de las identidades, y es un vehículo importante para la transmisión de 
experiencias, aptitudes y conocimientos entre las generaciones. Además, es 
fuente de inspiración para la creatividad y la innovación, que generan los 
productos culturales contemporáneos y futuros. Al respecto, Ruiz (2005)17 
expone:

En función a ello, en este término se encuentran claras limitaciones, al 
tomar esta voz para referirse a aquellos bienes públicos o privados, pero de 
disfrute social, que unas generaciones van legando a otras, porque no basta 
con ampliar su atribución. El traslado de este término del ámbito familiar y 
doméstico al colectivo tiene un largo proceso en las sociedades.

2.1. Patrimonio.

La palabra patrimonio (del latín “patrimonium”) en su 
origen significaba el conjunto de bienes que una persona hereda 
de sus padres, lo cual permite un sentido sobre la propiedad 
privada, porque la misma idea de propiedad no es universal, ni en 
el tiempo, ni en el espacio, sino que depende de factores culturales. 
A su vez, alude a bienes materiales, que, sin embargo, no son los 
únicos que se heredan, aunque sean los únicos que se codificaban 
en el derecho romano. (p. 3)

17 Ruiz, J. (2005) Creer y crear. El patrimonio cultural en la encrucijada de la globalización. Cádiz (España): Ed Servicio de Publicaciones de la 
Universidad de Cádiz 



51

El patrimonio, una especie de simbología social, pero el mantenimiento 
y la transmisión de la memoria colectiva, está constituido por los bienes 
representativos de cada sociedad. Y se puede afirmar que los fenómenos 
patrimoniales revisten una triple dimensión física, social y mental; es decir, 
material y simbólica.

Según algunas fundaciones, hubo interés por la conservación de 
monumentos y sitios históricos que coincide con el momento en que las 
presiones demográficas hacen imperativa la tarea de ensanchar el recinto 
de pueblos y ciudades. En este afán iconoclasta se demolieron, para dar 
paso a ensanches urbanísticos, muchas obras que ya formaban parte de la 
memoria de esos mismos pueblos y ciudades. Consciente de esta realidad, 
la comunidad internacional de la irreparable pérdida que esta destrucción 
significaba para el legado cultural de la humanidad, representantes de varias 
naciones se reunieron en 1931 en la capital griega y redactaron la «Carta de 
Atenas».

Este documento contribuyó a fomentar un vasto movimiento 
internacional que despertó al interés de muchos países por el rescate y 
conservación de su patrimonio monumental y de manera especial, a partir 
de la década de 1950, el interés de la Unesco que se tradujo en la creación 
del Centro Internacional de Estudios para la Conservación y Restauración 
de Bienes Culturales.

2.1.1	Patrimonio histórico y artístico de la 
nación.

Hay que convenir que el patrimonio, como resultado de una 
construcción social, refiere un conjunto de bienes culturales que reciben 
una valoración positiva por parte de la sociedad, cuya identidad expresan, en 
el sentido que es un elemento mediante el que se establece la diferencia con 
los otros grupos sociales y culturales; pero representa, asimismo, un factor 
de resistencia contra los embates de la uniformización.



52

Un nuevo paso muy importante se dio en 1964. Del 25 al 31 de mayo 
de ese año se reunió en Venecia el II Congreso Internacional de Arquitectos 
y Técnicos de Monumentos Históricos. En este Congreso se redactó la 
Carta internacional sobre conservación de los monumentos y de los sitios, 
mejor conocida como la «Carta de Venecia».

En Venezuela, los antecedentes de la política sobre patrimonio y 
su conservación se remontan al año 1870 cuando el presidente Antonio 
Guzmán Blanco creó un Instituto Conservatorio de Bellas Artes, para 
la enseñanza, progreso y esplendor de las Bellas Artes en Venezuela; en 
1879 crea el Instituto Nacional de Venezuela, el cual debía coleccionar los 
objetos de historia nacional, también los documentos y objetos referentes 
a la arqueología, historia patria, cuadros, estatuas, modelos de arquitectura, 
composiciones musicales y todo lo que se refiere a las artes liberales.

Sin embargo, la primera disposición legal de protección del 
patrimonio histórico cultural venezolano data de 1914, siendo José Gil 
Fortoul presidente del Consejo de Gobierno, encargado de la Presidencia 
de la República, mediante el decreto de prohibición de salida del país de 
objetos históricos, documentos oficiales, entre otros; aun cuando estos 
fuesen propiedad particular, sin que hubiese constancia de que habían sido 
antes ofrecidos en venta a la Nación.

Asimismo, el 15 de junio de 1926, se regula la conservación y 
restauración de documentos originales, guardados en el Archivo General de 
la Nación mediante la Ley sobre el Archivo Nacional, la cual fue reemplazada 
por la Ley de Archivos Nacional el 26 de junio de 1945. Para los materiales 
bibliográficos, hemerográficos, fotográficos, sonográficos y similares, 
la responsabilidad de conservar y restaurar es del Instituto Autónomo 
Biblioteca Nacional, cuya ley fue promulgada el 27 de julio de 1977.



53

Posteriormente, en el año 1945, a finales del gobierno del General 
Isaías Medina Angarita, el Congreso de la República, presidido por el 
historiador Mario Briceño Iragorry, promulgó el 16 de julio la Ley de 
Protección y Conservación de Antigüedades y Obras Artísticas de la 
Nación. El 15 de agosto le dio ejecútese el presidente de la República. En 
dicha Ley: “...se declara de utilidad pública la protección y conservación del 
Patrimonio Histórico y Artístico de la Nación...” 

Entre sus disposiciones cabe mencionar:

1.	 Creación de la Junta Nacional Protectora y Conservadora 
del Patrimonio y Artístico de la Nación que funcionará en la capital de 
la República y las Juntas Regionales Protectoras y Conservadoras del 
Patrimonio Histórico y Artístico de la Nación en el correspondiente estado 
o territorio, las cuales dependen de la Junta Nacional.

2.	 Artículo 3. Se prohíbe destruir, reformar, reparar, cambiar 
de destino o de ubicación, los monumentos y demás obras que constituyen el 
Patrimonio Histórico y Artístico de la Nación, sin el previo consentimiento 
del Ejecutivo Federal, dado el informe favorable de la Junta…

3.	 Para llevar a cabo exploraciones y excavaciones de 
yacimientos arqueológicos, es necesario el permiso del Ejecutivo Federal 
a través de la Justa Nacional Protectora y Conservadora del Patrimonio 
Histórico y Artístico de la Nación.

El artículo 1° de esta ley establece que el patrimonio artístico de 
la nación está constituido por los monumentos históricos y artísticos y 
demás obras de arte correlacionadas o no con la Historia Nacional que se 
encuentren en territorio de la República o que ingresen en él, quienquiera 
que sea su propietario. El artículo 6 establecía las atribuciones de la Junta 



54

Protectora y Conservadora del Patrimonio Histórico y Artístico de la 
Nación, señalaba, entre dichas atribuciones: Determinar los monumentos y 
demás obras artísticas existentes en el territorio nacional.

De acuerdo con esta manera de entender el patrimonio histórico de 
la nación no menciona la diversidad cultural, étnica y regional del país, así 
como la existencia de clases sociales que conforman sus propios discursos 
del pasado y el presente, otorgándole a la Junta conformada por cinco 
miembros, la potestad de decidir cuáles eran los elementos que integraban el 
repertorio patrimonial, sin dar paso a una participación plural en el proceso 
de identificar los bienes que conforman los referentes sobre un pasado, el 
presente que son diversos y contradictorios, tanto desde el punto de vista 
social como cultural.

La Ley de Protección y Conservación de Antigüedades y Obras 
Artísticas de la Nación promulgada en 1945, fue reemplazada en 1993 por la 
Ley de Protección y Defensa del Patrimonio Cultural, que si bien introdujo 
algunas novedades, como incluir la noción de patrimonio cultural, reprodujo 
los conceptos de la antigua ley como los relacionados con la identificación 
de los bienes y la actuación sobre los mismos.

La Ley de Protección y Defensa del Patrimonio Cultural le atribuye al 
Instituto del Patrimonio Cultural la potestad de realizar las declaratorias de 
los bienes que integran el patrimonio cultural venezolano, es decir, definir 
cuál es el conjunto de bienes, tangibles e intangibles, que constituyen la 
memoria histórica y los referentes culturales del país.

Aun cuando esta ley prevé la participación de organismos que 
formalmente representan a la ciudadanía, como son los gobiernos regionales 
y municipales, no va más allá en los términos de una verdadera participación 
amplia y democrática y, especialmente, diversa desde el punto de vista de las 
particularidades regionales y étnicas.



55

En ningún momento se incorporan las ideas que sobre la relación 
entre patrimonio cultural, diversidad étnico-cultural y división social en 
clases, que expuse en el capítulo precedente. Sólo se incorpora el término de 
patrimonio cultural, bajo la influencia de definiciones como la de Unesco, 
que lo entiende como un amplio repertorio de bienes tangibles e intangibles.

Es necesario mencionar el patrimonio cultural de Venezuela que 
comprende edificaciones de diversa índole, como castillos, fortificaciones, 
iglesias, capillas, casas para uso comercial como la de la compañía 
Guipuzcoana, la de Puerto Cabello y la de Guanare; además, palacios que 
sirvieron de residencia a dignatarios eclesiásticos como el Palacio Arzobispal 
de Caracas, o mansiones que habitaron prestigiosas familias.

Finalmente, existe el patrimonio republicano constituido, por las 
casas donde nacieron o habitaron los próceres de la independencia como 
los inmuebles vinculados a la memoria del Libertador Simón Bolívar: en 
Caracas, la Casa Natal, la Cuadra Bolívar, la Quinta de Anauco y la Casona 
Ibarra en la Ciudad Universitaria; en el valle de San Mateo, la mansión de 
Bolívar convertida en museo.

Además, existen casas que pertenecieron a otros próceres de la 
Independencia como las de José Antonio Páez y Miguel Piña en Valencia, la 
de Santiago Mariño en La Victoria, Manuel y José Ignacio Pulido en Barinas, 
donde funciona el Museo Alberto Arvelo Torrealba, Tomás de Heres en 
Ciudad Bolívar, la casa natal de Juan Antonio Paredes en Mérida y la del 
General Juan Bautista Arismendi en La Asunción, estado Nueva Esparta.

En Coro, además de las iglesias y conventos que adornan el casco 
colonial de la ciudad, existen la Casa de las Ventanas de Hierro, la de los 
Arcaya y la llamada Balcón de los Sénior donde se hospedó el Libertador a 
fines de 1826, en su último viaje a Venezuela. El patrimonio artístico está 



56

constituido por la obra de pintores, escultores, orfebres, tallistas que a lo 
largo de nuestra historia han dejado plasmado el testimonio de su talento y 
de su época. 

Toda la obra de los pintores coloniales forma parte de nuestro 
patrimonio artístico, así como la de los clásicos del pasado siglo en el que 
se destacan los nombres de Juan Lovera, Martín Tovar y Tovar, Arturo 
Michelena, Antonio Herrera Toro y Cristóbal Rojas. También debe 
incorporarse al acervo histórico la obra de algunos eminentes pintores 
del presente siglo ya desaparecidos como Armando Reverón, Rafael 
Monasterios, Tito Salas, César Rengifo, entre otros.

Los retablos de la época colonial existentes en Caracas, como 
en algunas ciudades y pueblos del interior, al igual que las creaciones de 
orfebres, pertenecientes a museos o a colecciones particulares, son parte de 
ese patrimonio artístico. Todo este acervo se rige por la normativa señalada 
por el artículo 18 de la ley que establece: “No se permitirá que salgan del 
país antigüedades y obras artísticas y restos fósiles a que se refieren los 
artículos anteriores, aun cuando fueren de propiedad particular, sin que 
haya constancia de que han sido ofrecidos en venta a la Nación”.

Para cumplir con este precepto legal se requiere un registro completo 
del patrimonio arqueológico y artístico. Por esa razón, la Junta Nacional 
Protectora y Conservadora del Patrimonio Histórico y Artístico de la Nación 
adoptó entre sus conclusiones más importantes durante la I Convención de 
Juntas Regionales realizada entre el 1 y el 3 de junio de 1981 en Caracas, 
emprender de inmediato la tarea de inventariar ese Acervo Histórico y 
Artístico, siguiendo las normas establecidas por la Unesco adaptadas al caso 
específico de Venezuela.



57

Este inventario representa el primer esfuerzo que se realiza en 
resguardo del patrimonio monumental y artístico del país, que se encuentra 
en la actualidad seriamente amenazado por el rápido avance del progreso 
técnico. Un progreso de signo materialista que solo contempla los altos 
dividendos de las tierras urbanizables, sin tener en cuenta ni la belleza ni el 
carácter de lugares y paisajes, ni la existencia de monumentos nacionales, 
ni menos aún la riqueza de material arqueológico existente en el subsuelo.

La XII Conferencia General de la UNESCO reunida en París 1962, 
adoptó una “...recomendación relativa a la protección de la belleza y del 
carácter de los lugares y paisajes...”. Considera el alto organismo internacional 
que “la protección de estos paisajes y lugares [...] es necesaria para la vida del 
hombre para el que son un poderoso regenerador físico moral y espiritual 
y contribuyen a la vida artística y cultural de los pueblos como lo muestran 
muchos ejemplos universalmente conocidos...”.

En Venezuela, la Junta ha aprobado una serie de resoluciones en las 
que se declaran Monumentos Históricos Nacionales los centros urbanos, 
delimitados por las respectivas poligonales de varias ciudades y pueblos, que 
por sus características arquitectónicas y sus valores tradicionales merecen 
ser preservadas.

Se pueden citar, entre otros, Ciudad Bolívar, La Asunción, Pampatar, 
La Guaira, Puerto Cabello, El Valle del Espíritu Santo (Edo. Nueva Esparta), 
Cumaná, Santa Ana, Guanare, Carora, etc. El criterio que ha seguido la Junta 
se basa en el “...concepto de que un Monumento Histórico o Artístico no se 
restringe y limita al exclusivo bien cultural que se desea preservar, sino que, 
más bien, abarca en la medida de protección y conservación el entorno que 
lleva el testimonio de una evolución significativa, de una expresión cultural 
o de un acontecimiento histórico...”



58

La Conferencia General de la UNESCO en su XVI reunión celebrada 
en París en noviembre de 1972, aprobó una recomendación sobre la 
protección, en el ámbito nacional, del Patrimonio Cultural y Natural. En 
este documento, la organización pone especial énfasis en el concepto 
de que Patrimonio Cultural y Natural «...es una riqueza cuya protección, 
conservación y revalorización impone a los Estados en cuyo territorio 
está situado, obligaciones no sólo respecto de los nacionales, sino también 
respecto de la comunidad internacional entera...».

Es necesario mencionar que este patrimonio cultural y natural no 
solo está representado por obras que tienen un valor de gran importancia; 
es necesario tomar en cuenta “...Los elementos más modestos que hayan 
adquirido con el tiempo un valor desde el punto de vista de la cultura o de 
la naturaleza. 



59

Está formado por los bienes culturales que la historia ha legado a una 
nación y por aquellos que en el presente se crean y a los que la sociedad les 
otorga una especial importancia histórica, científica, simbólica o estética. Es 
la herencia recibida de los antepasados y que viene a ser el testimonio de su 
existencia, visión de mundo, formas de vida, manera de ser y es, también, el 
legado que se deja a las generaciones futuras.

Pero, también puede ser definido como el producto de la inteligencia 
y del aprendizaje adquirido en el tiempo; adquiere valor debido a que es 
sobre él que las generaciones venideras podrán asentarse sobre estructuras 
culturales que les posibiliten el conocimiento de sí mismas y como 
proveedoras de un pasado particular.

De esa manera, se constituye por una porción del ambiente 
transformado incluyendo formas de organización social, relaciones entre 
los diversos sectores de la sociedad y de las instituciones sociales. Esto es 
variable en cada época, y cada sociedad rescata el pasado de manera diferente, 
seleccionando de éste, ciertos bienes y testimonios que se identifican con el 
patrimonio.

2.2. Patrimonio Cultural.



60

Es decir, los miembros de una comunidad comparten representaciones 
en torno a tradiciones, historias, raíces comunes, formas de vida, 
motivaciones, creencias, costumbres, entre otras. El patrimonio cultural, es 
el conjunto de todos los bienes materiales e inmateriales, que, por su valor 
propio, deben ser considerados de interés relevante para la permanencia de 
la identidad y la cultura de un pueblo. Por patrimonio cultural se entienden 
todas las expresiones de las culturas humanas en tanto, producto de su 
desarrollo histórico y cosmovisión en un contexto de diversidad.

El patrimonio cultural, no solo son los legados del pasado, sino también 
las creaciones del presente, ambas como la memoria histórica y cultural de la 
humanidad que hacen posible asegurar su continuidad en el futuro. Es decir, 
son todas aquellas manifestaciones culturales que una sociedad produce o 
hereda de sus antepasados y que la pueden diferenciar de otras sociedades. 
El reconocimiento de un matrimonio cultural proviene de la comunidad 
local, de la sociedad en general o de organismos especializados en este tema.

El conjunto dialéctico de rasgos, significaciones y 
representaciones que comparten los miembros de una organización 
y que permite que se reconozcan conscientemente, con mayor o 
menor elaboración personal, relacionados los unos con los otros, 
así como compararse indicando semejanzas y diferencias con 
otros grupos. Esto permite, que el hombre, como individuo social 
o como parte de una colectividad, adquiera comprensión de su 
singularidad con respecto a otros hombres o colectividad (p.50)

El patrimonio cultural forma parte de los llamados valores colectivos, 
los cuales hacen referencia al espacio socio-psicológico de pertenencia 
de los individuos; es decir, al término identidad, el cual está integrado en 
opinión de Dolan y García (2012)18 por:

18Dolan, A. y García, M. (2012) Dirección por valores. México: Editorial Mc Graw Hill



61

Proteger, mantener, divulgar el patrimonio cultural debe ser asumido 
por el colectivo más allá de lo social, puesto que al involucrar creencias 
y valores, se incluye un aspecto etéreo ligado a lo moral, en cuanto a su 
preservación, pero que debe estar estrechamente vinculado al sistema 
educativo para que sea reforzado, revelado y asumido profundamente 
como una de las raíces de la identidad nacional, puesto que en un mundo 
globalizado, este se convierte en necesidad urgente, frente a una realidad 
mediática que implanta lo que fuimos, socava lo que somos y transforma el 
futuro o lo que seremos.

Los bienes patrimoniales constituyen una selección de los bienes 
culturales. De tal manera, está compuesto por los elementos y las 
expresiones más relevantes y significativas culturalmente. Entonces remite 
a símbolos y representaciones, a la identidad. Desde ese punto de vista, el 
patrimonio posee un valor étnico y simbólico, pues constituye la expresión 
de la identidad de un pueblo, sus formas de vida.

El patrimonio cultural de una sociedad lo constituyen las formas de 
vida pretéritas o presentes, que poseen un valor relevante y son significativas 
culturalmente para quienes las usan y las han creado. Está integrado, 
consiguientemente, por bienes mediante los que se expresa la identidad. 
Asimismo, es una construcción ideológica, social y cultural. En su dimensión 
sociológica comprenden las Bellas Artes caracterizadas por la singularidad 
y, especialmente, valoradas por la estética y a antigüedad, y por otro lado, la 
cultura popular, propia de los sectores subalternos.

En su dimensión de construcción social, la consideración del 
patrimonio según los grupos sociales y el concepto es obra, además, de una 
construcción cultural, porque tanto su percepción como su significado se 
modifican según los contextos históricos y a partir de la selección que se 
hace en cada período temporal, de unos u otros referentes patrimoniales.



62

El patrimonio se convierte en el vínculo entre generaciones, en lo que 
caracteriza e identifica la cultura de cada sociedad; en suma, en su memoria 
histórica y colectiva. Además, cumple una función identificadora, porque 
cuando se habla de patrimonio se refiere a representaciones y símbolos: del 
carácter simbólico del patrimonio deriva su capacidad para representar una 
determinada identidad.

El patrimonio cultural forma parte de un discurso más amplio que 
se ha establecido sobre la cultura y que responde a una ubicación temporal 
y espacial específica. Es un capital cultural que no tiene valores y sentidos 
fijos, sino que forma parte de los procesos sociales. Es fundamentalmente 
una obra colectiva generada por el conjunto de la sociedad.

El contenido de la expresión “patrimonio cultural” ha cambiado bastante 
en las últimas décadas, debido en parte a los instrumentos elaborados por la 
UNESCO. El patrimonio cultural no se limita a monumentos y colecciones 
de objetos, sino que comprende también tradiciones o expresiones vivas 
heredadas de nuestros antepasados y transmitidas a nuestros descendientes, 
como tradiciones orales, artes del espectáculo, usos sociales, rituales, actos 
festivos, conocimientos y prácticas relativos a la naturaleza y el universo, y 
saberes y técnicas vinculados a la artesanía tradicional.

La UNESCO clasifica el patrimonio cultural en dos categorías 
principales: tangible (material) e intangible (inmaterial). 

El Patrimonio Cultural Tangible incluye monumentos, sitios 
arqueológicos y edificios históricos, mientras que el patrimonio intangible 
abarca tradiciones, expresiones orales, artes escénicas, conocimientos y 
prácticas. Además, existen bienes mixtos que combinan elementos culturales 
y naturales.

2.1.1. Tipos de Patrimonio Cultural.



63

Patrimonio Cultural Tangible Mueble: El Patrimonio Cultural 
Tangible Mueble UNESCO se refiere a los bienes culturales que son 
movibles y que tienen un valor histórico, arqueológico, artístico, científico o 
técnico. Estos bienes son testimonio de la creación humana o de la evolución 
de la naturaleza y pueden ser trasladados de un lugar a otro, a diferencia del 
patrimonio inmueble que está fijo. 

Algunos ejemplos de patrimonio cultural tangible mueble incluyen: 

Obras de arte: Pinturas, esculturas, grabados.
Documentos y manuscritos: Libros, cartas, mapas, fotografías.
Objetos arqueológicos: Restos de civilizaciones antiguas.
Objetos de uso cotidiano: Utensilios, herramientas, muebles, 
vestimenta.
Colecciones científicas y tecnológicas: Instrumentos, artefactos.
Grabaciones: Películas, música.

La UNESCO reconoce la importancia de este tipo de patrimonio y 
promueve su protección y conservación a través de diferentes iniciativas y 
convenciones. La protección del patrimonio cultural mueble es fundamental 
para preservar la memoria colectiva y la identidad de las culturas. 

La distinción entre patrimonio tangible e intangible, y dentro del 
tangible entre mueble e inmueble, permite una clasificación más precisa 
para su estudio y gestión, tal como se muestran en el Museo Antonie Van 
Der Mark.

Monumentos: Edificios, esculturas, pinturas rupestres, sitios 
arqueológicos.

Conjuntos o Grupos de Edificios: Ciudades históricas, conjuntos 
arquitectónicos, etc.

Lugares: Sitios históricos, paisajes culturales.



64

En ese sentido, se pueden concebir como todos los bienes amovibles 
que son la expresión o el testimonio de la creación humana o de la evolución 
de la naturaleza, que tiene un valor arqueológico, histórico, artístico, científico 
o técnico, en particular los que corresponden a las siguientes categorías:

a.	                El producto de las exploraciones y excavaciones arqueológicas 
terrestres y subacuáticas.

b.     Los objetos antiguos tales como instrumentos, alfarería, 
inscripciones, monedas, sellos, joyería, armas y restos, en especial, las 
momias.

c.        Los elementos procedentes de desmembramiento de 
monumentos históricos.

d.	  Los materiales de interés antropológico y etnológico.

e.	           Los bienes que se refieren a la historia, incluida la de las 
ciencias y las técnicas, la historia militar y social, así como la vida 
de los pueblos y de los dirigentes, pensadores, científicos y artistas 
nacionales, además de los acontecimientos de importancia nacional.

Entre ellos cabe mencionar las obras de arte, los libros manuscritos, 
fotografías, películas, documentos, artefactos históricos, grabaciones, 
documentos audiovisuales, artesanías y otros objetos de carácter 
arqueológico, histórico, científico y artístico.

Artesanía Precolombina. Fuente: Museo Van Der Mark.



65

Patrimonio Cultural Tangible Inmueble: El Patrimonio Cultural Tangible 
Inmueble, según la UNESCO, se refiere a bienes culturales de valor 
universal excepcional que son construcciones o sitios fijos, no movibles, 
que poseen un significado histórico, artístico, científico o de otro tipo 
relevante para la humanidad. Estos bienes pueden ser monumentos, sitios 
arqueológicos, conjuntos arquitectónicos, paisajes culturales, entre otros, y 
son considerados parte del patrimonio común de la humanidad. 

Características:

•	Inmuebles:
No pueden ser trasladados de lugar. 

•	Valor Universal Excepcional:
Poseen un significado cultural, histórico, artístico o científico que 

trasciende las fronteras de un país o región. 

•	Diversidad:
Incluyen monumentos, sitios históricos, conjuntos arquitectónicos, 

centros industriales, paisajes culturales, entre otros. 

•	Protección:
Son objeto de medidas de protección y conservación por parte de la 

UNESCO y los estados miembros. 

Ejemplos:
Monumentos: Edificaciones como la Gran Muralla China o el Coliseo 
Romano. 
Sitios arqueológicos: Restos de civilizaciones antiguas, como las 
ruinas de Pompeya. 



66

Conjuntos arquitectónicos: Centros históricos de ciudades, como el 
centro histórico de Florencia. 

Paisajes culturales: Zonas que combinan elementos naturales y 
culturales, como el Valle del Loira en Francia. 

Importancia:
•	Identidad Cultural:
Contribuyen a la preservación de la identidad cultural de los pueblos 
y naciones. 

•	Conocimiento:
Permiten el estudio de la historia, el arte y la ciencia. 

Turismo cultural:
Son atractivos turísticos que generan beneficios económicos y 
culturales. 

•	Compromiso global:
Representan un patrimonio compartido por toda la humanidad y 
requieren la cooperación internacional para su protección. 

La UNESCO, a través de su Comité del Patrimonio Mundial, evalúa y 
selecciona sitios y monumentos para su inclusión en la Lista del Patrimonio 
Mundial, reconociendo su valor universal excepcional y fomentando su 
protección y conservación.

Patrimonio Cultural Intangible:  El Patrimonio Cultural Inmaterial 
(PCI) de la UNESCO se refiere a las prácticas, representaciones, expresiones, 
conocimientos y habilidades que las comunidades, grupos e individuos 
reconocen como parte de su patrimonio cultural. La UNESCO, a través 



67

de la Convención para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial, 
busca proteger estas expresiones culturales que se transmiten de generación 
en generación y que son recreadas constantemente siendo esto un aspecto 
de suma importancia. 

Está constituido por aquella parte invisible que reside en el espíritu 
mismo de las culturas. La noción de patrimonio intangible o inmaterial 
prácticamente coincide con la de cultura, entendida en sentido amplio como 
“el conjunto de rasgos distintivos, espirituales y materiales, intelectuales y 
afectivos que caracterizan una sociedad o grupo social” y que “más allá de las 
artes y las letras” engloba los “modos de vida, los derechos fundamentales 
del ser humano, sistemas de valores, tradiciones y creencias”. (Casasola 
(2018, p.32-34)19

El patrimonio cultural intangible está constituido, entre otros 
elementos, por la poesía, los ritos, modos de vida, medicina tradicional, 
religiosidad popular y las tecnologías tradicionales de la tierra. Integran 
la cultura popular, las diferentes lenguas, modismos regionales y locales, 
música y los instrumentos musicales tradicionales, danzas religiosas y bailes 
festivos, trajes que identifican a cada región, cocina tradicional, mitos y 
leyendas; adivinanzas y canciones de cuna, cantos de amor y villancicos, 
dichos, juegos infantiles, creencias mágicas.

El patrimonio cultural intangible es un inventario de bienes con 
los que convivimos habitualmente, son expresiones y manifestaciones 
que dan identidad al permitir identificarnos desde nuestra singularidad. 
También posibilita la vinculación con nuestro pasado a la vez que facilita la 
continuidad hacia el futuro. Casasola, L. (2018)  

19Casasola, L. (2018) Turismo y ambiente. México: Editorial Trillas



68

El patrimonio cultural intangible, está en todos los aspectos de los 
bienes culturales y es la base de la identidad, la creatividad y la diversidad 
cultural. Es un patrimonio vivo, continuamente recreándose, que cobra 
vida a través de los seres humanos, sus prácticas y formas de expresión. 
Mediante sus manifestaciones significativas la gente recuerda y reconoce su 
pertenencia a un grupo social y a una comunidad.

La UNESCO identifica el patrimonio cultural intangible como un 
acumulado de bienes que pueden o no, tener valor económico, pero que 
son relevantes para los integrantes de una comunidad por proveerles de 
los sentidos de pertenencia, identidad y continuidad con el pasado. Está en 
todos los aspectos de los bienes culturales y es la base de la identidad, la 
creatividad, y la diversidad cultural. En ese sentido, es:

a.	   Tradicional, contemporáneo y viviente a un mismo tiempo; pues 
no solo incluye tradiciones heredadas del pasado, sino también usos rurales 
y urbanos contemporáneos característicos de diversos grupos culturales.

b.     Integrador; se pueden compartir expresiones que son parecidas a 
las de otros. Tanto si son de la comunidad vecina como si provienen de otra 
ciudad o han sido adaptadas por pueblos que han emigrado a otra región, 
todas forman parte del patrimonio cultural inmaterial. Se han transmitido 
de generación en generación, han evolucionado en respuesta a su entorno 
y contribuyen a infundirnos un sentimiento de identidad y continuidad, 
creando un vínculo entre el pasado y el futuro a través del presente.

c.	    Representativo; el patrimonio cultural intangible no se valora 
simplemente como un bien cultural, a título comparativo, por su exclusividad 
o valor excepcional. Florece en las comunidades y depende de aquellos cuyos 
conocimientos de las tradiciones, técnicas y costumbres se transmiten al 
resto de la comunidad, de generación en generación o a otras comunidades.



69

d.     Basado en la comunidad; el patrimonio cultural intangible sólo 
puede serlo si es reconocido como tal por las comunidades, grupos o 
individuos que lo crean, mantienen y transmiten. Sin este reconocimiento, 
nadie puede decidir por ellos que una expresión o uso determinado forma 
parte de su patrimonio.

El patrimonio cultural intangible se caracteriza por:

a.	   Está interiorizado en los individuos y comunidades como parte 
de su identidad a través de complejos aprendizajes y experiencias que se 
han decantado en el curso del tiempo. Es un patrimonio inherente a la 
comunidad portadora y, como consecuencia, puede considerarse el ethos 
de un pueblo. La puesta en escena de celebraciones o de manifestaciones 
colectivas, por medio de formas de interpretación simuladas, en el momento 
en el que se separan de los sentidos compartidos, interiorizados, así como de 
los lazos de identidad y de las emociones derivadas, no pueden considerarse 
patrimonio inmaterial, aunque sean muy espectaculares desde el punto de 
vista visual.

b.    El patrimonio cultural intangible o inmaterial es compartido por 
los miembros de una colectividad; es de grupos o comunidades o en uso 
por parte de individuos pertenecientes a colectivos que habitan en áreas 
culturales.

c.	    Costumbres: “Formas de actuar, socialmente adquiridas, que tienen 
significado para quienes la viven, se apoyan en la tradición y usualmente son 
exhibidas por miembros de un grupo social; además se caracterizan por ser 
actos voluntarios, que no reciben sanciones negativas, si no son respetadas” 
(Millán, 2008, p.12)



70

La UNESCO reconoce el patrimonio cultural inmaterial como 
un conjunto de prácticas, expresiones, conocimientos y saberes que las 
comunidades consideran parte de su identidad cultural. Dentro de este 
marco, el folclore ocupa un lugar central como manifestación viva de la 
memoria colectiva.

Según la Convención de 2003, el patrimonio inmaterial se expresa en 
cinco grandes dominios:

Tradiciones y expresiones orales, incluido el idioma como vehículo 
del patrimonio cultural.

Artes del espectáculo, como la música, la danza y el teatro tradicionales.

Usos sociales, rituales y actos festivos, que refuerzan la cohesión 
comunitaria.

Conocimientos y prácticas sobre la naturaleza y el universo, como 
saberes agrícolas, medicina tradicional o cosmologías.

Técnicas artesanales tradicionales, que reflejan modos de vida 
sostenibles y saberes transmitidos.

El folclore, entendido como el conjunto de tradiciones populares, se 
entrelaza con todos estos dominios. No es solo una herencia del pasado, 
sino una práctica viva que evoluciona con las comunidades y refuerza su 
sentido de pertenencia. Es decir, las costumbres son formas de comportarse, 
aprendidas socialmente desde la infancia, y son dichos actuados o mostrados 
públicamente en la vida cotidiana de la gente. Asimismo, provienen de 
prácticas tradicionales, originarias en el pasado, por lo tanto, muy cercanas 
al folclore.



71

Folclore: Emerge en toda sociedad como el saber del pueblo. Es el 
estudio del conjunto de fenómenos culturales de diversa complejidad y 
distinta perceptualidad: leyendas, cuentos. Emerge en toda sociedad como el 
saber del pueblo, tiene como función servir de basamento al conocimiento 
filosófico, el cual es en esencia, el mismo saber popular.

La UNESCO, la Organización de las Naciones Unidas para la 
Educación, la Ciencia y la Cultura, reconoce y promueve la importancia del 
Folclore como parte del patrimonio cultural inmaterial de la humanidad. En 
1960, la UNESCO declaró el 22 de agosto como Día Mundial del Folclore, 
una fecha para celebrar las tradiciones, costumbres y expresiones culturales 
que identifican a los pueblos. 

El Folclore, según la UNESCO, abarca las tradiciones, costumbres, 
expresiones artísticas, conocimientos y habilidades transmitidas de 
generación en generación dentro de una comunidad. Esto incluye: 

•	Tradiciones orales: Cuentos, leyendas, mitos, canciones, proverbios.
•	Expresiones artísticas: Música, danza, teatro, artesanía.
•	Costumbres y rituales: Celebraciones, festivales, ceremonias.
•	Conocimientos tradicionales: Técnicas de agricultura, medicina 
tradicional.
•	Cultura material: Estilos de construcción, vestimenta tradicional.

La UNESCO trabaja para salvaguardar el Folclore a través de diversas 
iniciativas, como:

Recomendaciones y convenciones:

La UNESCO ha adoptado instrumentos internacionales como la 
Recomendación sobre la Salvaguardia de la Cultura Tradicional y Popular, 
que insta a los Estados miembros a proteger y promover el Folclore. 



72

Inventarios y registros:

La UNESCO promueve la creación de sistemas de identificación y 
registro del Folclore a nivel nacional y regional para facilitar su preservación 
y difusión. 

Apoyo a investigaciones:

La UNESCO fomenta investigaciones sobre el Folclore para 
comprender mejor su valor y significado. 

Celebración del Día Mundial del Folclore:

La UNESCO contribuye a la sensibilización sobre la importancia del 
Folclore a través de la celebración anual del Día Mundial del Folclore.

En tal sentido, es un poderoso factor de acercamiento y de unidad 
entre los integrantes de una comunidad, debido a su identificación con 
sus manifestaciones en todos los aspectos de la vida, considerados bajo su   
aspecto popular y tradicional. En ese sentido, es el cuerpo de expresión de 
una cultura, compuesto por cuentos, música, bailes, artesanía, común a una 
población concreta. 

De esa manera, constituye el conjunto de manifestaciones culturales y 
artísticas por las cuales se expresa un pueblo o comunidad en forma anónima, 
el cual tiene una gran capacidad de adaptación. Pues es la manera en que los 
grupos, construyen y preservan una cultura que hacen suya. Es decir, es el 
fundamento más significativo sobre el cual el pueblo edifica su idiosincrasia, 
constituyendo su personalidad y existencia histórica cultural. Ejemplo de 
ello son: el velorio de la Cruz de Mayo, la Chichamaya, el Tamunangue.

La evolución del folclore venezolano, según Núñez y Sánchez 
(2001) se desarrolló a través de un proceso de transculturación y mestizaje 
derivado de raíces indígenas, hispánicas, africanas. Es decir, no existe una 



73

manifestación única del folclore, sino que son diversas y muy variadas. 

Lozada (2002) considera que es el estudio del conjunto de fenómenos 

culturales de diversa complejidad y distinta perceptualidad: leyendas, 

cuentos, creencias, danzas, festividades, historias orales, culinaria, 

farmacopea, lengua, artesanía.

Para Ramírez (2003) el folclore es el cuerpo de expresión de una 

cultura, compuesto por cuentos, música, bailes, artesanía, y demás, 

común a una población concreta, incluyendo las tradiciones de dicha 

cultura, subcultura o grupo.

Eventos Tradicionales: Son celebraciones, rituales para festejar 

un acontecimiento de un impacto colectivo o para adorar a un ídolo 

espiritual. La fiesta o el festival, dentro de la cultura contemporánea 

postmoderna se entiende como los espacios, referentes de afirmación-

proyección de identidad cultural, los cuales permiten a las comunidades 

locales/regionales poner en escena su acumulado patrimonial o lo 

más destacado de sus creaciones tangibles e intangibles, con el fin de 

compartirlo, fortalecerlo (Ortiz, 2020) 

Son parte del patrimonio cultural inmaterial que tienen las 

comunidades. Estas, al ir evolucionando han ido configurando sus 

propias singularidades en unión a la geografía, clima, historia y demás 

elementos que conforman su carácter y el de sus habitantes. Dentro de 

ellas destacan: Navidad, Carnaval, Semana Santa Cruz de Mayo, Corpus 

Christi, San Antonio, San Juan, San Benito.



74

20Arévalo, M. (2020) La tradición, el patrimonio y la identidad. Badajoz (España): Ediciones Tecnigraf
21Madrazo, M. (2005) Algunas consideraciones en torno al significado de la tradición. Revista Contribuciones desde Coatepec. México: 
Universidad del Estado de México.
22Kiyoshi, M. (2007) Teoría de la tradición. Barcelona (España): Editorial Labor

Tradición: Es una construcción social que cambia temporalmente, de 
una generación a otra; y espacialmente de un lugar a otro. Es decir, varía 
dentro de cada cultura, en el tiempo y según los grupos sociales. (Arévalo, 
2020)20 de hecho, renueva el pasado desde el presente, pues para mantenerse 
presente se modifica al compás de la sociedad, representando la continuidad 
cultural.

Es decir, es un proceso inacabado de creación-recreación, 
producción-reproducción, continuidad-discontinuidad, un sistema en 
constante renovación. En Venezuela, existe un cuantioso legado cultural 
de tradiciones de carácter popular que se ha mantenido vivo a través del 
tiempo y forman parte de nuestra identidad. Por ejemplo: Juegos y danzas 
tradicionales, música tradicional, gastronomía. Madrazo (2005)21 señala que 
existen tres aspectos para el análisis de la tradición:

a.   La tradición activa-tradición viva: Kiyoshi (2007)22 destaca la 
diferencia entre concebir la tradición como algo que sólo pertenece al 
pasado, que debe ser respetado y aceptado, por su edad o bien, considerarla 
como un proceso de transmisión activo, es decir, viva, ubicada en el tiempo 
actual, producto de una serie de reiteraciones del contenido entregado, el 
cual no se conserva idéntico, sino que es susceptible de ser modificado 
parcialmente, y está abierto a los impulsos creativos de sus detentadores.

La tradición viva se opone a la tradición de los objetos inertes, 
porque actúa, se traslada de un lugar a otro, crece, se preserva mediante 
la transformación: sin cambio no hay tradición porque toda repetición o 
reiteración es sinónimo de transmisión que conlleva un proceso de selección 
y adaptación.



75

b.     La tradición objetiva: Pérez (2008)23 la define como el conjunto 
de experiencias de la comunidad, integradas en el acervo de lo adquirido. 
La experiencia concreta de una comunidad, es de esta manera, tradición de 
su experiencia de la realidad. En otras palabras, es el marco de referentes 
cognitivos guardados en la memoria individual o colectiva que posibilitan y 
modelan social y culturalmente la captación de las experiencias que se van 
sucediendo.

c.    La tradición acumulada: se refiere a los contenidos, es decir, a 
la cuantificación de objetos o creencias que conserva y que configuran su 
acervo memorístico.

Juegos tradicionales: Hacen referencia al conjunto de actividades 
recreativas, representadas en tareas, labores, danzas, cantos, reglas que 
remiten a un grupo cultural determinado. Los que actualmente existen en 
Venezuela, son parte de la herencia cultural que llegaron los antepasados, 
conocidos como juegos tradicionales, dejando su esencia marcada en cada 
generación. Desde su origen, los mismos han quedado como parte de la 
cultura de las comunidades, practicándose bajo las características propias 
de la comunidad. Así mismo, permiten la fortaleza de la identidad nacional, 
pues genera el desarrollo de los valores culturales de la nación.

Los juegos tradicionales hacen referencia entonces al conjunto de 
actividades recreativas, representadas en tareas, labores, danzas, cantos, 
reglas, normas que remiten a un grupo cultural determinado. Se suele utilizar 
el término en el lenguaje corriente para designar algo exótico, pintoresco 
o extravagante, pero en sentido general designan la cultura de las clases 
populares.

En ese contexto, los juegos tradicionales pertenecen a un modo de 
vida concreto; surgen en el medio rural frente a otros distintos entornos y su 
transmisión de generación en generación, ha sido oral. Por ello, profundizar 

23
Pérez, M. (2008) Revisión de la noción de cultura. Madrid: Editorial Popular



76

24Urdaneta, O. (2012) Juegos tradicionales venezolanos. Madrid: Ediciones Paulinas

en la esencia de los juegos tradicionales implica analizar una serie de 
aspectos intrínsecos, como las distintas formas de relaciones humanas que 
se establecen, tales como roles, genero, laborales, aspectos cuyo inicio fue 
en la zona rural, donde se hace imprescindible un reparto de roles entre 
sus miembros, el cual parte de su grupo familiar, dependiendo de factores 
básicos como sexo, edad. Con relación a la consolidación, caracterización 
del juego tradicional, Urdaneta (2012)24 señala:

Se puede afirmar entonces que los juegos tradicionales constituyen la 
forma a través de la cual el estudiante se asimila, a través de las representaciones, 
a los valores y tradiciones, los cuales se encuentran presentan presentes 
en la vida adulta. De esta forma, se desarrollan los primeros pasos para la 
consolidación, formación de la identidad del educando como ciudadano, 
por lo que su importancia en el contexto de la educación formal actual tiene 
una trascendencia e importancia indiscutible.

Es importante resaltar que los juegos tradicionales son parte de 
nuestra raíz cultural, del folclore nacional, y como tal el reflejo de la historia 
venezolana, donde la formación académica debe basarse para fundamentar el 
rescate de los valores culturales del pueblo. En ese sentido, al ser utilizados en 
el ámbito educativo, contribuye con la formación integral de los estudiantes, 
el desarrollo de su personalidad, así como la consecución de una forma de 
conciencia, los cuales les permitan exaltar los valores nacionales, fortalecer 
el pensamiento histórico, consolidar la soberanía nacional, para así romper 
con la pérdida de identidad, contribuyendo con el rescate de la misma.

En los primeros años de vida los individuos aprenden y se 
preparan para su etapa adulta y el juego supone una representación 
del mundo de los adultos en la vida real. Así, el rito de movimientos 
y comportamientos motores se apoya en un ritual de lenguaje, 
formando una unidad indivisible la palabra con la acción motriz. 
La puesta en escena del juego tradicional no se consume como un 
simple juego de animación (p.91)



77

Música tradicional: Es el resultado de un largo proceso de 
intercambio colectivo, de aportes, desusos, que se dan con la intervención 
de sucesivas generaciones de cultores. Es música utilitaria, pues apoya, 
alivia o anima la acción y la vida del hombre. Dentro de los géneros más 
importantes destaca indudablemente el joropo, con amplia difusión nacional, 
el merengue, el aguinaldo, la gaita. Son típicos del estado Zulia:

La gaita; existen diversas versiones: la perijanera, a Santa Lucía, de 
furro, de tambora, las cuales se distinguen entre sí por los instrumentos 
empleados en su ejecución, sus particularidades musicales, formas de baile, 
así como los temas que las inspiran. Su capacidad de adaptación, le ha 
permitido mantenerse vigente en el quehacer, tanto de la vida rural como 
urbana.

a.	   La gaita perijanera, se interpreta para pagar promesas a San Benito, 
se interpreta con tambora, charrasca, cuatro, maracas mientras los fieles 
cantan y bailan distintos sones: gaita, sambe, guacharaca, chinbanguele, cada 
uno con sus particularidades musicales y formas de bailar.

b.    Gaita a Santa Lucía, resuena cada 13 de diciembre en cumplimiento 
de promesas en las localidades de Santa Rosa de Agua, El Moján, San Carlos, 
Zapara y Sinamaica empleando instrumentos similares a los de la gaita de 
furro, sin embargo, tiene una particularidad: se desarrolla en metro de dos 
tiempos sobre un ciclo armónico fijo repetido por el coro, pero en orden 
inverso cada dos versos entonados por los solistas.

c.	   Gaita de furro, es de todas la forma más conocida y difundida 
en Venezuela. Es propia de Maracaibo, disputándose su autoría los barrios 
de El Saladillo y El Empedrao. Su versatilidad, así como su capacidad 
de cambio le permite ubicarse tanto en zonas rurales como urbanas. No 
está asociada a celebraciones religiosas ni a un tema específico, con un 
instrumental típico conformado por cuatro, charrasca metálica, tambora, 



78

furro, en variantes modernas se incluye el piano, el bajo eléctrico. Su forma 
literaria característica es el verso hepta y octosílabo para el estribillo, la copla 
para los solistas.

Gastronomía: nuestra gastronomía, es mezcla no sólo de la conjunción 
europea, africana y americana sino, la incorporación de alimentos llegados 
de Estados Unidos, pero con prevalencia de productos como el maíz, arroz, 
yuca, frijoles, tubérculos, frutas autóctonas, los cuales fueron mezclándose 
con el trigo, las frutas foráneas para conformar algunos platos comunes 
a toda Venezuela como la hallaca, la arepa, el café, el sancocho (de res o 
gallina), el pabellón, los cuales si bien tienen algunas variantes se elaboran 
en toda la nación (Lovera, 2020).

25Leite, L. (1989) Cultura de identidad operaria. Brasil: Universidad de Río de Janeiro

Función Sociopolítica: Dar a conocer los fenómenos culturales 
producidos por los miembros de una sociedad o grupo social. Representa 
su ideología e identidad. En ese sentido, el Patrimonio Cultural comprende 
el hacer, el sentir, el pensar y el imaginario social de un pueblo y de los 
grupos que lo componen, su auto-concepto social e individual.

Además, conserva el orden político y sus instituciones como uno de 
los más importantes logros de la cultura, estrechamente asimilado como 
pautas político-culturales y visión del mundo de las élites intelectuales y 
económicas hegemónicas. (Leite, 1989)25. Pero también, preserva la cultura 
popular, la cual se entiende como una expresión simple, espontánea, emotiva, 
natural, correspondiente a una ponderación de la dimensión sensual de la 
naturaleza humana.

3. Funciones del Patrimonio: Sociopolítica, 
cognitiva



79

26González, O. (2007) Estrategias para entender la cultura popular. Quito: Editorial Abya-Yala

El Patrimonio Cultural puede contribuir a despertar actitudes críticas 
y reflexivas hacia el pasado y el presente, para que el alumnado sea capaz 
de implicarse de manera activa y constructiva en su medio social, cultural 
y político, sin embargo, esto no se está logrando, afectando al proceso 
educativo de la región (González, 2007)26

Al involucrar creencias y valores se incluye un aspecto etéreo ligado 
a lo moral, en cuanto a su preservación, pero que debe estar estrechamente 
vinculado al sistema educativo, para que sea reforzado, revelado y asumido 
profundamente, como una de las raíces de la identidad nacional, puesto que 
en un mundo globalizado, éste se convierte en necesidad urgente, frente a 
una realidad mediática, que suplanta lo que fuimos, socava lo que somos y 
transforma el futuro o lo que seremos.

La importancia del Patrimonio Cultural, entonces radica en el acervo 
de conocimientos y técnicas que se transmiten de generación en generación, 
porque constituyen la expresión de la identidad de nuestro pueblo, nuestras 
formas de vida.

Uno de los aportes del conocimiento sobre el patrimonio cultural es 
la conformación de la identidad cultural en los estudiantes.

4. Relevancia del Patrimonio Cultural en la 
Enseñanza

Función Cognitiva: Toda cultura tiene un grado o nivel alto de 
conocimientos objetivos sobre la naturaleza (el entorno) y sobre la sociedad, 
y que son preservados por el patrimonio cultural.



80

Uso Didáctico del Patrimonio Cultural.

El Patrimonio Cultural puede utilizarse didácticamente para:

a.	  Transmitir costumbres, hábitos, comportamientos, creencias, 
productos materiales e intelectuales que fueron propios de un grupo social 
concreto en un momento y lugar determinados.

b.     Compartir la cultura con los miembros más jóvenes de la sociedad 
como parte de la misma para poder vivir en ella.

c.	   Para formar el sentido de pertenencia de los estudiantes a una 
colectividad determinada, donde se encuentran ubicados geográficamente. 
Se siente pertenencia a un grupo al notar y acentuar las diferencias con 
otros grupos culturales.



81

Menciona otros usos didácticos del patrimonio cultural.

Enumera actividades que pueden realizarse para incorporar 
el patrimonio cultural de tu comunidad a los proyectos de 
aprendizaje.

Enumera otras funciones que cumple el patrimonio.

Da ejemplos de cada una de las funciones mencionadas.

1

2

3

4

Actividades:



82

Elabore su propia definición de patrimonio.

Mencione algunos ejemplos de patrimonio material.

Elabora un resumen sobre el patrimonio histórico y artístico 
de la nación.

Mencione algunos ejemplos de patrimonio histórico de tu 
comunidad o región.

5

6

7

8



83

Mencione algunos ejemplos de patrimonio histórico de tu 
comunidad o región.

Explique la relevancia del patrimonio cultural en la enseñanza.

9

10



84

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS.

Arévalo, M. (2020) La tradición, el patrimonio y la identidad. Badajoz (España): 

Ediciones Tecnigraf

Casasola, L. (2018) Turismo y ambiente. México: Editorial Trillas

Dolan, A. y García, M. (2012) Dirección por valores. México: Editorial Mc Graw 

Hill

González, O. (2007) Estrategias para entender la cultura popular. Quito: Editorial 

Abya-Yala

Leite, L. (1989) Cultura de identidad operaria. Brasil: Universidad de Río de Janeiro 

Lovera, J. (2020) Gastronomía venezolana. Madrid: Ediciones Paulinas

Millán, T. (2008) Para una teoría de la cultura. Chile: Editorial Universidad Arturo 

Prat

Ortiz, R. (2020) Fiestas y tradiciones venezolanas. Madrid: Ediciones Paulinas 

Urdaneta, O. (2012) Juegos tradicionales venezolanos. Madrid: Ediciones Paulinas 



85

LECCIÓN

FILOSOFÍA Y PATRIMONIO CULTURAL

4
4.1. Filosofía

Filosofía es un término que ha sido definido de diferentes modos. La 

misma palabra, que significa amor (philia) y sabiduría (sophia), indica una 

actitud por parte del hombre: deseo de saber. Es percibida por diversos 

autores como:

• Aristóteles: Es la ciencia que estudia el ente en cuanto ente y los 

accidentes que le son propios.

• Rene Descartes: Es, por definición, el amor y la procura de la 

sabiduría. Por sabiduría se entiende no sólo la sensatez en la vida 

diaria, sino un saber completo de todas las cosas que el hombre puede 

conocer para conservar su salud o para crear todas las artes.

• Andrés Bello: Es el conocimiento del espíritu humano y la correcta 

dirección de sus actos. 

• Inmanuel Kant: Es la ciencia especulativa que reflexiona sobre los 

principios de la razón.

• José Ortega y Gasset: Es el esfuerzo intelectual por excelencia.

Si se analizan las definiciones anteriores podemos definir la Filosofía 

como un proceso de formulación de preguntas y de búsqueda de respuestas 
inteligentes a las mismas, que concluye en posiciones diferentes sobre las 
mismas cuestiones.



86

En ese sentido:
a.	       Supone una actitud reflexiva.

b.    Estudia su objeto desde un punto de vista universal y total, 
aspiración a la totalidad que no hay que entender como estudio 
pormenorizado, sino como aspiración a desentrañar el sentido último, 
total de la vida y del mundo.

c.       La reflexión recae unas veces sobre el Universo y otras sobre el 
espíritu; en último término sobre el conocimiento.

La filosofía, especialmente la epistemología (estudio del conocimiento) 
y la axiología (estudio de los valores), influye en cómo definimos qué es 
un museo y cuál debe ser su función en la sociedad. Históricamente, los 
museos han evolucionado desde gabinetes de curiosidades privados hasta 
instituciones públicas con misiones educativas, culturales y sociales. La 
filosofía ayuda a cuestionar y redefinir constantemente este propósito: ¿Son 
los museos templos del saber, espacios de ocio, herramientas de cambio 
social, o una combinación de todo esto?

La epistemología influye en la forma en que los museos seleccionan, 
catalogan y presentan sus colecciones.  ¿Qué tipo de objetos son “dignos” 
de ser preservados y exhibidos? ¿Cómo se organiza el conocimiento dentro 
del museo? ¿Qué narrativas se construyen a partir de los objetos? La filosofía 
ayuda a reflexionar sobre la construcción del conocimiento museístico y a 
cuestionar las jerarquías y sesgos implícitos en la selección y presentación 
de colecciones.



87

De acuerdo con John Dewey (1987)27 hay tres palabras clave para 
entender el papel de la filosofía en la educación: comprensión, interpretación, 
significación.

Comprensión: Remite a la reflexión, pues filosofar implica reflexionar 
sobre cosas y acontecimientos, realidades existenciales, una de las cuales es la 
educación, en donde se conjugan teoría, método e interrelaciones humanas, 
de donde emergen maneras de concebir y realizar el acto de educar. Es 
decir, es un ejercicio mental de reflexión sobre realidades fácticas (cosas y 
acaecimientos) y realidades existenciales (personas y acontecimientos), una 
de las cuales es justamente la educación, que trata de teorías y métodos por 
una parte y de interrelaciones humanas, por otra.

Interpretación: Nos conduce a realizar críticas, es decir, discernir y 
validar argumentos, posiciones, hipótesis, modelos y metodologías diversas. 
Por eso, señala Dewey “la educación debe partir de una comprensión 
psicológica de las capacidades, intereses y hábitos del niño”.

Significación: Implica dar sentido al pensamiento, la actuación y la 
vida cotidiana; es decir, el establecimiento de los fundamentos y la dirección 
del pensamiento y de la actividad humana.

Otros autores como Schiller (1990)28 plantean la necesidad de una 
nueva educación, o sea, un nuevo proyecto formativo que permita restituir 
el papel de la sensibilidad, superar el Estado Natural, y abonar el terreno para 
que florezca un verdadero Estado de la libertad, lo cual se logra mediante 
una formación estética que permita superar, la oposición entre sensibilidad 
y razón.

4.2. Filosofía y Educación

27Dewey, J. (1987) Filosofía de la educación. Madrid: Ediciones Gumilla 
28Schiller, M. (1990) Ética de los valores. Madrid: Editorial Ariel Educación



88

Es de esa manera, como la filosofía influye en la educación, a través 
de la conducción del hombre hacia un estado moral, en el que el impulso 
sensible conserve su relación de dualidad con el impulso formal. Es decir, 
mantener la armonía entre sentimiento y la necesidad de la razón sin la 
anulación de sus diferencias o la imposición de la una sobre la otra.

Asimismo, Freire (2009)29 en su pedagogía de la liberación tiene muy 
en cuenta la cultura popular, que, a su vez, se va a traducir y desembocar 
en una política popular que mejore la situación de la población: “no hay 
cultura del pueblo sin política del pueblo”. Su metodología comienza en la 
práctica social para volver, después de la reflexión, sobre la misma práctica 
transformándola; de esta manera, está determinada por el contexto de lucha 
en que se ubica la práctica educativa. En ella, el sujeto, paulatinamente 
aprende a ser autor, testigo de su propia historia; entonces es capaz de 
escribir su propia vida, consciente de su existencia y de que es protagonista 
de la historia.

Se trata, en esencia, de una educación para la libertad, que pretende 
fortalecer la conciencia del individuo sobre sí mismo y sobre la realidad; 
conciencia que se relaciona con la capacidad de comprensión, por lo 
cual requiere ser transitiva, esto es, permeable y dispuesta a revisiones. El 
diálogo hace parte de un proceso democrático de argumentación y exige 
un compromiso que trasciende intereses estrictamente vitales; e implica 
responsabilidad social y política, así como sensibilidad frente a las injusticias 
y desigualdades.

Una educación que reconoce al otro como sujeto responsable y actor 
de su propio destino, se fundamenta en el respeto por el otro y en la práctica 
de relaciones horizontales, pero parte de reconocer que los seres humanos 

29 Freire, P. (2009) La educación como práctica de la libertad. México: Editorial Siglo XXI



89

están inconclusos y se construyen en la relación con el otro y con el mundo. 
Es, por tanto, una relación que se nutre de amor, humildad, esperanza, fe y 
confianza en el otro, donde ambos se hacen críticos en la búsqueda de algo 
y crean una relación de simpatía; cada persona llega a ser ella misma sólo 
cuando los demás también lleguen a ser ellos mismos.

Pero el otro solamente puede llegar a ser él mismo en un ambiente 
que promueva el desarrollo de la autonomía y la responsabilidad, esto es, en 
un ambiente de libertad que le permita optar sin coacciones. El educador 
debe entonces liberarse de su papel coactivo y pensar que se relaciona con 
un sujeto libre, que da sentido a su propia vida y a los conocimientos que 
recibe del exterior (los resignifica, los construye), y de esta manera actúa 
en consecuencia con su visión, sus intereses y su posición. Es una posición 
ética en la medida que reconoce al otro como contraparte y como sujeto, lo 
cual constituye una búsqueda permanente.

En el caso del fortalecimiento de la identidad, supone un encuentro 
entre el conocimiento codificado en los libros de texto y los saberes propios 
del acervo histórico, cultural, cuyos principales elementos están presentes 
en los museos. En ese sentido, desborda el campo académico, disciplinario 
del saber formal, implicando un encuentro emocional que permite a los 
educandos satisfacer necesidades, tanto materiales como simbólicas de 
reconocimiento e integración social, donde interactúan el saber elaborado 
con el cotidiano o sentido común.

En síntesis, el método de Freire parte de la praxis y busca la 
concientización para la emancipación, para humanizar; es decir, el método 
busca que el acto educativo sea un ejercicio de libertad: liberar al hombre 
de todo aquello que no lo deja ser verdaderamente persona. Bajo la 
consideración del hombre como ser en acción y en la acción, entonces éste 
puede transformar la realidad, en interacción y diálogo con el otro y con los 
otros. 



90

Lo anterior permite fundamentar la educación liberadora desde los 
valores propios de una ciudadanía activa: solidaridad, igualdad, justicia, 
libertad con responsabilidad y respeto por el otro. Igualmente, comporta 
algunas características comunes: formación para la convivencia y la práctica 
de democracia, para la libertad de expresión, el diálogo y reconocimiento 
del otro, la valoración y respecto por la identidad cultural, el desarrollo del 
pensamiento crítico para la participación y la toma de decisiones.

En palabras de Freire (2009), la ciudadanía no llega por casualidad, 
sino que es una construcción que jamás termina; exige lucha por ella, 
compromiso, claridad política y coherencia. Es por esto que, una educación 
democrática no se puede realizar al margen de una educación de y para 
la ciudadanía. En este orden de ideas, la ciudadanía es una lucha y una 
conquista (no se nace ciudadano, se hace ciudadano) que exige compromiso, 
claridad política, coherencia y decisión, producto de procesos educativos 
democráticos, en cuya base debe estar la libertad, la igualdad y la tolerancia; 
dicho de otro modo: reconocerse como miembros de una sociedad es 
reconocerse como ciudadanos.

Asimismo, Freire (2009) señala que la escuela debe ir más allá de 
comunicar saberes, lo implícito es asumir su compromiso de constituir 
procesos de formación y autoconciencia. Una nueva visión del proceso 
educativo supera la predominancia de lo instrumental como cimiento de 
una escuela funcionalizada y parte del saber consensuado como elemento 
clave en el rescate del sujeto constructor de conocimientos.

Por tanto, el papel del verdadero educador no es la de hablar al pueblo 
una visión particular del mundo, sino la de dialogar con él sobre la visión 
que tiene del mismo y entrelazarla con la nuestra. Se trata de generar en el 
aula el encuentro de voces, desde la realidad, para privilegiar la discusión, 
el análisis, la comprensión, la reflexión y transformación del pensamiento.



91

Según Ecured (2012)30 la axiología no solo trata de los valores 
positivos, sino también de los negativos, analizando los principios que 
permiten considerar que algo es o no valioso, así como los fundamentos de 
tal juicio. Este término fue empleado por primera vez por Paul Laupie en 
1902, posteriormente por Eduard Von Hartman en 1908.

La Axiología es una disciplina filosófica colocada por unos en la 
metafísica, porque los valores son referidos al ser, por otros en la ética, pues 
se ocupa exclusivamente de los valores éticos, en la estética por la belleza; 
en la antropología cultural a veces, por cuanto estos están vinculados al lego 
cultural de cada sociedad. Nació en Alemania a finales del siglo XIX.

Su introducción se produjo a principios del siglo XX. Sin embargo, 
los antiguos griegos dedicaban una parte de su reflexión filosófica a los 
llamados problemas de valor, tratándolos dentro de la llamada filosofía 
práctica o conciencia. Entre 1930 - 1973, Hartman se dedicó a entender el 
pensamiento de las personas por lo cual definió la axiología como la ciencia 
que estudia la manera de pensar y determinan el valor de las cosas. El valuar 
es asignar prioridades, escoger algo en lugar de otra cosa, pensando en ella 
en relación a las demás, decidiendo cuál es la mejor. La gente asigna valor 
de acuerdo a patrones consistentes individuales y únicos que componen su 
estructura de valores.

4.3. Axiología

30
Ecured (2012) Axiología. Disponible en http//:google.com.ve (Consulta 25 de mayo, 2024)



92

Es la teoría de los valores. Trata “de los valores en cuanto tales, como 
entidades objetivas, como cualidades irreales de una irrealidad parecida a la 
del objeto ideas, pero en manera alguna idéntica a él”. (Ferrater, 2011, p.1377,31  
Jerarquiza los valores en una tabla, la cual es potestativa de cada individuo 
en razón del significado que guardan en su vida, ocupando el puesto inferior 
los valores útiles, seguidos de los valores lógicos, los estéticos, los éticos y 
por último los religiosos.

Los valores culturales forman parte de los valores intelectuales, 
los cuales según Izquierdo (2021)32 son “aquellos relacionados con el 
conocimiento, la lógica y la verdad” (p.32). Lo referido por este autor 
conlleva a pensar que éstos no existen sino para los sujetos dotados de 
cualidades estimativas de la educación, donde se halle una conciencia 
previa de manifestación explícita de agrado hacia la intelectualidad, es decir, 
para quienes deseen alcanzar conocimientos, razonar lógicamente y con 
inclinación hacia la verdad.

Por otro lado, Jones y George (2013)33 señalan “los valores 
intelectuales son aquellos de tipo utilitario que concede  la capacidad de 
ser inteligentes y reflexivos” (p.68). Por consiguiente, la importancia de 
los valores intelectuales es fundamental para adquirir, manejar aquellos 
conocimientos, los cuales mediatizan la conducta de sus estudiantes y su 
uso forma parte de muchas estrategias orientadas a generar cambios o a 
facilitar la asimilación de nuevos comportamientos, hábitos.

31Ferrater, M. (2011) Filosofía de la Educación. Madrid: Editorial Eunsa
32Izquierdo, F. (2021) Educar en valores. Buenos Aires: Editorial Santillana
33Jones, G. y George, J. (2013) Administración contemporánea. México: Editorial Mc Graw Hill

4.4. Valores Culturales



93

Ante este reto, los docentes deben mantenerse en constante 
formación con el fin de lograr aprendizajes no sólo de conocimientos 
intelectuales, sino también de valores que sirven de soporte al uso adecuado 
de la intelectualidad, pues de esta manera, podría servir de modelo a sus 
estudiantes, así como a otros miembros de la institución, al mismo tiempo, su 
actuación le permitirá gozar de suficiente aval para influir en los estudiantes, 
un aprendizaje basado en la calidad, el conocimiento y el saber.

En este sentido, Laval (2014:86)34  refiere “el aprendizaje de por vida 
debe responder a varios objetivos: la realización personal, especialmente el 
ocio; reforzar los valores democráticos; animar la vida colectiva; mantener 
la cohesión social; innovación, productividad y el crecimiento económico”.

De acuerdo con lo anterior, se comprende que los valores intelectuales 
son fundamentalmente sociales por cuanto, se pueden adquirir, se 
construyen en sociedad, por lo cual las personas deben ajustar su identidad 
a ellos, pues su adquisición puede percibirse en términos de habilidades para 
contribuir, afectar la vida de la comunidad donde se actúe. Por esta razón, 
éstos se convierten en un elemento desafiante y poderoso, por consiguiente, 
la motivación para aprender se constituye en un acto participativo.

También se consideran valores colectivos, los cuales hacen referencia 
al espacio socio-psicológico de pertenencia de los individuos; es decir, al 
término identidad, el cual está integrado en opinión de Dolan y García 
(2012) por:

34
Laval, M. (2014) Formación permanente del profesorado. México: Editorial Trillas

El conjunto dialéctico de rasgos, significaciones y representaciones 
que comparten los miembros de una organización y que permite que 
se reconozcan conscientemente, con mayor o menor elaboración 
personal, relacionados los unos con los otros, así como compararse 
indicando semejanzas y diferencias con otros grupos. Esto permite, que 
el hombre, como individuo social o como parte de una colectividad, 
adquiera comprensión de su singularidad con respecto a otros hombres 
o colectividad (p.50)



94

Se manifiestan en guías de comportamiento específico, a las que se 
denomina normas, las cuales se internalizan en algún momento durante el 
proceso de socialización. Al respecto, Santiago (2011)35, explica los valores 
colectivos como cualidades objetivas de las cosas, son juicios de deseabilidad 
o rechazo atribuidos a los hechos y objetos.

En ese sentido, los valores colectivos son principios o criterios que 
define lo bueno o lo malo, influyendo poderosamente en la conducta de 
los miembros del grupo social. Es decir, son concepciones o criterios de lo 
deseable, proveen la base para seleccionar entre pensamientos, sentimientos, 
acciones. Por tanto, las normas, en consecuencia, se pueden definir como 
reglas para comportarse de un modo determinado.

Miller (2013)36 considera los valores colectivos como aquellos 
criterios que rigen el comportamiento de los seres humanos y su práctica 
se identifica con un individuo, así como su manera de desenvolverse en el 
grupo al cual pertenece, afirmando así una determinada concepción de la 
humanidad. Dentro de ellos ubica: la responsabilidad, cooperación.

a.	           Responsabilidad: según Pérez (2012)37 consiste en la capacidad 
de cada uno para responder a situaciones conflictivas, tomando como 
criterio sus creencias éticas. La misma se convierte en un conjunto 
de principios que debe ser llevado a la práctica estableciendo una 
relación dialéctica. Significa responder por las acciones y solamente se 
entiende en el sentido de interpretar la libertad como poder respetar 
o no aquello considerado valioso.

35Santiago, J. (2011) El desarrollo de valores sociales. Buenos Aires: Editorial Granica
36Miller, F. (2013) Convivencia y resolución de conflictos. Bilbao (España): Ediciones Deusto
37Pérez, A. (2012) Formación de formadores. Madrid: Editorial La Muralla



95

b.	 Cooperación: para Zaragoza (2014)38, se caracteriza por la 
igualdad de cada individuo en el campo laboral, entendida como la 
conexión, profundidad, bidireccionalidad que alcance la experiencia, 
siendo ésta una variable en función del nivel de competitividad 
existente, la distribuciones de responsabilidades, planificación y el 
intercambio de roles.

En síntesis, los valores colectivos son convicciones, actitudes, 
emociones, sentimientos, conductas de los docentes que pueden ser 
cambiados debido a su relación con sus intereses y necesidades, así como 
la posibilidad de alcanzar acuerdos compartidos entre ellos mediante el 
diálogo racional, crítico.

38Zaragoza, R. (2014) Los valores en la educación. Barcelona (España): Ediciones Gedisa



96

Menciona algunos ejemplos de valores individuales

Enumera algunos valores colectivos que conozcas

Elabora un resumen sobre la educación liberadora

Señala algunas características del método educativo de Freire

1

2

3

4

Actividades:



97

Elabora una definición propia de filosofía

Cita algunas definiciones de filosofía por autores diferentes
a los mencionados

¿Qué entiendes por epistemología? 

¿Qué entiendes por Valores culturales? 

5

6

7

8

Actividades:



98

¿Cuál es la importancia de los valores intelectuales? 

¿Podrías explicar lo referente a los valores colectivos? 

9

10



99

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS.

Dewey, J. (1987) Filosofía de la educación. Madrid: Ediciones Gumilla

Ecured (2012) Axiología. Disponible en https://google.com.ve (Consulta 25 de 

mayo, 2024)

Ferrater, M. (2011) Filosofía de la Educación. Madrid: Editorial Eunsa

Freire, P. (2009) La educación como práctica de la libertad. México: Editorial Siglo 

XXI

Izquierdo, F. (2021) Educar en valores. Buenos Aires: Editorial Santillana

Miller, F. (2013) Convivencia y resolución de conflictos. Bilbao (España): Ediciones

Deusto

Santiago, J. (2011) El desarrollo de valores sociales. Buenos Aires: Editorial Granica 

Schiller, M. (1990) Ética de los valores. Madrid: Editorial Ariel Educación



100



101

LECCIÓN5
Existen diferentes teorías y definiciones acerca de lo que significa
cultura:

Organización de las Naciones Unidas para la Educación, la 
Ciencia y la Cultura (UNESCO), (2017): La cultura comprende los 
artefactos heredados, los bienes, los procesos técnicos, las ideas, los hábitos 
y los valores. Igualmente se incluye la organización social porque la sociedad 
no puede ser entendida realmente, excepto como parte de ella.

Liarte (2009): La cultura es un conjunto de productos simbólicos y 
materiales producidos por las diferentes comunidades y grupos humanos 
como respuesta a las necesidades planteadas por su relación con el medio y 
con otros seres humanos, que procuran ser transmitidos de generación en 
generación por medio de los procesos de socialización.

Rosales (2008): La cultura constituye un ente dinámico que evoluciona 
con el tiempo a través de las aportaciones que realizan distintos miembros 
de la comunidad y que con mayor o menor intensidad contribuyen a su 
transformación.

Guerrero (2008): La cultura hace referencia a la totalidad de prácticas, 
a toda la producción simbólica o material, resultante de la praxis que el ser 
humano realiza en la realidad, dentro de un proceso histórico completo.

5.1 Cultura



102

Según Malgesini y Jiménez (2019) existen diferentes maneras de
tipificar la cultura.

De acuerdo con su configuración:

a.	    Tópica: Consiste en una lista de tópicos o categorías, tales como 
organización social, religión o economía.

b.     Mental: La cultura es un complejo de ideas, o hábitos aprendidos 
que inhiben impulsos y distinguen a la gente de los demás.

c.	  Estructural: Consiste en ideas, símbolos comportamientos, 
modelados o pautados e interrelacionados.

d.     Simbólica: Se basa en los significados arbitrariamente
asignados que son compartidos por una sociedad.

Asimismo, los autores mencionan otras clasificaciones de acuerdo
con determinados aspectos:

Según su extensión. La cultura puede ser:

a.	   Universal: Cuando es tomada desde el punto de vista de una 
abstracción a partir de los rasgos que son comunes en las sociedades del 
mundo. Por ejemplo: El saludo.

b.    Total: Conformada por la suma de todos los rasgos particulares 
a una misma sociedad.

5.2. Tipos de cultura.



103

c.	    Particular: Conjunto de pautas compartidas por un grupo que se 
integra a una cultura general y que, a su vez, se diferencia de ellas.

Por ejemplo: Las diferentes culturas en un mismo país como resultado 
de la inmigración.

Según su desarrollo:

a.	  Primitiva: Una forma temprana de organización cultural en el 
desarrollo de la humanidad. Estadios iniciales de lo predominantes en 
sociedades que aún no habían pasado por procesos de industrialización o 
ciencia sistematizada.

b.     Civilizada: Cultura que se actualiza produciendo nuevos elementos 
que le permiten el desarrollo a la sociedad.

c.	   Analfabeta o pre-alfabeta: Se maneja con lenguaje oral y no ha 
incorporado la escritura ni siquiera parcialmente.

d.    Alfabeta: Cultura que ya ha incorporado el lenguaje tanto escrito 
como oral.

Según su carácter dominante:

a.	    Sensista: Cultura que se manifiesta exclusivamente por los
sentidos y es conocida a partir de los mismos.

b.    Racional: Cultura donde impera la razón y es conocida a través 
de sus productos tangibles

c.	     Ideal: Se construye por la combinación de las dos anteriores.



104

Según su dirección:

a.	   Posfigurativa: Aquella cultura que mira al pasado para repetirlo en 
el presente. Tomada de los mayores sin variaciones. Es generacional y se da 
particularmente en pueblos primitivos.

b.   Configurativa: Cultura cuyo modelo no es el pasado, sino la conducta 
de los contemporáneos. Los individuos imitan modos de comportamientos 
de sus pares y recrean los propios.

c.	  Prefigurativa: Cultura innovadora que se proyecta con pautas o 
comportamientos nuevos y que son válidos para una nueva generación, 
pero no toman como guía el modelo de los padres, pero sí como referentes.

Existe otra clasificación, más conocida y referenciada, es la que
distingue entre cultura popular y cultura de élite

Cultura Popular.

Es la suma de saberes que la humanidad ha acumulado desde los 
inicios de la civilización, la cual abarca desde las fiestas tradicionales, las artes 
hasta las ancestrales formas de practicar diversas ramas como la medicina, 
agricultura o gastronomía.

En Latinoamérica, se remonta a la aparición del género testimonial, el 
cual responde a la búsqueda de la identidad de los pueblos, que se constituye 
como una forma de narrar la historia de un modo alternativo al fonológico 
discurso historiográfico en el poder, que se consolidó exclusivamente para 
las personas pertenecientes a las élites. Según Chartier (2007) la cultura 
popular implica, por lo menos, dos modelos de descripción e interpretación:



105

a.	     Como sistema simbólico coherente y autónomo que funciona 
con una lógica diferente a la de la cultura letrada, autónoma y simbólica.

b.     Cultura popular definida con relación a la cultura de las clases 
dominantes.

En sus orígenes, estaba integrada por todo lo que distinguía a las clases 
más humildes de una civilización. La existencia de una clase social más alta 
y de una cultura que la identificaba había provocado una brecha en cuanto 
a hábitos, costumbres, vestimentas y expresiones artísticas de la población. 
Entonces, en esos contextos, donde existe una fuerte dominación por parte 
de una cultura oficial, surgen expresiones de los grupos sociales subalternos

Cultura de Élite.

Se refiere a los fenómenos culturales producidos por los miembros de 
un grupo de élite. Por su origen, representa en su ideología e identidad a los 
grupos dominantes. Es utilizada en muchos aspectos, como un instrumento 
de dominación. Para tal fin, sus expresiones se diferencian de las que 
pertenecen a las culturas de las masas o populares y proponen productos 
culturales que se alejan de la generalidad. Al ser la cultura hegemónica, logra 
instalar y universalizar los cánones de belleza, modales, modos de entender 
el mundo; esto es posible porque aquellos no participan de la cultura de 
élite, terminan siendo persuadidos, de que esos valores son los mejores, por 
tanto, se deben imitar.

En otras palabras, es la que se entiende como símbolo de pertenencia 
de un núcleo privilegiado, los sectores socioeconómicos más poderosos. Está 
conformada por aquellas personas que se han cultivado; quienes tuvieron la 
oportunidad de participar no sólo de sistemas formales de educación sino 
de espacios donde se pretende legitimar valorando como culto o no culto 
determinada obra, creación, producción.



106

En sentido estricto, expresa los intereses y las necesidades, así como 
la propia comprensión de lo que son los deberes y los derechos de las bases 
sociales ubicadas entre el límite superior de la correlación de fuerzas y la 
línea media dentro de las cuales está un sector de las bases sociales medias.

Este tipo de cultura, tiene la capacidad de realizar elaboraciones 
artísticas o intelectuales de gran alcance y con importantes recursos, como 
los sistemas científicos o filosóficos y los grandes montajes artísticos. Tiene 
la característica de ser normativa, ya que establece los patrones estéticos, 
legales, religiosos y económicos que dirigen la actividad de los demás 
sectores culturales. Además, posee poder de decisión y goza de prestigio 
político.

Características de la cultura.

a.	    Toda cultura tiene historicidad; está inserta en el tiempo y sufre 
influencias y modificaciones a lo largo de su devenir histórico.

b.  Toda cultura es compleja, por tratarse de un conjunto de 
conocimientos, normas, costumbres, creencias, creaciones simbólicas 
y materiales, no se la puede reducir a un esquema lógico sino describirla 
como un sistema en el que estos elementos interactúan y se modifican 
constantemente.

c.	    Todas las culturas son dinámicas, por estar insertas en el devenir 
histórico y en un ámbito geográfico determinado, estos factores son 
modificados por la propia sociedad o por factores externos que requieren 
cambios técnicos, productivos, de organización y jerarquías sociales. Sólo su 
caracterización exterior, caricaturiza su estabilidad transformándolas en un 
todo estático



107

d.   Ninguna cultura está exenta de contradicciones; según se 
manifiesten sus dinámicas sociales y productivas se darán tensiones entre 
grupos e individuos, sobre la interpretación de sus creencias, las discrepancias 
sobre el orden jerárquico establecido, la aceptación o modificación parcial 
de las normas de conducta social, los conflictos entre sectores productivos, 
geográficos, lingüísticos, religiosos.

e.	     Todas las culturas son heterogéneas, solo el estereotipo y la 
ignorancia del observador puede calificar a una sociedad de homogénea. 
En una sociedad cualquiera, en cualquier desarrollo técnico en el que se 
encuentre, entre sus miembros existe diversidad de intereses, concepciones 
cosmogónicas, escala de valores, necesidades vitales, comportamientos 
cotidianos tan variados como los que supuestamente les diferencian y 
distancian de otras culturas.

f.	     Cada cultura está sometida a influencias externas e internas, las 
culturas son permeables tanto a los efectos positivos como a los negativos 
del contexto en el que se encuentran inmersas. La mundialización les afecta 
a todas. Genera hegemonías, crisis de identidad, migraciones voluntarias y 
forzosas, conflictos y alianzas.

g.	      Las culturas en contacto se influyen mutuamente; sea a través 
de la convivencia, el conflicto, los intercambios comerciales, religiosos, 
lingüísticos o de conocimientos, tanto teóricos como prácticos, en todas las 
culturas hay infinidad de elementos mestizos que se manifiestan con mayor 
o menor fuerza según la relación de poder que exista entre esas culturas en 
contacto.



108

La identidad cultural es el conjunto de valores, tradiciones, símbolos, 
creencias y modos de comportamiento que funcionan como elemento 
cohesionador dentro de un grupo social y que actúan como sustrato para 
que los individuos que lo forman puedan fundamentar su sentimiento de 
pertenencia. Se manifiesta como la toma de conciencia de las diferencias 
y similitudes referidas a comunidades, grupos sociales y entidades con 
procesos históricos simulares o disímiles. Laurencio (2009) considera que la 
identidad cultural posee los siguientes aspectos esenciales:

a.	      Es diferenciación hacia afuera y asunción hacia adentro. Existe la 
identidad cuando un grupo humano se autodefine, pero a la vez, es necesario 
que sea reconocido como tal, por los demás.

b.    Es producto del devenir histórico y atraviesa distintas etapas; 
continuamente se está reproduciendo, situación que le permite desarrollarse 
y enriquecerse o debilitarse e incluso desaparecer.

c.	   Presenta distintos niveles de concreción, se refleja en la vida 
cotidiana y en la cultura popular y adquiere valor a través de la creación 
intelectual del grupo portador. Esta producción, sin embargo, sería hueca y 
vacía, si no sentara sus bases en el elemento popular.

d.    No significa completa homogeneidad entre sus miembros; no 
niega la heterogeneidad en su seno: aunque predomine lo común como 
regularidad.

e.	      Se sustenta en la subjetividad humana, que constituye un factor 
de objetivación práctico social de sus valores. El individuo, no solo se 
reconoce como miembro de un grupo; sino que se percata de su cercanía 
con respecto a los demás miembros de la comunidad.

5.3. Identidad Cultural.



109

f.	  Tiene una estructura dialéctica compleja, en ella las formas 
superiores contienen o reflejan de alguna manera, las inferiores.

Según la UNESCO-PNUD (2005) es el sentido de pertenencia 
a una colectividad, sector social, grupo específico de referencia. Está 
colectividad puede estar generalmente localizada geográficamente, pero 
no necesariamente. Para Delgado (2004), esto solo es posible y puede 
manifestarse a partir del patrimonio cultural, que existe de antemano y su 
existencia es independiente de su rendimiento o valoración

En la sociedad, lo que, a manera de agente activo, configura su 
patrimonio cultural al establecer e identificar aquellos elementos que desea 
valorar y que asume como propios y los que, de manera natural, se van 
convirtiendo en el referente de identidad. La identidad cultural hace patente 
el derecho a la existencia, coexistencia y desarrollo de distintas formas de 
cultura en las que las comunidades asumen un proyecto de vida y actúan 
generando respuestas y valores retroalimentadores de la cultura.

La identidad ha de ser explicada a partir de sus manifestaciones en la 
cotidianidad de la comunidad, donde puede interpretarse como una variable 
explicada o dependiente, cambiante en sus expresiones concretas: lenguaje, 
instituciones sociales, idiosincrasia, cultura popular, relaciones familiares, 
arte y literatura.

Ellas están en función de un conjunto de variables independientes, 
entre las cuales resultan sumamente interesantes: tiempo, momento histórico, 
espacio geográfico, estructura socio-clasista, etnicidad, migraciones, género 
y generaciones humanas. Para Jiménez (2008) la identidad no es más que la 
cultura interiorizada de los sujetos, considerada bajo el ángulo de su función 
diferenciadora y contrastante en relación con otros sujetos.



110

Para Noriega, Rodríguez y Grubils (2009)39 el concepto de identidad 
cultural viene definido históricamente a través de múltiples aspectos en los 
que plasma su cultura, como la lengua, instrumento de comunicación entre 
los miembros de una comunidad, relaciones sociales, ritos y ceremonias 
propias, o los comportamientos colectivos, esto es, en los sistemas de 
valores y creencias

Vargas (2008)40 señala que la identidad cultural es el proceso mediante 
el cual un actor social se reconoce a sí mismo y construye un significado 
en virtud, sobre todo de un atributo o conjunto de atributos culturales 
determinados con la exclusión de una referencia más amplia a otras 
estructuras sociales. Diferencia tres tipos de identidades:

a.	  Identidad legitimadora, es la que introducen las instituciones 
dominantes de la sociedad para llevar a cabo y racionalizar su dominación 
frente a los actores sociales.

b.    Identidad de resistencia, es la que sostienen aquellos actores que 
se encuentran en posiciones devaluadas o estigmatizadas por la lógica de la 
dominación de la sociedad.

c.	    Identidad proyecto, se da cuando los actores sociales construyen 
una nueva identidad a partir de materiales culturales disponibles. Además, 
al hacerlo no solo redefinen su posición en la sociedad, sino que también 
buscan la transformación de la estructura social.

Fariña (2005)41 explica que la identidad cultural se adquiere 
reflexivamente mediante procesos sociales de confrontación y de 
negociación de ideas. Por ello, a la vez que diversa es siempre algo inacabado. 

 39Arévalo, M. (2020) La tradición, el patrimonio y la identidad. Badajoz (España): Editorial Tecnigraf
40Madrazo, M. (2012) Algunas consideraciones en torno al significado de la tradición. México: Universidad Autónoma del Estado de México
 41

Sambarino, M. (2020) Identidad, tradición y autenticidad. Tres problemas de América Latina. México: Editorial Siglo XXI



111

42Melucci, A. (2019) Identidad y cultura. Madrid: Editorial Síntesis

Este concepto encierra un sentido de pertenencia a un grupo social con el 
cual se comparten rasgos culturales como costumbres y creencias. No es un 
concepto fijo, sino que se recrea individual y colectivamente y se alimenta 
de forma continua de la influencia exterior.

Identidades individuales: es un proceso subjetivo y frecuentemente 
auto-reflexivo por el que los sujetos individuales definen sus diferencias 
con respecto a otros sujetos mediante la auto-asignación de un repertorio 
de atributos culturales generalmente valorizados y relativamente estables en 
el tiempo. Por lo tanto, la identidad de una persona contiene elementos de 
la pertenencia a grupos y otros colectivos, así como de lo individualmente 
único. Los elementos colectivos destacan las semejanzas, mientras que los 
individuales enfatizan las diferencias, pero ambos se unen para constituir la 
identidad única, aunque multidimensional del sujeto individual.

Identidades colectivas: se construyen por analogía con las identidades 
individuales. Se caracterizan por: (a) carecer de autoconciencia y de psicología 
propias; (b) no ser entidades discretas, homogéneas y bien delimitadas; (c) 
no constituir un dato sino un acontecimiento contingente que tiene que ser 
explicado.

La identidad colectiva tiene la capacidad de diferenciarse de su 
entorno, de definir sus propios límites, situarse en el interior de un campo 
y mantener en el tiempo el sentido de tal diferencia y delimitación, es decir, 
tener una duración temporal. Melucci (2019)42 la define como categoría 
analítica, a partir de una teoría de la acción colectiva, concibiéndose como 
un conjunto de prácticas sociales que:

a.	    Involucran simultáneamente a cierto número de individuos o, en 
un nivel más complejo, de grupos.



112

b.    Exhiben	 características	 morfológicas	 similares	 en	
la contigüidad temporal y espacial.

c.	    Implican un campo de relaciones sociales.

d.    Muestran la capacidad de la gente involucrada para conferir un 
sentido a lo que está haciendo o va a hacer.



113

Señala las características que posee la cultura existente en tu 
comunidad.

Define con tus propias palabras la identidad cultural.

Menciona algunos ejemplos de cultura popular de tu 
comunidad.

Señala ejemplos de cultura de élite de tu comunidad.

1

2

3

4

Actividades:



114

Analice un de las características de la cultura.

¿Qué se conoce como identidad Cultural?

Explique el termino Identidades individuales

¿Cuáles son las características de las identidades colectivas?

5

6

7

8



115

¿Cuáles son las practicas sociales que involucra las identidades 
colectivas?

Explique a que se refiere la identidad del proyecto

9

10



116

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS.

Chartier, R. (2007) El mundo como representación. Historia cultural: entre prácticas 

y representación. Madrid: Editorial Gedisa

Delgado, F. (2004) Cultura, currículum educativo e identidades sociales: elementos 

para una discusión necesaria a partir de la reivindicación del sujeto. Presente y 

Pasado. Revista de Historia. ISSN: 1316-1269. Año 9. Volumen 9. N° 1. Enero- 

Junio pp. 153-161. Venezuela

Fariña, M.  (2005) Identidad y cultura entre lo global y lo local. Negociando un 

Modus Vivendi. Politika. Revista de Ciencias Sociales. N° 1. Madrid: Universidad 

Carlos III

Laurencio, G. (2009) Identidad cultural. Barcelona (España) Editorial Gedisa

Liarte, M: (2009) Estudio de la cultura. Madrid: SGEL

Rosales, F. (2008) Enciclopedia cultural. México: Fondo de Cultura Económica

Guerrero, P. (2008) La cultura. Estrategias conceptuales para entender la identidad, 

la diversidad, la alteridad y la diferencia. Quito: Ediciones Abya-Yala

Santamaría, R. (2008) La competencia sociocultural en el aula de español L2/L6: 

una propuesta didáctica. Tesis Doctoral. Getafe (España): Universidad Carlos III

Melucci, A. (2019) Identidad y cultura. Madrid: Editorial Síntesis

Noriega, J., Rodríguez, C. y Grubils, S (2009) La Psicología Social y el concepto de 

Cultura. Revista Psicología  & Sociedade. Año |, núm. 21 Cataluña (España)

UNESCO (2020) Inclusión y educación: 2020 informe de seguimiento de la 

educación en el mundo. ISBN: 978-92-3-300144-2

Vargas, K. (2008) Diversidad cultural. Revisión de conceptos y estrategias. Cataluña 

(España): Instituto de Educación Continua. Universidad Pompeu Fabra 



117

LECCIÓN
EDUCACIÓN PATRIMONIAL

6
6.1.	 Fortalecimiento de la Identidad.

El fortalecimiento de la identidad solo es posible a partir del 
conocimiento del patrimonio cultural, por tanto, ha de ser explicada a 
partir de sus manifestaciones en la cotidianidad poblacional donde puede 
interpretarse como una variable explicada, cambiante en sus expresiones: 
lenguaje, instituciones sociales, idiosincrasia, cultura popular, relaciones, 
familiares, arte y literatura. En ese sentido, se debe inculcar en los estudiantes 
el trato respetuoso a los elementos que forman parte de nuestra identidad 
como comunidad, pueblo, nación.



118

Esta concepción, dirige la mirada hacia un proceso educativo que 
proporcione el desarrollo integral de las potencialidades del individuo para 
su crecimiento personal, satisfacer las necesidades de construcción del 
país, para lo cual, se tendrá que fortalecer la identidad, la soberanía y la 
idiosincrasia, estimulando la creación de la conciencia nacional, integración 
latinoamericana y caribeña, así como establecer una relación armónica 
con la naturaleza, la conciencia de la defensa del planeta, el derecho de 
participar libremente en la vida cultural de la comunidad, gozar de las artes y 
participar del progreso científico por los beneficios que resulten para todos 
los individuos del país.

Por tanto, debemos brindar a los estudiantes todas las herramientas 
pedagógicas necesarias para generar en ellos significados en los cuales 
internalicen la identidad como un elemento que une a todas las personas que 
integran una nación, a un pueblo, representadas por las costumbres propias 
del lugar y el sentimiento que produce el sentirse parte de ese conjunto de 
elementos que le identifican como pertenecientes a Venezuela.



119

6.2.	 Rescatar la tradición.

La tradición, según Arévalo (2020)43, es una construcción social 
que cambia temporalmente, de una generación a otra, de un lugar a otro. 
Asimismo, Madrazo (2012)44 señala que la tradición es reconocida por 
su importante función de reproducir conocimientos, prácticas, creencias, 
valores originarios en el pasado, pero que son esenciales en el presente para 
establecer la continuidad, identificación y cohesión cultural de la comunidad, 
así como transmitir a las nuevas generaciones en un proceso inacabado de 
creación-recreación.

Sambarino (2020)45, considera que la tradición es un elemento 
necesario de toda cultura en tanto forma organizada de vida de un grupo 
multigeneracional humano sellado por un estilo vital propio. En síntesis, 
este concepto se viene utilizando para definir una cierta clase de fenómenos 
o procesos socioculturales observables, dejando de lado cuestiones 
directamente relacionadas con el fenómeno de la tradición vista como 
proceso: origen, transmisión, sus actores, duración.

El carácter colectivo de la tradición es un aspecto que debe considerarse 
cuando se desea promover su rescate, por ello es fundamental despertar en los 
estudiantes un sentimiento afectivo con relación a su comunidad, mediante 
la participación en actividades valiosas para el colectivo como las fiestas 
tradicionales, las cuales son particularmente dinámicas, transformándose a 
medida que cambian los grupos humanos quienes las cultivan.

43Arévalo, M. (2020) La tradición, el patrimonio y la identidad. Badajoz (España): Editorial Tecnigraf
44Madrazo, M. (2012) Algunas consideraciones en torno al significado de la tradición. México: Universidad Autónoma del Estado de México
45Sambarino, M. (2020) Identidad, tradición y autenticidad. Tres problemas de América Latina. México: Editorial Siglo XXI



120

46Viñarás, M. et al (2010) La comunicación corporativa de los museos en España a través de la comunicación 3.0: cuatro años de evolución 
comunicativa en la Red. Comunicación presentada en el II Congreso Internacional de Comunicación 3.0, Salamanca, España 

6.3. Visita a los sitios emblemáticos 
desconocidos de la comunidad.

Una manera de fortalecer la cultura en los estudiantes es a través de 
la experiencia, en ese sentido, es fundamental realizar visitas a los sitios 
emblemáticos de la comunidad, tales como los museos. De esa manera, se 
debe reforzar los conocimientos sobre ellos, a través de charlas, talleres de 
formación desde la pedagogía implementados en el aula integrándolo como 
herramienta enriquecedora de conocimientos y material de apoyo para los 
mismos.

Desde esa perspectiva, se puede hacer uso de iniciativas de 
comunicación como radio, televisión, grupos de WhatsApp, vallas 
publicitarias, actividades en los diferentes sitios públicos que ayuden en 
la información del funcionamiento del mismo. También la realización de 
actividades pedagógicas extracurriculares que incentiven al estudiante a 
adentrarse en el mundo del conocimiento, mientras aprende y así mantener 
activa la vida del museo, proactiva a la comunidad y que sus puertas se 
mantengan abiertas, en correcto funcionamiento, pues de esta manera se le 
crea un sentido de pertenencia y pertinencia a la comunidad.

Al respecto, Viñarás et al (2010)46, el cual refiere que la aceptación por 
parte de los museos de la importancia de la comunicación como herramienta 
estratégica y de la puesta en práctica de estas técnicas, es una alternativa que 
requiere a este, una presencia en medios de comunicación, como parte de 
una estrategia de difusión.



121

47Barone, L. (2007) Escuela para maestros. Montevideo: Editorial Cadiex Internacional

6.4. Divulgación del museo como herramienta 
para el rescate y la difusión del patrimonio 
cultural.

El museo es una institución central en la comunidad, la cual se puede 
constituir como una herramienta para el rescate y la difusión del patrimonio 
cultural siempre que trabaje en conjunto con las instituciones educativas, 
culturales de la comunidad. En ese sentido, se sugieren:

a. 	 Producción de saberes pertinentes con la generación del 
conocimiento, trabajado desde una pedagogía museológica.

b.	 Acceso real y virtual al museo, mediante visitas guiadas y 
producciones en las redes sociales, programas radiales.

c.	         Promover la promoción del valor del museo dentro del 
contexto educativo

d.	 Vincular las áreas académicas con los elementos del 
patrimonio cultural existentes en el museo.

Las visitas escolares a los museos deben ser consideradas dentro de los 
proyectos de aprendizaje, ya que estos son recursos didácticos que pueden 
complementar y confrontar los contenidos planteados en las diferentes 
asignaturas, además de que les permite a los estudiantes observar, preguntar, 
analizar, sintetizar y comprobar.

Es pertinente que las visitas al museo se pueden ejecutar desde 
un ámbito escolar. Al respecto, Barone (2007)47 hace las siguientes 
recomendaciones para planificar una salida educativa:



122

a.	    Especificar cuáles son los propósitos de la salida, qué es importante 
observar y la relación con los objetivos y contenidos predefinidos.

b.    Familiarizar a los estudiantes con los museos a través de actividades 
previas, como el uso de audiovisuales.

c.	 Es importante que el docente a través de la planificación 
proponga actividades en donde los estudiantes participen activamente para 
comprometerlos con su salida.

d.  Planificar actividades que incluyan experimentación antes,
durante y después de la salida.

e.	   Establecer un contacto previo con el museo y con los guías con el 
fin de conocer la propuesta educativa pensada para el nivel de los estudiantes.

f.	   Dialogar con los estudiantes después de la visita para rescatar las 
experiencias y evaluar, en conjunto, la salida.

Si bien los museos pueden generar aprendizajes significativos, es 
necesario que se cumpla con uno de los requisitos fundamentales: que el 
estudiante relaciones los nuevos aprendizajes con sus saberes previos. Por 
tanto, es indispensable que el docente implemente estrategias didácticas para 
construir de manera sólida los conceptos, interconectando saberes nuevos 
con los anteriores para formar una red de conocimientos.



123

Elabora una planificación para realizar una visita guiada a un
Museo

Elabora algunas normas particulares a cumplir durante la 
visita guiada a un Museo.

Menciona algunos contenidos que pueden tratarse durante 

la visita a un Museo

Enumera algunas actividades a realizar después de la visita 

guiada a un Museo.

1

2

3

4

Actividades:



124

Menciona algunos sitios emblemáticos de la comunidad

Elabora una guía para una visita guiada a los sitios 
emblemáticos de la comunidad

¿Cuáles estrategias implementas para rescatar la tradición 
nacional, regional y local?

Menciona algunos contenidos curriculares que contienen 
elementos de la tradición venezolana.

5

6

7

8



125

Enumera algunos elementos que conforman la identidad 

cultural del municipio

Menciona algunas actividades que realizarías para fortalecer 
la identidad cultural en los estudiantes

9

10



126

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS.

Arévalo, M. (2020) La tradición, el patrimonio y la identidad. Badajoz (España): 

Ediciones Tecnigraf

Barone, L. (2007) Escuela para maestros. Montevideo: Editorial Cadiex 

Internacional Madrazo, M. (2012) Algunas consideraciones en torno al significado 

de la tradición. Revista Contribuciones desde Coatepec. México: Universidad del 

Estado de México. Sambarino, M. (2020) Identidad, tradición y autenticidad. Tres 

problemas de América Latina. México: Editorial Siglo XXI

Viñarás, M. et al (2010) La comunicación corporativa de los museos en España a 

través de la comunicación 3.0: cuatro años de evolución comunicativa en la Red. 

Comunicación presentada en el II Congreso Internacional de Comunicación 3.0. 

Salamanca, España



127

LECCIÓN

NORMATIVA LEGAL SOBRE PATRIMONIO 
CULTURAL

En el texto constitucional se incluye en varios de sus apartes referencias 
explícitas al papel que debe tener el patrimonio cultural en un proyecto de 
refundación de la República. 

Artículo 9. (…) Los idiomas indígenas también son de uso oficial para 
los pueblos indígenas y deben ser respetados en todo el territorio de 
la República, por constituir patrimonio cultural de la Nación y de la 
humanidad.

Artículo 99. Los valores de la cultura constituyen un bien 
irrenunciable del pueblo venezolano y un derecho fundamental 
que el Estado fomentará y garantizará procurando las condiciones, 
instrumentos legales, medios y presupuestos necesarios. Se reconoce 
la autonomía de la administración cultural pública en los términos que 
establezca la ley. El Estado garantizará la protección y preservación, 
enriquecimiento, conservación, y restauración del patrimonio cultural 

7
Constitución de la República Bolivariana de 
Venezuela (1999)48

 48
Constitución de la República Bolivariana de Venezuela (1999) Caracas: Gaceta Oficial N° 36.680



128

tangible e intangible, y la memoria histórica de la Nación. Los bienes 
que constituyen el patrimonio cultural de la Nación son inalienables, 
imprescriptibles. La ley establecerá las penas y sanciones para los 
daños causados por estos bienes.

Artículo 100. Las culturas populares constitutivas de la venezolanidad 
gozan de atención especial, reconociéndose y respetándose la 
interculturalidad bajo el principio de igualdad de las culturas. La ley 
establecerá incentivos y estímulos para las personas, instituciones y 
comunidades que promuevan, apoyen, desarrollen o financien planes, 
programas y actividades culturales en el país, así como la cultura 
venezolana en el exterior. El Estado garantizará a los trabajadores y 
trabajadoras culturales su incorporación al sistema de seguridad social 
que les permita una vida digna, reconociendo las particularidades del 
quehacer cultural, de conformidad con la ley.

Artículo 119. El Estado reconocerá la existencia de los pueblos y 
comunidades indígenas, su organización social, política y económica, 
sus culturas, usos y costumbres, idiomas y religiones, así como su 
hábitat y derechos originarios sobre las tierras que ancestral y 
tradicionalmente ocupan y que son necesarias para desarrollar y 
garantizar el derecho a la propiedad colectiva de sus tierras, las cuales 
serán inalienables, imprescriptibles, inembargables e intransferibles, 
de acuerdo con lo establecido en la Constitución y la ley

Artículo 121. Los pueblos indígenas tienen derecho a mantener 
y desarrollar su identidad étnica y cultural, cosmovisión, valores, 
espiritualidad y sus lugares sagrados y de culto. El Estado fomentará la 
valoración y difusión de las manifestaciones culturales de los pueblos 
indígenas, los cuales tienen derecho a una educación propia y a un 
régimen educativo de carácter intercultural y bilingüe, atendiendo a 
sus particularidades socioculturales, valores y tradiciones.



129

Artículo 4. La educación como derecho humano y deber social 
fundamental orientada al desarrollo del potencial creativo de cada ser 
humano en condiciones históricamente determinadas, constituye el 
eje central en la creación, transmisión y reproducción de las diversas 
manifestaciones y visiones culturales, invenciones, expresiones, 
representaciones y características propias para apreciar, asumir y 
transformar la realidad.

El Estado asume la educación como proceso esencial para promover, 
fortalecer y difundir los valores culturales de la venezolanidad.

Artículo 6. El Estado, a través de los órganos nacionales con 
competencia en materia educativa, ejercerá la rectoría en el Sistema 
Educativo. En consecuencia:

5. Promueve la integración cultural y educativa regional y universal.

a. En el intercambio de teorías y prácticas sociales, artísticas, de 
conocimientos, experiencias, saberes populares y ancestrales, que 
fortalezcan la identidad de nuestros pueblos latinoamericanos, 
caribeños, indígenas y afrodescendientes.

Artículo 122. Los pueblos indígenas tienen derecho a una salud 
integral que considere sus prácticas y culturas. El Estado reconocerá 
su medicina tradicional y las terapias complementarias, con sujeción 
a principios bioéticos.

Ley Orgánica de Educación (2009)49

 49Ley Orgánica de Educación (2009) Caracas: Gaceta Oficial N° 5.929



130

b. Desde una concepción de la integración que privilegia la relación 
geoestratégica con el mundo, respetando la diversidad cultural.

Artículo 27. La educación intercultural transversaliza al Sistema 
Educativo y crea condiciones para su libre acceso a través de programas 
basados en los principios y fundamentos de las culturas originarias 
de los pueblos y de comunidades indígenas y afrodescendientes, 
valorando su idioma, cosmovisión, valores, saberes, conocimientos 
y mitologías entre otros, así como también su organización social, 
económica, política y jurídica, todo lo cual constituye patrimonio de 
la Nación. El acervo autóctono es complementado sistemáticamente 
con los aportes culturales, científicos, tecnológicos y humanísticos de 
la nación venezolana y el patrimonio cultural de la humanidad.

La educación intercultural bilingüe es obligatoria e irrenunciable en 
todos los planteles y centros educativos ubicados en regiones con 
población indígena, hasta el subsistema de educación básica.

La educación intercultural bilingüe se regirá por una ley especial 
que desarrollará el diseño curricular y el calendario escolar, los 
materiales didácticos, la formación y pertinencia de los docentes 
correspondientes a esta modalidad.

Esta ley, formulada bajo el principio constitucional de respeto a 
los derechos humanos y solidaridad entre los pueblos, de la integración 
latinoamericana y caribeña, el reconocimiento de las relaciones culturales 
entre pueblos indígenas pertenecientes a distintas zonas fronterizas y de 

Ley para la Salvaguardia del Patrimonio 
Cultural Inmaterial (2021)50

50
Ley para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial (2021) Caracas: Asamblea Nacional



131

Artículo 1. Esta ley tiene como objeto garantizar la salvaguardia 
del patrimonio cultural inmaterial venezolano, a través de la activa 
participación del Estado y el Pueblo, de conformidad con lo establecido 
en la Constitución de la República Bolivariana de Venezuela, los 
tratados internacionales suscritos y ratificados en lo concerniente al 
patrimonio cultural inmaterial.

Artículo 2. La salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial se rige 
por los siguientes principios: 

1. El carácter multiétnico y pluricultural de la sociedad venezolana, por 
lo cual se reconoce el patrimonio cultural inmaterial de los pueblos y 
comunidades indígenas y afrodescendientes.

2. La soberanía cultural como parte de la protección y promoción de 
las culturas populares constitutivas de la venezolanidad.

3. La cultura como derecho humano y la irrenunciabilidad de sus 
valores.

4. El patrimonio cultural inmaterial como reconocimiento al Pueblo, 
su único creador y poseedor, así como el legítimo derecho de éste a 
participar activa y protagónicamente en sus asuntos.

5. La libertad de la creación cultural individual y colectiva.

la salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial, contempla seis capítulos, 
treinta y dos artículos, una disposición transitoria y una disposición final.

El capítulo I, contiene las disposiciones generales, su objeto, ámbito de 
aplicación, principios y postulados, el acceso de la ciudadanía al patrimonio 
inmaterial. Igualmente, comprende las definiciones empleadas en la ley.



132

6. El reconocimiento y protección a la propiedad intelectual individual 
y colectiva.

7.El patrimonio cultural inmaterial como herramienta fundamental 
para el desarrollo sustentable del Pueblo.

8. El respeto de todas y todos por las manifestaciones que forman 
parte del patrimonio cultural inmaterial, evitando las alteraciones 
de su identidad, y entendiendo a la vez, que ningún particular podrá 
arrogarse la titularidad del patrimonio cultural inmaterial, ni afectar 
los derechos colectivos fundamentales.

9. La importancia del patrimonio cultural inmaterial y de su 
reconocimiento recíproco, como construcción social.

10. El patrimonio cultural inmaterial como espacio para la construcción 
del respeto al interior y entre las comunidades, grupos e individuos, 
así como para la resolución de conflictos y la consecución de la paz.

11. Igualdad y prohibición de todo tipo de discriminación.

Artículo 6. Para cumplir con la salvaguardia, el desarrollo y la 
valorización del patrimonio cultural inmaterial, los órganos y entes para 
la Educación y para la Cultura, en articulación con las comunidades 
organizadas, elaborarán y aplicarán los planes, programas, proyectos 
pedagógicos y los servicios de educación formal, a través del 
Currículo Básico Nacional y Currículo Nacional Bolivariano, los 
textos escolares, tecnologías de información y comunicación, medios 
electrónicos, telemáticos y demás recursos didácticos en los niveles 
de educación inicial, primaria y media, desde una pedagogía social, 
liberadora y dialógica con fundamento en los principios establecidos 



133

en la Constitución de la República Bolivariana de Venezuela, en la 
Ley Orgánica de Educación, en los tratados internacionales, demás 
instrumentos legales pertinentes y en la presente Ley.

Asimismo, podrá desarrollar un pensum de estudios para formar 
y egresar bachilleres en la modalidad de Educación intercultural, 
Mención: Patrimonio Cultural Inmaterial, cuya duración, requisitos y 
título lo definirá el órgano del Poder Público con competencia en la 
materia.

Artículo 9 El Estado y la sociedad, en cumplimiento de los principios 

de soberanía, cooperación y corresponsabilidad deben articularse de 

manera amplia y efectiva, colaborar entre sí, propiciando espacios 

de participación para hacer posible el diseño y la ejecución de las 

políticas públicas de salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial 

en todas las comunidades y regiones del país.

Artículo 10 Las comunidades, grupos y personas depositarios y 

practicantes de las expresiones del patrimonio cultural inmaterial 

tienen derecho a participar de forma activa, protagónica y organizada, 

en condiciones de igualdad y con plena autonomía, en todos los asuntos 

públicos de planificación y gestión de las políticas, planes, programas 

y medidas de salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial.

Artículo 11 El Estado, con la activa participación de las comunidades 

y en acuerdo con ellas, adoptará las medidas necesarias para garantizar 

la salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial presente en el 

territorio 



134

A tal efecto, el Estado deberá asegurar el respeto, protección y 
conservación de los instrumentos, objetos, artefactos, itinerarios, 
espacios culturales, territorios y geografías simbólicas que les son 
inherentes, sin impedir su mantenimiento, vigencia, evolución, 
recreación y uso habitual.

La protección de los bienes muebles e inmuebles inherentes al 
desarrollo de las manifestaciones culturales inmateriales deberá estar 
dirigidas a garantizar la continuidad de la manifestación.

Artículo 15. Las medidas para promover y apoyar la viabilidad 
del patrimonio cultural inmaterial, comprenden la identificación, 
documentación, investigación, preservación, protección, promoción, 
valorización, transmisión -a través de la enseñanza formal y no 
formal- y revitalización de este patrimonio en sus distintos aspectos; 
identificando y definiendo los distintos elementos del patrimonio 
cultural inmaterial presentes en el territorio, con participación de 
las comunidades, los grupos y las organizaciones del Poder Popular 
pertinentes.

El Decreto con Rango, Valor y Fuerza de Ley Orgánica de Cultura 
establece el programa político, ético, social, institucional, a ser desarrollado 
en esta materia. Se orienta en la concepción cultural establecida en la 
Constitución de la República Bolivariana de Venezuela, al desarrollar y 
plasmar en disposiciones específicas a través de sus capítulos y a lo largo 
de su articulado el espíritu, propósito y razón de nuestra Carta Magna. Esta 
ley, establece.

Ley Orgánica de Cultura (2014)51

51
Ley Orgánica de Cultura (2014) Decreto N° 1.411. Gaceta Oficial Extraordinaria de la República Bolivariana de Venezuela N° 6.154



135

Artículo 1. El presente Decreto con Rango, Valor y Fuerza de Ley 
Orgánica de Cultura, tiene por objeto desarrollar los principios 
rectores, deberes, garantías y derechos culturales, establecidos en la 
Constitución de la República Bolivariana de Venezuela, así como en 
los tratados internacionales suscritos y ratificados por la República 
Bolivariana de Venezuela en esta materia; fomentar y garantizar 
el ejercicio de la creación cultural la preeminencia de los valores 
como derecho fundamental, bien irrenunciable y legado universal, 
reconociendo la identidad nacional en su diversidad cultural y étnica; 
respetando la interculturalidad bajo el principio de igualdad de las 
culturas.

Artículo 2°. Las disposiciones del presente Decreto con Rango, 
Valor y Fuerza de Ley Orgánica de Cultura, son de orden público y 
serán aplicables a los órganos y entes de la Administración Pública 
Nacional, Estadal y Municipal, a las organizaciones de base del 
Poder Popular, así como a todas las personas naturales o jurídicas de 
derecho público o privado que se dediquen directa e indirectamente 
a realizar cualquier actividad relacionada con la práctica, promoción, 
organización, fomento, investigación, formación, producción y 
circulación de bienes culturales, administración y disfrute de la cultura 
en todo el territorio  nacional.

Artículo 3. Es el conjunto de bienes y manifestaciones materiales, 
inmateriales y de la naturaleza heredados y contemporáneos, que 
producto de la actividad humana y sincretismo histórico se entienden 
y reconocen como resultado o testimonio significativo de la identidad 
cultural venezolana.



136

Artículo 9. El ministerio del poder popular con competencia en 

materia de cultura en corresponsabilidad con los ministerios del 

poder popular en materia de educación, creará políticas destinadas al 

proceso de formación en valores propios de la identidad y diversidad 

cultural, de conformidad con lo dispuesto en la Ley que rige a materia 

de Educación. Estas políticas se desarrollarán de acuerdo a las 

siguientes estrategias:

1. Diseñar el Plan Nacional para las Artes y la Cultura que será de 

obligatorio cumplimiento en todo el sistema de educación formal del 

Estado venezolano.

2. Garantizar la infraestructura y dotación, necesarias para el pleno 
desarrollo de la actividad cultural en los espacios educativos

3. Instrumentar programas de formación, líneas de investigación 

científica y estudios relativos al fenómeno cultural y artístico, 

a la descolonización y despatriarcalización de la cultura y a las 

manifestaciones culturales tradicionales, a fin de promover y enriquecer 

los valores venezolanos, para fortalecer la autodeterminación y la 

identidad nacional

4. Crear espacios, planes, programas y proyectos integrados para 

fomentar y consolidar la formación, creación e investigación en materia 

cultural, a los fines de fortalecer el sentido de pertenencia, afianzar 

la identidad nacional, promover los valores culturales venezolanos, 

potenciar las capacidades creadoras del Pueblo y coadyuvar a generar 

una cultura de unidad latinoamericana y caribeña.



137

5. Desarrollar estrategias educativas descolonizadoras, dirigidas a 
los docentes en formación y en pleno ejercicio, a fin de elevar su 
conciencia crítica sobre el rol de guía que les corresponde cumplir en 
esta sociedad.

6. Crear un espacio de articulación interinstitucional para establecer 
políticas conjuntas que permitan incorporar los contenidos de 
formación para las artes en todo el sistema educativo nacional; así 
como, garantizar las acciones pertinentes para lograr la desaparición 
de las barreras culturales que originen exclusión y marginalidad.

7. Diseñar políticas para asegurar el ingreso, desarrollo y egreso de 
los creadores y creadoras culturales en la Educación Formal en todos 
sus niveles.

Artículo 11. Patrimonio cultural de la Nación. …se considera 
Patrimonio Cultural de la Nación a todas y cada una de las 
manifestaciones materiales o inmateriales que se entiendan como 
resultado o testimonio significativo de la cultura venezolana y que se 
declaren formalmente por ante el registro general de patrimonio del 
ente nacional con competencia en Patrimonio Cultural. También son 
considerados patrimonio cultural, los bienes culturales arqueológicos 
y paleontológicos que estén o se hallen en la tierra o en su superficie, 
circulen, reposen o se encuentren en el medio acuático o subacuático 
de la República Bolivariana de Venezuela

Artículo 33. Del Sistema de Museos Nacionales. El Sistema de 
Museos Nacionales es el ente encargado del resguardo y protección 
de la infraestructura museística del país, de promover el desarrollo 
de la formación, la investigación, la difusión, la promoción y el 
conocimiento de la memoria de nuestras artes visuales, así como de 
garantizar la inclusión permanente de nuevos talentos en los espacios 
de exhibición de los museos nacionales.



138

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS.

Constitución de la República Bolivariana de Venezuela (1999) Caracas: Gaceta

Oficial N° 36.680

Ley Orgánica de Cultura (2014) Decreto N° 1.411. Gaceta Oficial Extraordinaria de

la República Bolivariana de Venezuela N° 6.154

Ley Orgánica de Educación (2009) Caracas: Gaceta Oficial N° 5.929

Ley para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial (2021) Caracas: 

Asamblea Nacional de la República de Venezuela



139

BIBLIOGRAFÍA GENERAL

Alderoqui, S. y Linares, M. (2019) El libro de visitantes del museo en las escuelas: 

un dialogo entre narrativas. Revista de investigación.

Arévalo, M. (2020) La tradición, el patrimonio y la identidad. Badajoz (España): 

Ediciones Tecnigraf

Barone, L. (2007) Escuela para maestros. Montevideo: Editorial Cadiex Internacional 

Batllori, R. (1994) El estudio del media. Perspectiva escolar, núm. 18. París Casasola, 

L. (2018) Turismo y ambiente. México: Editorial Trillas

Chartier, R. (2007) El mundo como representación. Historia Cultural: entre 

prácticas y representación. Madrid: Editorial Gedisa

Constitución de la República Bolivariana de Venezuela (1999) Caracas: Gaceta

Oficial N° 36.680

Delgado, F. (2004) Cultura, currículum educativo e identidades sociales: elementos 

para una discusión necesaria a partir de la reivindicación del sujeto. Presente y 

Pasado. Revista de Historia. ISSN: 1316-1269. Año 9. Volumen 9. N° 1. Enero- 

Junio pp. 153-161. Venezuela

Dolan, A. y García, M. (2012) Dirección por valores. México: Editorial Mc Graw 

Hill

Documento Ley Plan de la Patria (2019) Plan de la Patria 2019-2025. Caracas 

Dewey, J. (1987) Filosofía de la educación. Madrid: Ediciones Gumilla

Ecured (2012) Axiología. Disponible en http//:google.com.ve (Consulta 25 de 

mayo, 2024)

Fariña, M. (2005) Identidad y cultura entre lo global y lo local. Negociando un 

Modus Vivendi. Politika. Revista de Ciencias Sociales. N° 1. Madrid: Universidad 

Carlos III



140

Ferrater, M. (2011) Filosofía de la Educación. Madrid: Editorial Eunsa

Forteza, M. (2012) El papel de los museos en las redes sociales. Biblios: Revista de 

Bibliotecnología y Ciencias de la Información, 48. 31-40

Freire, P. (2009) La educación como práctica de la libertad. México: Editorial Siglo 

XXI

García, A. (1999) La exposición como medio de comunicación. Madrid: Ediciones 

Akal

García, A. y León, N. (2014) Los museos como recurso didáctico en la enseñanza 

de la historia en educación primaria. México: Universidad Pedagógica Nacional 

González, O. (2007) Estrategias para entender la cultura popular. Quito: Editorial 

Abya-Yala

Guerrero, P. (2008) La cultura. Estrategias conceptuales para entender la identidad, 

la diversidad, la alteridad y la diferencia. Quito: Ediciones Abya-Yala

Guerrero, P. (2016) La cultura. Estrategias conceptuales para entender la identidad, 

la diversidad, la alteridad y la diferencia. Quito: Ediciones Abya-Yala

ICOM (2018) Conceptualización de museo. [Disponible en hitps://icom.museum/ 

wp-content/uploads/2019/MDPP (Consulta, diciembre 2018)

Izquierdo, F. (2021) Educar en valores. Buenos Aires: Editorial Santillana

Jones, G. y George, J. (2013) Administración contemporánea. México: Editorial Mc 

Graw Hill

Kiyoshi, M. (2007) Teoría de la tradición. Barcelona (España): Editorial Laurencio, 

G. (2009) Identidad Cultural. Barcelona (España): Editorial Gedisa Laval, M. (2014) 

Formación permanente del profesorado. México: Editorial Trillas

Leite, L. (1989) Cultura de identidad operaria. Brasil: Universidad de Río de Janeiro 

Lengwinat, K. (2013) Manifestaciones musicales religiosas. Caracas: Ediciones 

Celarg-Uneartes



141

Ley Orgánica de Cultura (2014) Decreto N° 1.411. Gaceta Oficial Extraordinaria de

la República Bolivariana de Venezuela N° 6.154

Ley Orgánica de Educación (2009) Caracas: Gaceta Oficial N° 5.929

Ley para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial (2021) Caracas: 

Asamblea Nacional

Liarte, M. (2009) Estudio de la cultura. Madrid: SGEL

Lozada, F. (2002) Análisis crítico de las nociones de contexto y significación, sus 

aportes al estudio de los fenómenos culturales de calidad folklórica. Cuadernos FH 

y CS-UNIv, Nro.18: 265-273. ISSN 037371471. Argentina

Lovera, J. (2020) Gastronomía venezolana. Madrid: Ediciones Paulinas

Maceira, L. (2008) Los museos en la educación de personas jóvenes y adultas. 

Revista Interamericana de Educación de Adultos, 30(1),47-76. ISSN: 0188-8838. 

Disponible en: https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=457545098002 (Consulta 

9 de Abril de 2022).

Madrazo, M. (2005) Algunas consideraciones en torno al significado de la tradición. 

Revista Contribuciones desde Coatepec. México: Universidad del Estado de 

México. Malgesini, G. y Jiménez, C. (2012) Guía de conceptos sobre migraciones, 

racismo e interculturalidad. Madrid: Ediciones La Cueva del Oso

Melucci, A. (2019) Identidad y cultura. Madrid: Editorial Síntesis

Milán, T. (2008) Para una teoría de la cultura. Chile: Editorial Universidad Arturo 

Prat

Miller, F. (2013) Convivencia y resolución de conflictos. Bilbao (España): Ediciones

Deusto

Morales, I. y Freitag, V. (2017) Los museos en el siglo XXI: nuevos retos, nuevas 

oportunidades. Quito: MC Producciones S.A.

Noriega, J., Rodríguez, C. y Grubils, S (2009) La Psicología Social y el concepto de 



142

Cultura. Revista Psicología & Sociedade. Año |, núm. 21 Cataluña (España) Núñez, 

D. y Sánchez, M. (2001) Antecedentes de la Cultura Popular Tradicional o Folclore 

en Venezuela. Revista Omnia 17 (01) enero-abril. Maracaibo: Universidad del Zulia

Ortiz, R. (2020) Fiestas y tradiciones venezolanas. Madrid: Ediciones Paulinas 

Pacheco, M. (2019) Museos-Enseñanza. Yo soy un museo. Madrid:	P r i m e r a 

Biblioteca.

Pagés, J. (2015) La educación política y la enseñanza de la actualidad en una sociedad 

democrática. Educação em Foco, 19(3), 17-34. Brasil.

Pereira, L. (2000) El sentido de los museos (Estudio sobre las representaciones 

de los museos y antropológico en Maracaibo y los Puertos de Altagracia. Edo. 

Zulia-Venezuela). Boletín Antropológico Nº 50. Septiembre - Diciembre 2000, 

ISSN: 1325-2610. Centro de Investigaciones Etnológicas - Museo Arqueológico - 

Universidad de Los Andes. Mérida

Pérez, A. (2012) Formación de formadores. Madrid: Editorial La Muralla Pérez, M. 

(2008) Revisión de la noción de cultura. Madrid: Editorial Popular

Ramírez, M. (2003) Venezuela: repeticiones y rupturas. La reconquista de la 

convivencia democrática. Caracas: Club de Roma

Rosales, F. (2008) Enciclopedia cultural. México: Fondo de Cultura Económica Ruiz, 

J. (2005) Creer y crear. El patrimonio cultural en la encrucijada de la globalización. 

Cádiz (España): Ed Servicio de Publicaciones de la Universidad de Cádiz.

Sabatini, D. (2014) Museos virtuales: educación interactiva. Huelva (España): 

Universidad de Huelva

Sambarino, M. (2020) Identidad, tradición y autenticidad. Tres problemas de 

América Latina. México: Editorial Siglo XXI

Santamaría, R. (2008) La competencia sociocultural en el aula de español L2/L6: 

una propuesta didáctica. Tesis Doctoral. Getafe (España): Universidad Carlos 



143

III Santiago, J. (2011) El desarrollo de valores sociales. Buenos Aires: Editorial 

Granica Schiller, M. (1990) Ética de los valores. Madrid: Editorial Ariel Educación 

UNESCO-PNUD (2005) ¿Qué es la identidad? Madrid: Autor

Urdaneta, O. (2012) Juegos tradicionales venezolanos. Madrid: Ediciones Paulinas 

Vargas, K. (2008) Diversidad cultural. Revisión de conceptos y estrategias. Cataluña 

(España): Instituto de Educación Continua. Universidad Pompeu Fabra

Vargas, D. y Sanoja, A. (2016) Aportes culturales y deculturación. Madrid: Editorial 

Alianza

Viñarás, M. et al (2010) La comunicación corporativa de los museos en España a 

través de la comunicación 3.0: cuatro años de evolución comunicativa en la Red. 

Comunicación presentada en el II Congreso Internacional de Comunicación 3.0. 

Salamanca, España

Zaragoza, R. (2014) Los valores en la educación. Barcelona (España): Ediciones 

Gedisa

Fundación Ediciones Clío 
        Agosto de 2025




	AGRADECIMIENTOS
	PRÓLOGO
	INTRODUCCIÓN
	LECCIÓN
	1.1.1. Consejo Internacional de Museos (ICOM)
	1.1.2. Consejo Internacional de Monumentos y Sitios (ICOMOS)
	1.1.3. Fundación Museos Nacionales de Venezuela (FMN) 
	1.1.4.	Museología
	1.1.5. Tipos de museos
	1.1.6. Tipología de museos
	1.2. Museos y educación.
	1.3. Vinculación museo-escuela.

	LECCIÓN
	REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS.
	1.5. Incidencia del museo en el desarrollo de las áreas de aprendizaje.
	1.6. Museo y comunicación.
	1.7.	Museos de Venezuela.
	1.8. Museo Comunitario.
	1.9. Museo Virtual.
	1.10. Museo vs Galería: Una Distinción Crucial en el Mundo del Arte y la Cultura 

	LECCIÓN
	REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS.
	2.1.1	Patrimonio histórico y artístico de la nación.
	2.2. Patrimonio Cultural.
	2.1.1. Tipos de Patrimonio Cultural.
	3. Funciones del Patrimonio: Sociopolítica, cognitiva
	4. Relevancia del Patrimonio Cultural en la Enseñanza

	LECCIÓN
	REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS.
	4.2. Filosofía y Educación
	4.3. Axiología
	4.4. Valores Culturales

	LECCIÓN
	REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS.
	5.2. Tipos de cultura.
	5.3. Identidad Cultural.

	LECCIÓN
	REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS.
	6.2.	Rescatar la tradición.
	6.3. Visita a los sitios emblemáticos desconocidos de la comunidad.
	6.4. Divulgación del museo como herramienta para el rescate y la difusión del patrimonio cultural.

	LECCIÓN
	BIBLIOGRAFÍA GENERAL
	REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS.
	Ley Orgánica de Educación (2009)49
	Ley para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial (2021)50
	Ley Orgánica de Cultura (2014)51


