P& 746 Nagya Munenori

HEIHO
KADENSHO
%%%ﬁ%

Libro de las Ensenanzas Familiares
sobre el Arte de |a Estrategia

f \ Ediciones
l@\ Cl Edicion, traduccién y Prélogo
10 Dr. Jorge Fymark Vidovic Lépez



Yagyu Munenori

HEIHO KADENSHO

Libro de las Ensenanzas Familiares sobre el Arte de
la Estrategia

Edicidn, traduccién y Prélogo.
Dr. Jorge Fymark Vidovic Lépez

Fundacion Ediciones Clio

Maracaibo, 2025



Heiho Kadensho. Libro de las Ensefianzas Familiares sobre el Arte de la Estrategia
Yagyu Munenori (autor).

N
Edi(iiones
<2 Clio

@ Fundacion Ediciones Clio
Noviembre de 2025

Maracaibo, Venezuela
12 edicion

ISBN:

Disefio de portada: Janibeth Maldonado
Diagramacion: Julio César Garcia Delgado

©2025, Dr. Jorge Fymark Vidovic Lopez y Ediciones Clio. Todos los derechos reservados para la
traduccion y los materiales editoriales de la presente edicion, publicada en esta coleccion.exclu-
siva responsabilidad de los autores

Fundacion Ediciones Clio



Fundacion Ediciones Clio

El Heiho Kadensho, escrito en el Japén del siglo XVII por Yagya Mu-
nenori, es uno de los textos mas profundos y sutiles jamds dedicados al
arte del combate y a la formacion del cardcter. Aunque nace del mundo
de la espada, su verdadero territorio es el de la mente: cémo percibe, de-
cide y acttia el ser humano ante la presion, el conflicto y la incertidumbre.
Esta nueva edicién presenta una traduccion rigurosa y un estudio preli-
minar que sitdan la obra en su contexto histérico, filosofico y espiritual,
mostrando cémo Munenori articulé un modelo de autocultivo que com-
bina la disciplina marcial con la claridad interior promovida por el Zen.

Lejos de ser un manual técnico, el Kadensho funciona como un es-
pejo donde el lector descubre el origen de sus movimientos —fisicos y
mentales— y la raiz de sus decisiones. A través de ensefanzas, metéforas
y advertencias, el autor revela un modo de mirar la realidad en el que la
eficiencia, la serenidad y la lucidez se convierten en un tnico gesto. Esta
edicidon busca ofrecer al lector contempordneo una puerta de acceso
limpia, fiel y exigente a uno de los textos fundamentales de la tradicion
japonesa sobre la via, la estrategia y el dominio de uno mismo.

Dr. Jorge Fymark Vidovic Lépez
https://orcid.org/0000-0001-8148-4403
Director Editorial

https://www.edicionesclio.com/

Fundacion Ediciones Clio



Fundacion Ediciones Clio



Prélogo

Hay libros que nacen del deseo de comprender el mundo y otros que
brotan de la necesidad de comprenderse a uno mismo. El Heihi Kadens-
ho pertenece a esta segunda naturaleza. Aunque hable de la espada, no
es un tratado técnico; aunque su autor formara a los hombres més pode-
rosos de su tiempo, no es un manual militar. Es, ante todo, un espejo: un
espacio donde el lector puede ver la raiz de sus movimientos, el origen de
sus decisiones y el estado real de su espiritu. Munenori no ensefia cémo
vencer; ensefia como ver, como desentrafar la fuente interior de todo

conflicto antes de que éste tome forma.

Para comprender la profundidad de este texto conviene recordar el
momento en que fue escrito. Japon acababa de dejar atras mas de un siglo
de guerras civiles y se adentraba en la estabilidad del régimen Tokugawa.
La espada, que habia sido instrumento de supervivencia, corria el riesgo
de convertirse en un simbolo vacio para un guerrero transformado en
burdcrata. En esa transicion, en ese instante donde la violencia cesa pero
la mente atin recuerda el filo, surge el Heiho Kadensho. Munenori inten-
ta responder a una inquietud decisiva: ¢qué significa ser guerrero cuan-
do la guerra ha desaparecido?, ¢coémo mantener disciplina, vigilancia y
claridad en un mundo donde ya no se desenvaina la espada?

El autor procede de una tradicién marcial excepcional: la escuela Ya-
gyt Shinkage-rya, heredera del genio de Kamiizumi Nobutsuna, quien
transformo la esgrima en un arte de percepcién mis que de fuerza. Su
principio esencial —“la victoria surge del vacio”— marcé el linaje Yagya
y molded la filosofia de Munenori. Para esta escuela, la verdadera apertu-
ra no es fisica, sino mental; la técnica suprema no consiste en atacar, sino
en ver. La espada no corta por su filo, sino por la claridad del espiritu que
la sostiene. Este énfasis en la percepcion distingue a la Shinkage-rya de

5
Fundacion Ediciones Clio




Heihd Kadensho. Libro de las Ensefianzas Familiares sobre el Arte de la Estrategia

otras tradiciones, y permite entender por qué en Munenori la préctica
marcial se convierte en una disciplina ética y psicoldgica.

Munenori, maestro de tres shogun, entendié que el combate del fu-
turo no serfa una cuestion de vida o muerte en el campo de batalla, sino
un enfrentamiento mds sutil: el que se libra en la mente, en el cardcter
y en las decisiones que gobiernan a otros. Su relaciéon con el monje Zen
Takuan S6ho reforzé esta vision. Ambos compartian la certeza de que
la mente atada —a la ira, al miedo, al deseo de victoria o a la obsesiéon
técnica— es derrotada antes de mover un solo paso. Asi, el Kadensho se
convierte en una gufa para actuar sin rigidez, sin fijacién, sin turbulen-
cias interiores: una forma de gobernar la propia percepcién para que la
accion surja justa, precisay sin error.

La estructura del tratado —Ia espada que mata, la espada que da la
viday la no-espada— revela un mapa interior del espiritu. En la primera,
el combate refleja la confusion de la mente: quien desea ganar o teme
morir pierde la capacidad de ver y acttia con torpeza. En la segunda, la
espada se convierte en instrumento de correccion: el guerrero preserva
la vida porque percibe el error antes de que el conflicto estalle. En la
tercera, la espada desaparece: el maestro ya no necesita armas porque su
percepcion es tan clara que el enfrentamiento se disuelve antes de nacer.
Estas tres etapas no describen técnicas, sino grados de libertad interior.

El Kadensho también desarrolla una comprension profunda del rit-
mo, la distancia y la percepcidn. El maai —Ia relacién entre tiempo, es-
pacio y oportunidad— se interpreta como la capacidad de situarse de
manera exacta ante la vida. La percepcion es el arte de ver la intencién
antes del movimiento, tanto en el adversario como en uno mismo. La
claridad del corazén, finalmente, constituye la fuente de toda accién
correcta: una mente transparente refleja la realidad sin distorsionarla y
permite actuar sin error. De este modo, el combate se convierte en una
metafora de la mente: toda derrota surge de una confusion previa; toda
accion lucida nace de un espiritu en calma.

Estas ensefianzas, lejos de pertenecer unicamente al Japén del siglo

XVII, dialogan directamente con nuestra vida contemporanea. En un
mundo saturado de estimulos, donde el conflicto aparece en la prisa, en

6
Fundacion Ediciones Clio




Yagyd Munenori

las relaciones o en la incertidumbre del porvenir, la claridad que pro-
pone Munenori es una herramienta de lucidez. Su tratado puede leerse
como un manual de liderazgo, una guia de autoconocimiento, un arte
del manejo del conflicto o una disciplina mental orientada a actuar sin
ansiedad ni rigidez. La espada desaparece, pero lo que revela —la mente
transparente— sigue siendo imprescindible.

Leer el Heiho Kadensho es aceptar un desafio: ver sin deformaciones,
actuar sin torpeza, cortar sin violencia, dejar de sostener aquello que nos
ata. Cada pagina invita a un gesto inhabitual: detenerse, respirar, obser-
var. No es un texto para ser leido con prisa; cada frase exige un silencio
previo y un espacio interior donde su sentido pueda asentarse. Si se lee
asi, con el espiritu abierto y la mente serena, este tratado se revela no
como un documento del pasado, sino como un camino vivo hacia la cla-
ridad, una forma de vivir sin necesidad de espada.

Dr. Jorge Fymark Vidovic Lépez
Ediciones Clio

7
Fundacion Ediciones Clio







La espada que mata. (Satsujin
no Tachi -3 A7)

En el Camino de la espada, lo primero que debe comprenderse es
la naturaleza del peligro. La espada mata porque corta, porque abre el
cuerpo del adversario y porque pone fin a la vida en un instante. Esa es

su funcién mas baja y evidente. Quien solo aprende a herir o destruir no
ha alcanzado todavia el verdadero sentido del heibo (F£i&) .

El practicante comun se aferra al filo y cree que su fuerza reside tni-
camente en la violencia. Pero el maestro sabe que la espada que mata es
también la que puede perder el control. Cuando el corazén se tensay la
mente se llena de ira, orgullo o miedo, la espada se vuelve torpe, pesa-
da e impredecible. La muerte surge entonces no por claridad, sino por
confusién.

La espada que mata exige un espiritu vacio y alerta. No se trata de
cortar por impulso, sino de ver con nitidez: el movimiento del otro, su
intencion, su respiracion, su postura, su error. La muerte ocurre porque
se ha percibido la apertura, el descuido o la rigidez del adversario. Cortar
no es un acto de furia, sino de comprensidn.

Siel hombre se precipita, pierde. Si duda, pierde. Si se aferra ala vida,
pierde. Si se aferra a la victoria, también pierde. La espada actta correc-
tamente solo cuando el corazén estd libre tanto del deseo de matar como
del deseo de sobrevivir. En ese estado, el cuerpo se mueve por si mismo
y corta sin esfuerzo.

Cuando la mente se nubla, incluso un golpe favorable se vuelve in-
util. Cuando esta clara, una accién minima contiene la fuerza suficiente
para destruir al adversario. Por eso, la esencia de la espada que mata no
estd en el filo, sino en la ausencia de obstrucciones interiores.

El guerrero debe comprender que matar es, en cierto sentido, una

derrota del Camino mas alto. Si el adversario ha llegado al punto en que
debe ser destruido, significa que no se previd a tiempo el peligro, no se

9
Fundacion Ediciones Clio




Heihd Kadensho. Libro de las Ensefianzas Familiares sobre el Arte de la Estrategia

corrigid su error y no se disolvid la raiz del conflicto. La espada que mata
es el tltimo recurso, nunca la primera eleccién.

Aun asi, cuando el orden del mundo esta en riesgo, cuando la maldad
se levanta o cuando la vida del inocente peligra, el guerrero debe cortar
sin vacilacién. La duda en esos momentos es una traicién al deber. Pero

incluso entonces, el corte debe nacer de la claridad, no del odio.

Matar con la espada es cortar la vida del otro. Pero si ese corte nace
de la rectitud, no procede de emociones bajas, sino de la responsabilidad
de impedir un dafio mayor. La espada que mata debe usarse con plena
conciencia de su peso. No es un acto glorioso, sino una carga.

La muerte, en el Camino, no es una victoria, sino una consecuencia.
Elverdadero dominio consiste en ver el origen del conflicto antes de que
tome forma. Cuando esta visién no es posible y la violencia irrumpe, la
espada que mata debe emplearse con precision: sin exceso, sin brutali-
dad, sin disfrute, sin rencor.

Asi, el guerrero comprende que el filo que hiere es también un espejo.
Si el corazdn estd turbio, la espada serd torpe. Si esta limpio, la espada
cumplird su deber sin desviarse. Este es el fundamento de la primera en-
senanza del Kadensho.

La comprension de la espada comienza cuando el guerrero reconoce
que el peligro no reside solo en el adversario, sino también —y sobre
todo— en su propia mente. La percepcidn distorsionada es mas letal
que cualquier filo; un solo error nacido de la confusién basta para perder
la vida. Por esa razén, el primer enemigo del practicante es su agitacién
interior.

El adversario se manifiesta en su postura, en su respiracion, en el peso
de sus pasos, en la tension de su hombro, en la rigidez de su mirada. Pero
mas sutil atn es el adversario interno: la duda, el deseo de mostrar ha-
bilidad, la prisa por vencer, el miedo a perder. Quien combate sin haber

vencido estas sombras lucha a ciegas.

Para ver con claridad, el guerrero debe estudiar el instante. La aper-
tura del oponente no es un punto fijo, sino una variacién imperceptible
en el flujo de su movimiento. La oportunidad surge entre respiraciones,

10
Fundacion Ediciones Clio




Yagyd Munenori

entre parpadeos, entre pensamientos. Para percibirla, la mente debe per-
manecer calmada y flexible.

Si se observa demasiado, uno se vuelve lento. Si se observa demasia-
do poco, uno se vuelve torpe. La visién correcta no es excesiva ni insu-
ficiente: es como la superficie tranquila de un estanque que refleja sin
distorsion lo que tiene delante. Esta mente clara es indispensable para la
espada que mata.

En el combate, muchos creen que la victoria se alcanza atacando con
impetu. Pero el ataque precipitado, sin comprender la intencién del ad-
versario, conduce a la derrota. La verdadera espada no se precipita: entra
cuando el otro ya ha perdido la capacidad de ver; corta cuando el otro
esta atado a su propia accion.

El flujo del conflicto se decide antes del choque de los sables. El gue-
rrero debe sentir el vacio y la plenitud en el cuerpo del otro: dénde su
energfa se acumula, dénde se dispersa. Alli donde hay rigidez, hay derro-
ta; donde hay exceso de fuerza, hay apertura. La accién correcta consiste
en penetrar ese vacio antes de que el adversario sea consciente de él.

No hacen falta grandes movimientos. Un minimo ajuste puede quebrar
la rafz de la intencién del otro. Cuando se ha penetrado en su ritmo, su téc-
nica se desmorona, su fuerza pierde direccion y su espada —por afilada que

sea— se vuelve inutil. Entonces, el corte ocurre como algo inevitable.

El guerrero debe cuidarse también de los enganos. El adversario
puede mostrar fuerza para ocultar debilidad, o debilidad para atraer al
avance temerario. Puede avanzar para forzar el retroceso, o retroceder
para atraer hacia una trampa. Quien no sabe leer estos cambios queda
atrapado enla apariencia.

Por eso, el corazén debe permanecer sin ataduras. Si uno fija su men-
te en un solo aspecto, pierde los otros. Si desea demasiado una apertura,
caerd en un engano. Si teme demasiado un ataque, abrira su propia de-
fensa. La mente debe moverse con libertad absoluta: ver todas las posi-
bilidades sin aferrarse a ninguna.

Cuando llega el momento de cortar, no debe existir duda. La espada
que mata actua en un solo pensamiento, sin divisién. Si la mente se di-

1
Fundacion Ediciones Clio




Heihd Kadensho. Libro de las Ensefianzas Familiares sobre el Arte de la Estrategia

. <« » [ » . . . .
vide entre “atacar” y “no atacar’, el cuerpo se paraliza. Si se divide entre
<« . . » <« » ./ . . . .
vivir” y “vencer”, la accidn pierde claridad. En ese instante, el adversario
penetra.

La esencia de esta ensefianza es que el acto de matar no puede sepa-
rarse del acto de ver. La espada sigue a la percepcion; la percepcion sigue
a la mente; la mente sigue al espiritu. Si el espiritu es confuso, la mente
se agita; si la mente se agita, la percepcion se nubla; si la percepcion se
nubla, la espada fracasa.

Aun asi, la espada que mata es apenas la puerta inicial del Camino. Es
necesaria para comprender la naturaleza del conflicto, pero no su culmi-
nacién. Quien se queda en este nivel permanece atado a la violencia y no
ha alcanzado la libertad interior.

La segunda ensenanza comienza cuando el guerrero comprende que
existe una espada que, pudiendo destruir, también puede preservar. Y
que la verdadera victoria, en muchos casos, consiste en evitar que la vio-
lencia nazca.

La espada que da la vida.
(Katsujin-ken — ;& A%l

La espada que da la vida es superior a la espada que mata. En la pri-
mera ensenanza, el guerrero comprendié la naturaleza del peligro y el
modo correcto de cortar. Pero esa comprensién, aunque necesaria, sigue
perteneciendo al nivel mas bajo del Camino: alli donde la espada hiere
y destruye, todavia existe ignorancia. Alli donde el conflicto se resuelve
con la muerte, atin no se ha alcanzado la raiz del heibo (F£3%).

La verdadera espada es la que protege. Su propdsito no es destruir,
sino impedir que la violencia surja innecesariamente. El guerrero que
domina esta ensefanza percibe el peligro antes de que tome forma, di-
suelve la intencién hostil antes de que se exprese y evita la desgracia no
solo para si mismo, sino para todos los implicados.

Cuando hablamos de “dar la vida”, no nos referimos a perdonar capri-

2
Fundacion Ediciones Clio




Yagyd Munenori

chosamente. Significa actuar de tal modo que la presencia del guerrero
restaure el orden sin necesidad de destruir. Un solo gesto, una palabra
exacta, un movimiento preciso o incluso la sola postura pueden devolver
al otro su claridad y evitar que el mal avance.

El maestro compara esta espada con la medicina. El buen médico no
espera a que la enfermedad devore el cuerpo: observa los signos tempra-
nos, corrige los pequenos desequilibrios y restaura la armonia antes de
que el peligro se manifieste. Del mismo modo, el guerrero percibe la raiz
del conflicto en su origen y la disuelve antes de que requiera ser cortada.

La espada que da la vida surge de un espiritu inmévil. El guerrero no
se precipita ni se deja arrastrar por el miedo, la ira o el deseo de demos-
trar habilidad. Su mente observa el movimiento del otro y ve su corazén.
Cuando detecta que la intencién hostil ain no ha madurado, actta para
detenerla mediante la palabra, el gesto, la mirada o la presencia.

Quien domina esta ensenanza tiene una vision mas amplia que la del
mero combatiente. No considera tnicamente su propia victoria, sino el
destino de todos: los inocentes, los subordinados, los cercanos y tam-
bién los adversarios. Sabe que matar puede resolver un instante, pero no
resuelve la rafz profunda del conflicto. La violencia perpetta la violen-
cia; la claridad la disuelve.

La espada que da la vida exige una comprensién profunda de la in-
tencion del otro. No basta observar sus movimientos: hay que mirar su
espiritu. Cuando el corazén del adversario esta confundido o arrastrado
por sus pasiones, el maestro lo corrige sin destruirlo. Su acto no es indul-
gencia, sino responsabilidad.

Esta correccién no siempre es suave. A veces, el guerrero debe de-
rribar al adversario sin herirlo gravemente; otras, debe interrumpir su
impulso; otras mas, debe ocupar la posicion favorable de modo que el
otro se vea obligado a desistir. Pero incluso en estas acciones fisicas, el
proposito no es matar, sino devolver la lucidez.

El error comun de quienes buscan dominar este nivel es creer que
consiste en evitar todo conflicto. Pero evitar desde el miedo no es vir-
tud: es otra forma de confusién. La verdadera espada que da la vida actiia

13
Fundacion Ediciones Clio




Heihd Kadensho. Libro de las Ensefianzas Familiares sobre el Arte de la Estrategia

cuando debe actuar. Corrige con firmeza cuando la firmeza es necesaria,
y con suavidad cuando la suavidad basta. El criterio brota de una mente
que ve el orden del mundo, no de una preferencia personal.

En esta ensefianza, el guerrero comprende que la fortaleza no es lo
contrario de la compasién. La compasién auténtica requiere firmeza:
firmeza para detener el mal, para enfrentar la injusticia, para corregir
sin vacilacién. La espada que da la vida no es débil: es mas fuerte que
la espada que mata, porque su fuerza surge de un orden mas profundo.

Cuando el maestro acta, quienes lo observan sienten calma. Su pre-
sencia disipa la confusién y restablece la armonia. No porque imponga
autoridad mediante la violencia, sino porque su espiritu no esta dividi-
do. La claridad de su mente es percibida por los demds, y esto ordena
aquello que estaba disperso.

El guerrero que domina esta espada vive sin arrogancia. No se enor-
. / . 14 14 M
gullece de evitar la muerte, pues sabe que el mérito no estd en él, sino en
el Camino. Acttia con naturalidad, sin buscar recompensa. Su propdsito
no es ser admirado, sino preservar la vida y mantener la armonfa.

Cuando este nivel se alcanza, el conflicto disminuye. Cuando se ol-
vida, la violencia surge. Asi, la espada que da la vida se convierte en el
puente hacia la enseflanza mas alta: la espada que no necesita ser desen-

vainada.

Sin espada. (Muto — #£7])

La ensefianza de “sin espada” es la culminacién del beihi (£Fi%). En
este nivel, la espada deja de ser un arma para convertirse en una com-
prension directa del mundo y del propio espiritu. Alli donde la espada
que mata aun actua dentro del conflicto, y donde la espada que da la vida
lo corrige desde su raiz, mutd lo disuelve incluso antes de que exista.

Quien alcanza este estado no depende del arma, ni de la fuerza, ni
de la destreza. Su poder nace de una percepcidn tan clara que el con-

14
Fundacion Ediciones Clio




Yagyd Munenori

flicto pierde forma antes de manifestarse. La accién adecuada surge sin
esfuerzo; el peligro, al no encontrar resistencia, no puede asentarse. El
adversario, al enfrentarlo, siente que no hay oposicion, que su intenciéon
se debilita y su voluntad se dispersa. Es como tratar de golpear el vacio.

El principio fundamental de 72u£6 es la ausencia de resistencia inte-
rior. Cuando uno se aferra a su posicién —ya sea a la idea de vencer, de
resistir, de preservar o de imponerse— el adversario encuentra un punto
de ataque. La rigidez de la mente crea rigidez en el cuerpo, y la rigidez
abre aperturas. Pero cuando la mente esté libre, no hay lugar donde el
otro pueda penetrar.

La victoria en este nivel no proviene del enfrentamiento, sino de la
no-colisién. El maestro se mueve sin oponerse, fluye con la accién del
otro y la conduce suavemente hacia su disolucién. El adversario siente
que sus movimientos son absorbidos por la nada; su ataque pierde fuer-
za porque no encuentra un blanco firme. En 7u19, la neutralidad vence
sin luchar.

«Qe » . . . .y . .y .
Sin espada” no significa ausencia de accién, sino accién sin forma
fija. El guerrero no anticipa ni evita, no ataca ni huye: simplemente ac-
) g p Yy
tta desde la claridad. Esta claridad surge de un estado en el que la mente
no se divide entre “yo” y “otro’, entre “golpear” y “ser golpeado”. Desde
esa unidad, el movimiento correcto aparece por si mismo, sin esfuerzo

y sin error.

La ensefanza afirma que quien se aferra a la espada es vencido por
quien no se aferra a nada. Esto no es un recurso metaférico: quien de-
pende del arma, depende también de las formas, de las técnicas, de las
estrategias. Quien depende de la percepcién, en cambio, estd siempre
antes que el adversario. Percibe la intencién antes de que tome forma y
la neutraliza antes de que se complete.

En “sin espada’, la lucha fisica pierde importancia. El verdadero com-
bate se decide en el instante previo al movimiento. Si el maestro percibe
la intencién antes de que la intencidn sea consciente, su sola presencia
modifica la accidn del otro. El adversario vacila: su energfa se dispersa'y
el conflicto se deshace. Asi se cumple la afirmacién de que el nivel mas
alto del heibo consiste en vencer sin fuerza.

5
Fundacion Ediciones Clio




Heihd Kadensho. Libro de las Ensefianzas Familiares sobre el Arte de la Estrategia

Este estado no se logra mediante técnicas secretas, sino eliminando
las obstrucciones del corazén. El miedo, la ira, el deseo de victoria, la
prisa, la duda o el orgullo enturbian la mente y la vuelven dependiente
de lo exterior. Mutd requiere una mente transparente, capaz de adaptarse
sin ser arrastrada.

El guerrero que alcanza este nivel posee una estabilidad inalterable.
En medio del peligro, su espiritu permanece imperturbable; en medio
de la confusion, su percepcion es clara. No se deja impresionar por ame-
nazas ni seducir por oportunidades ilusorias. Ve el flujo, no el instante
aislado; ve el todo, no la parte.

Cuando se encuentra frente a un adversario, no proyecta hostilidad
ni muestra intencién de lucha. Su neutralidad desconcierta. Su sereni-
dad disuelve la resoluciéon del otro. La espada que no se desenvaina es
mds poderosa que la espada que corta, porque actua sobre la raiz del
conflicto y no sobre su manifestacién externa.

Esta ensenanza es también un camino para la vida. El hombre que
vive sin espada vive sin tensiones innecesarias, sin resistencia interior,
sin choques inutiles. Su paso es ligero, su palabra es mesurada y su mente
estd en reposo. No porque evite los problemas, sino porque no se aferra
aellos.

Muto es, en esencia, libertad:
libertad frente al miedo,

frente al deseo,

frente a la violencia,

frente a la necesidad de imponerse.

Quien posee esta libertad acttia de manera perfecta en cualquier
circunstancia.

Con esta ensefanza culmina el Heibo Kadensho:
cuando la espada desaparece, el espiritu se vuelve invencible.

16
Fundacion Ediciones Clio




Epilogo. La claridad como
camino en tiempos de
confusién

El Heiho Kadensho naci6 en un Japén que habia dejado atrds la gue-
rra, pero no la inquietud interior. Los samurdis ya no se enfrentaban a
ejércitos enemigos, sino a algo mads sutil y persistente: la dispersion del
espiritu, la confusion del corazén, la pérdida de propésito. El peligro
ya no provenia del filo de una espada, sino de la incapacidad de ver con
claridad en medio de la paz.

En nuestro tiempo, ese desafio no ha desaparecido. Vivimos rodea-
dos de estimulos, exigencias y tensiones invisibles que saturan la percep-
cién y debilitan la presencia interior. La espada que mata —la reaccién
impulsiva, la agresividad, el miedo que se disfraza de fuerza— sigue vi-
gente. La espada que da la vida —Ia capacidad de corregir sin destruir,
de actuar sin herir— sigue siendo un ideal dificil. Y la no-espada —ese
estado donde el conflicto se disuelve antes de nacer— contintia siendo
el mayor reto de la vida humana.

Lo que Yagyt Munenori enseid a principes y gobernantes del perio-
do Edo conserva su poder hoy porque no depende del contexto militar,
sino de la condicién humana. Nos recuerda que toda violencia comienza
como una confusién previa, que todo error nace en la mente antes de
manifestarse en el cuerpo, y que toda accién verdaderamente justa brota
de un corazén libre de fijaciones.

La conquista exterior —¢éxito, influencia, reconocimiento— es se-
cundaria frente a la conquista interior: la victoria sobre el propio miedo,
sobre el exceso de deseo, sobre la rigidez que nos ata a lo que creemos
ser. El dominio real no consiste en imponerse a los demds, sino en no

17
Fundacion Ediciones Clio




Heihd Kadensho. Libro de las Ensefianzas Familiares sobre el Arte de la Estrategia

ser arrastrado por las fuerzas desordenadas que surgen dentro de uno
mismo.

El Heiho Kadensho invita a practicar esta lucidez. No propone téc-
nicas secretas, sino un modo de estar en el mundo: ver antes de actuar,
actuar sin tension, moverse desde la claridad, no desde la reacciéon. En
un tiempo donde el ruido es constante y la prisa se ha vuelto norma, esta
ensefianza es mds necesaria que nunca.

Quizd la  mayor leccion  del  tratado sea  esta:
cada uno de nosotros lleva una espada invisible, una espada que corta
intenciones, decisiones y caminos. Podemos usarla para herir, para pro-
teger o para disolver el conflicto antes de que aparezca. Podemos vivir
atados a ella 0 podemos dejarla caer. Podemos luchar contra el mundo o
podemos aprender a movernos sin resistencia.

Vivir “sin espada” no significa renunciar; significa no aferrarse. Signi-
fica actuar con claridad incluso cuando el entorno es incierto. Significa
no convertirse en adversario de uno mismo.

Si este libro logra, aunque sea por un instante, que el lector vea con
un poco mas de nitidez, que actiie con un poco mds de serenidad, que
respire antes de reaccionar o que renuncie a un impulso innecesario, en-
tonces su espiritu sigue vivo. Y en ese gesto silencioso —en esa no-espa-
da— se revela la verdadera fuerza del Camino.

18
Fundacion Ediciones Clio




Notas sobre las fuentes

La presente traduccion del Heiho Kadensho se ha realizado a partir de
un trabajo comparativo entre diversas ediciones japonesas y las princi-
pales traducciones occidentales. Como base textual se empled la edicion
de Iwanami Bunko, considerada la mas filolégicamente estable dentro
del corpus del japonés clasico, cuyo aparato critico permite identificar
lecturas alternativas y resolver ambigiiedades propias del estilo del siglo
XVII. Este texto se cotejé con la versién en japonés moderno preparada
por Watanabe Makoto para PHP, que clarifica giros arcaicos sin alterar
la arquitectura conceptual del original. La confrontacién entre ambas
permitié establecer un eje de trabajo sélido desde el que reconstruir el

sentido doctrinal de cada seccién.

En paralelo, se consultaron sisteméticamente las traducciones ingle-
sas de referencia, especialmente la realizada por William Scott Wilson
(The Life-Giving Sword) y la de Thomas Cleary (Soul of the Samurai).
Aunque sus interpretaciones difieren en matices filoséficos y en la elec-
cién terminoldgica, su lectura conjunta ofrece un marco ttil para com-
prender los pasajes donde convergen heiho, psicologia del combate y
pensamiento zen. Estas versiones no se adoptaron como modelo, pero
si funcionaron como espejos criticos que permitieron comprobar con-
sistencia conceptual, detectar posibles interferencias culturales y evitar
soluciones de traduccidn que alteraran el sentido original.

Las ediciones en castellano actualmente disponibles fueron igual-
mente revisadas, no para establecer dependencias, sino para situar esta
traduccién dentro de la tradicién hispanohablante. Su consulta ayudé a
identificar decisiones terminoldgicas consolidadas —como espada gue
da la vida o no-espada— y a evaluar la pertinencia de mantener o reno-
var ciertos términos. Sin embargo, se opté por un enfoque independien-

9
Fundacion Ediciones Clio




Heihd Kadensho. Libro de las Ensefianzas Familiares sobre el Arte de la Estrategia

te, retornando siempre al japonés para definir el significado preciso de
expresiones técnicas como maai, mushin, katana no kokoro o kokoro no
utsuroi, cuyo valor doctrinal excede las soluciones simplificadas que a
veces aparecen en otros idiomas.

Uno de los aspectos més delicados de la traduccién fue el tratamiento
del japonés clasico, un registro donde la sintaxis eliptica, la economia
verbal y la ambivalencia semantica permiten multiples interpretaciones.
Para resolver estos pasajes se aplicé un criterio doble: por un lado, fi-
delidad conceptual estricta respecto al texto fuente; por otro, claridad
expresiva en castellano sin afadir explicaciones ajenas al estilo de Mune-
nori. Cuando la literalidad atentaba contra la comprensién, se prefiri6
una reformulacién que preservase el contenido doctrinal antes que los
accidentes gramaticales. Cada intervencion se apoyé en la comparacion
entre ediciones japonesas, evitando decisiones arbitrarias.

En los segmentos donde Munenori dialoga de manera implicita con
la tradicién zen —especialmente con Takuan S6ho y su Fudichi shin-
myoroku— se procuré mantener el tono de sobriedad conceptual pro-
pio de ambos. Las referencias al vacio, a la mente sin fijacion o al ritmo
interior del adversario se tradujeron atendiendo tanto a la semantica del
japonés como al marco filos6fico que las sostiene. Cuando un término
adquiria capas doctrinales imposibles de traducir en una sola palabra, se
opté por mantenerlo en su forma romanizada y glosarlo inicialmente,
permitiendo que el lector siga su trayectoria conceptual a lo largo del
texto.

El resultado final aspira a ofrecer una versiéon que respete la preci-
sién del original y, al mismo tiempo, permita al lector contemporaneo
acceder a su profundidad sin obsticulos lingtiisticos. Mds que trasladar
palabra por palabra, esta traduccién busca transmitir la manera en que
Munenori piensa: la claridad como método, la percepcién como nucleo
delaaccién yla espada como metafora del gobierno interior. Sila voz del
maestro llega al lector con nitidez, si el ritmo de sus imdgenes se percibe
sin opacidad, puede afirmarse que el trabajo de traduccién ha cumplido
su cometido fundamental.

20
Fundacion Ediciones Clio




Referencias

Fuentes primarias (ediciones japonesas)
Yagyi, M. (1985). FEREE: (FHIER LA B 3 (Watanabe,
L., Ed.). Iwanami Shoten.

Yagyii, M. (2012). $TiR EEARITE (Watanabe, M., Trad. y Ed.).
PHP Kenkyujo.

Traducciones

Traducciones al inglés
Yagyu, M. (2012). The life-giving sword: Secret teachings from the house
of the shogun (Wilson, W. S., Trad.). Shambhala Publications.

Cleary, T. (2014). Soul of the samurai: Modern translations of three clas-
sic works of Zen & Bushido. Tuttle Publishing.

Traducciones al castellano consultadas

Yagyt, M. (2023). Heiho Kadensho. El camino de la espada: Estrategias
de samurai para el dia a dia (Tucci Romero, B., Trad.). Ediciones
Libreria Argentina.

Yagyt, M. (s. f.). Escritos familiares sobre el arte de la estrategia (Tucci,
N., Trad.). Editorial Vacuo.

Estudios y contexto histérico-doctrinal

Hurst, G. C. (1998). Armed martial arts of Japan: Swordsmanship and
archery. Yale University Press.

De Lange, W. (s. f.). Estudios sobre Yagyii Shinkage-ryii y la cultura bushi

[Serie de monografias]. Japan Library.

21
Fundacion Ediciones Clio




Heihd Kadensho. Libro de las Ensefianzas Familiares sobre el Arte de la Estrategia

Takuan, S. (2012). The unfettered mind: Writings of the Zen master to
the sword master (Wilson, W. S., Trad.). Shambhala Publications.

Autor desconocido. (s. £.). Yagyi Munenori y el Heiho Kadensho [Ensayo
en PDF]. Kenshinkan Badajoz.

22
Fundacion Ediciones Clio




Glosario de términos japoneses

Heihd (&%)
Traduccién: método del guerrero; arte de la estrategia.
Definicién:No se refiere tnicamente a técnica militar, sino a la inte-
gracion entre percepcion, claridad interior y accién correcta. Es el fun-

damento del pensamiento de Yagyt Munenori: un camino de gobierno
interior.

Katsujin-ken (& A#l)
Traduccidén: la espada que da la vida.
Definicién: Segundo nivel del heibo. No busca destruir, sino corre-

gir, prevenir el conflicto y preservar la armontia. Es la espada que actta
desde la responsabilidad, no desde la violencia.

Maai (A& LY)

Traduccién: distancia y oportunidad; intervalo adecuado.
Definicién: Relacion entre espacio, tiempo y ritmo entre dos adversa-
rios. En Munenori, también es una metafora para la distancia correcta
ante los problemas y las circunstancias de la vida.

Muto (#7])
Traduccidn: sin espada.

Definicién: Culminacién del Camino. No significa ausencia de ac-
cién, sino accidn sin rigidez. Estado en el que la percepcidn es tan clara
que el conflicto se disuelve antes de manifestarse. Representa la libertad
interior absoluta.

23
Fundacion Ediciones Clio




Heihd Kadensho. Libro de las Ensefianzas Familiares sobre el Arte de la Estrategia

Mushin (i)
Traduccidén: mente sin mente; ausencia de fijacion.

Definicién: Estado mental libre de apego, miedo o deliberacién ex-
cesiva. La accién surge de manera natural, sin interferencias. Base del
zen y del heiho de alto nivel.

Satsujin no Tachi (3% A7)
Traduccidn: la espada que mata.

Definiciéon: Primer nivel del beibo. Describe el combate directo,
donde el peligro es real y la vida estd en juego. Representa la reaccion
impulsiva y el enfrentamiento inevitable, pero también el primer paso
hacia la comprensién del conflicto.

Seishin (¥&##)
Traduccidn: espiritu, mente, centro vital.
Definicién:
En el Kadensho, se refiere al ntcleo perceptivo del guerrero. Cuando

el seishin estd nublado, la espada pierde claridad. Cuando estd sereno, la

accion se vuelve precisa y sin esfuerzo.

Shin (i)
Traduccidn: corazén, mente, intencién profunda.

Definicién: Concepto clave para entender la accién correcta. El shin
determina la percepcidn; la percepcioén determina la accién. Munenori
insiste en que el corazon es el verdadero campo de batalla.

Tachi (7] / f=5)
Traduccidn: espada (general).

Definicién: En el contexto del Kadensho, se refiere no tanto al arma
fisica como al estado mental asociado a su uso. La espada es simbolo,
metafora y espejo.

24
Fundacion Ediciones Clio




Yagyd Munenori

Zanshin (&iD)
Traduccién: corazén que permanece; atencién continua.

Definicién: Estado de alerta serena después de la accion. No tension,
sino disposicién perceptiva. Es la continuidad del espiritu mds alla del
movimiento.

25
Fundacion Ediciones Clio







Ediciones

Clio

Publicacién digital de Fundacién Ediciones

Clio.
Maracaibo, Venezuela,
Diciembre de 2025




Mediante este c6digo podras acceder a nuesto sitio
web y visitar nuestro catalogo de publicaciones



FuNDACION EDICIONES CLIO

El Heiho Kadensho, escrito en el Japon del siglo XVII por Yagyt Muneno-
ri, es uno de los textos mas profundos y sutiles jamas dedicados al arte del
combate y a la formacion del cardcter. Aunque nace del mundo de la espada,
su verdadero territorio es el de la mente: como percibe, decide y actta el ser
humano ante la presion, el conflicto y la incertidumbre. Esta nueva ediciéon
presenta una traduccién rigurosa y un estudio preliminar que sittan la obra
en su contexto histérico, filoséfico y espiritual, mostrando cémo Munenori
articulé un modelo de autocultivo que combina la disciplina marcial con la
claridad interior promovida por el Zen.

Lejos de ser un manual técnico, el Kadensho funciona como un espejo
donde ellector descubre el origen de sus movimientos —fisicos y mentales—
y la raiz de sus decisiones. A través de ensefianzas, metéforas y advertencias, el
autor revela un modo de mirar la realidad en el que la eficiencia, la serenidad
y la lucidez se convierten en un tnico gesto. Esta edicidn busca ofrecer al
lector contemporaneo una puerta de acceso limpia, fiel y exigente a uno de
los textos fundamentales de la tradicién japonesa sobre la via, la estrategia y
el dominio de uno mismo.

Dr. Jorge F. Vidovic
Director Fundacién Ediciones Clio

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-8148-4403

Ediciones

Clio






