Bushido

Notas del Samurai

®E

ory el caracter

Traduccién del japonés, prélogo,
edicién y establecimiento del texto:
\ Dn Jorge Fymark Vidovic Lépez

{



Chomei, Musashi, Munenori, Yuzan, Tsunetomo

BUSHIDO
NOTAS DEL SAMURA|

RtE  FORE

Filosofia japonesa para la disciplina interior y el caracter

Edicion, traduccion y Prélogo.
Dr. Jorge Fymark Vidovic Lopez

Fundacioéon Ediciones Clio

Maracaibo, 2025



Bushido. Notas del Samurai
Filosofia japonesa para la disciplina interior y el caracter

N
TR . .
Do) Ediciones

2| Clio

Chomei, Musashi, Munenori, Yuizan, Tsunetomo (autores).
@ Fundacion Ediciones Clio
Noviembre de 2025

Maracaibo, Venezuela
12 edicion

ISBN:

Disefio de portada: Janibeth Maldonado
Diagramacion: Julio César Garcia Delgado

©2025, Dr. Jorge Fymark Vidovic Lopez y Ediciones Clio. Todos los derechos reservados para la
traduccién y los materiales editoriales de la presente edicion, publicada en esta coleccion.exclu-
siva responsabilidad de los autores



Fundacion Ediciones Clio

Bushido. Notas del Samurdi reine cinco obras esenciales del pensa-
miento japonés —Ho6joki, Dokkodo, Heiho Kadensho, Budo shoshins-
ha y Hagakure— que exploran la formacién ética y espiritual del ser
humano a través de la figura del samuri. Lejos de exaltar la violencia,
estos textos revelan una disciplina interior basada en la serenidad ante la
impermanencia, el desapego, la claridad mental, la rectitud cotidiana y la
resolucion del deber. A lo largo de siete siglos, sus autores muestran que
la verdadera batalla del guerrero ocurre dentro de si mismo y que sus prin-
cipios ofrecen una gufa vigente para vivir con autenticidad y propdsito.

Dr. Jorge Fymark Vidovic Lépez
https://orcid.org/0000-0001-8148-4403
Director Editorial

https://www.edicionesclio.com/






Indice general

Sentir el Bushido: la senda del guerrero como filosofia de vida. ......... 7
INELOAUCCION .vvvvirrirrrerrriirrnnrennrssessessssssssssessseseseeseeseessesesssssssssssssses 11

Principios del Samurdi. Antologia esencial de la filosofia japo-

nesa (siglos XIII-XVIII) ...cccourrerernnriesnsueresnsnssesnssesesnsssssnsseseansssseses 11
HOJOKI cvunnvvvvvnsersssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssossssssssses 15
D T3] 3 LR 37
Heiho Kadensho .......coiiviiinniininniininnnninniinininninncninninenn, 47
Budo shoshinshil.......cccoviiiiniininnininnininniiinnniniininenn, 67
Hagakure ..., 97
EPIlOZO cuvvviririnriiiriiiiniiiininiisiininnsisninsinenssnsnsssnssssessssens 156
Referencias...ccuininininininininisinsnsninsniiiss 159
Epilogo. El legado interior del guerrero.......ouuveeruneeernnneresunuenennns 161
Nota sobre los criterios de traduccion y edicion .....ceveeercreiresncsnnnene 165
Glosario de términos.......cceevueruesursunsrnsnsunsssssssssssssssessussessesnes 167

Fundacion Ediciones Clio






Sentir el Bushido: la senda del
guerrero como filosofia de vida

Julio César Garcia Delgado*

Hay libros que se leen como si fuera el transitar un camino; no por-
que conduzca a un destino claro, sino porque al recorrerlos, sentimos el
cambio de ritmo en nuestro interior, a veces sin saber qué pero lo senti-
mos. Esta antologia de textos, sin duda, pertenece a esta estirpe de obras
que no solo buscan ensenar una doctrina, sino también resulta en una
invitacién a un modo de habitar el mundo, de vivir nuestra existencia.
La figura del samurai se libera de sus estereotipos de guerrero con ka-
tana, mostrando su faceta mas intima: la de un ser humano en didlogo
permanente con su propia fragilidad.

Antes de que el bushido se convirtiera en un tratado coherente, incluso
antes de la paz del periodo Edo propiciara la metamorfosis del samurdi en un
funcionario disciplinado, hubo en Japén hombres que miraron de frente el
desorden del mundo y —a pesar de ello— descifraron ensefianzas en medio
del caos. Entre terremotos, incendios, derrotas politicas, duelos, errancias
y largos periodos de estabilidad que exigian reinventar la identidad, estos
autores descubrieron que la vida humana no puede edificarse sobre aquello
que cambia, sino sobre la lucidez con que aceptamos ese cambio.

% Msc. en Antropologia, Mencion: Antropologia Social y Cultural (Universidad del Zulia). Doctor
en Educacion (Universidad Nacional Experimental “Rafacl Maria Baralt”). Profesor de la Uni-
versidad del Zulia (Maracaibo-Venezuela) adscrito al departamento de Ciencias Humanas. Pro-
fesor de la Universidad Nacional Experimental “Rafacl Maria Baralt”, adscrito al departamento
de Ciencias Sociales y al Centro de Investigaciones Educativas de la mencionada institucion.
Profesor de la Universidad Rafael Urdaneta Miembro de ntimero de la Academia de Historia
del estado Zulia. Contacto: juliogarciad@gmail.com. https:/ / orcid.org/0000-0001-9213-
2593.

7
Fundacion Ediciones Clio



https://orcid.org/0000-0001-9213-2593
https://orcid.org/0000-0001-9213-2593

Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

Este libro comienza con Hojoki, obra escrita desde la intemperie del
alma. Chomei, retirado a su choza diminuta, observa cémo la capital se
derrumba unay otra vez, como la existencia se deshace con una facilidad
que asusta. Pero en vez de rendirse a la desesperacion, encuentra una
claridad nueva: lo efimero no es un obstéculo, sino una puerta. La im-
permanencia —esa palabra que volverd a sonar en estas paginas como un
eco insistente— se convierte aqui en la condicién de una vida mds ligera,
mads consciente, mas verdadera.

Siglos mas tarde, Musashi, la al borde de la muerte, redacta sus vein-
titin preceptos con la misma serenidad con la que blandié su espada.

Siglos después, Musashi, ya al borde de la muerte, escribe sus veintiun
preceptos con la misma serenidad con la que blandié su espada. Dokkd-
do es un testamento sin adornos, un acto de desprendimiento radical:
renunciar al elogio, al deseo, a la posesion y a la expectativa. Para él, la
soledad no es aislamiento, sino plenitud interior. El guerrero, lejos de ser
una figura trégica, aparece como un hombre que ha aprendido la liber-
tad mds dificil: la libertad de si mismo.

El camino cambia de forma Con Yagyt Munenori,. Heiho Kadensho
ensena a mirar antes de actuar, a percibir antes de decidir. La estrategia
deja de ser célculo y se vuelve claridad, una manera de cortar no el cuer-
po, sino la intencién que lo guia. En sus paginas resuena el Zen, pero
también una intuicién profunda: que la violencia brota, muchas veces,
de la confusién; que la verdadera victoria consiste en disolver el con-
flicto antes de que se manifieste. Munenori transforma la espada en una
metafora de la conciencia despierta.

Mis tarde, cuando la paz del shogunato convierte al samurai en un
heredero de una tradicidn sin campo de batalla, Daidoji Yuzan escribe
para quienes nunca han probado la guerra. Su Budo shoshinshi no busca
infundir ferocidad, sino custodiar la dignidad. Frugalidad, prudencia,
sinceridad, responsabilidad doméstica: virtudes pequenas en apariencia,
pero decisivas para quien debe sostener una vida recta sin la urgencia del
peligro. Yazan define un heroismo discreto, cotidiano, casi invisible: el
heroismo de la constancia.

8
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

Finalmente, en el Hagakure, Tsunetomo devuelve al deber su filo
mas tajante. Su célebre afirmacién —“el camino del samurdi estd en la
muerte”— ha sido malinterpretada tantas veces que casi ha perdido su
sentido original. Pero aqui, al escuchar su voz sin intermediarios, des-
cubrimos que no habla de destruccién sino de resoluciéon. La muerte es
una imagen, un espejo en el que se refleja la claridad definitiva: si nada
esta garantizado, entonces no queda espacio para la vacilacion. La vida,
comprendida en su fugacidad, se vuelve un acto de presencia absoluta.

Leidos en conjunto, estos textos no componen un cddigo, sino una
constelacion. Cada uno ilumina un rostro distinto del espiritu japonés,
pero todos convergen en una misma certeza: que la batalla mas deci-
siva no ocurre en el mundo exterior, sino en el corazén que duda,
teme, se dispersa o se aferra. El enemigo no es el otro; es la sombra que
uno mismo proyecta cuando la mente pierde su centro. Por eso estas
obras, aunque nacidas en tiempos de espadas, hablan con una frescura
desconcertante a nuestro presente.

Vivimos en un mundo saturado de movimiento, urgencias, estimulos
y exigencias multiples. Cada dia, sin darnos cuenta, imitamos al samu-
rai de otras épocas: combatimos el ruido, el miedo, la incertidumbre, el
desco desordenado, la presién de los demas, la voz interna que quiere
rendirse. Lo hacemos sin espada y sin armadura, pero con una vulnera-
bilidad parecida. Por eso esta antologia no es una reliquia histérica. Es
una guia silenciosa, una compania discreta para quien busca vivir con
claridad en medio del caos

9
Fundacion Ediciones Clio







Introduccion

Principios del Samurai.
Antologia esencial de la filosofia
japonesa (siglos XII-XVIII)

A lo largo de mas de setecientos anos, Japén produjo un conjunto
de textos que, aunque nacidos en momentos histéricos muy distintos,
convergen en una preocupacion comun: la formacién del caracter hu-
mano. No se trata inicamente de tratados sobre la guerra ni de manuales
técnicos para el combate, sino de una tradicién intelectual que entiende
la existencia como un camino donde la disciplina, la claridad interior, la
renuncia y la responsabilidad constituyen las bases de una vida auténti-
ca. Esta antologia retine cinco obras fundamentales — Hojoki, Dokkido,
Heiho Kadensho, Budo shoshinshi y Hagakure— que, leidas en conjun-
to, revelan la complejidad profunda del pensamiento japonés sobre el
deber, la autoconciencia y la serenidad ante la impermanencia.

Sibien estos textos suelen agruparse bajo el imaginario del “samuréi”,
conviene recordar que la figura del guerrero japonés fue transformando-
se a lo largo de los siglos. El samurai medieval, definido por la guerra 'y
el riesgo, no es el mismo que el burécrata armado del periodo Edo. Las
obras aqui presentadas permiten recorrer esa evolucién: desde la con-
templacion espiritual del siglo XIIT hasta los codigos éticos de los siglos
XVIIy XVIII, cuando la paz prolongada exigié redefinir qué significaba
ser un “hombre de armas” en un mundo sin batallas.

El punto de partida es Hojoki, escrito por Kamo no Chomei a co-

mienzos del siglo XIII. Aunque anterior a la formacién del bushido, este
breve tratado establece el fundamento filoséfico de toda la tradicién pos-

1
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

terior: el reconocimiento radical de la impermanencia. Chomei observa
incendios, terremotos, hambrunas y cambios politicos que deshacen la
vida humana con la misma facilidad con que el viento disipa el humo.
Su retirada a una choza de diez pies no es un rechazo del mundo, sino
una clarificacién: quien comprende la fragilidad de las cosas aprende a
vivir con ligereza, sin aferrarse a lo que no puede retener. Este espiritu
—Ila aceptacion lucida de lo efimero— se convertird en uno de los ejes
del pensamiento samurdi, que exige actuar con decision precisamente
porque nada estd garantizado.

Cuatro siglos més tarde, Miyamoto Musashi redacta su Dokkado (“El
camino de la soledad”), una serie de veintiun preceptos escritos dias an-
tes de su muerte. Aqui la impermanencia se transforma en desapego acti-
vo: Musashi ensena a no depender del aplauso, del deseo ni de los bienes
materiales. Es un texto aforistico, austero, que condensa la experiencia
vital de un guerrero errante para quien la rectitud interior es la tnica
fortaleza estable. Si Chomei habia mostrado la fragilidad del mundo,
Musashi muestra la fragilidad del yo cuando se entrega a caprichos y
apetitos. La soledad que propone no es aislamiento, sino independencia
moral.

El Heibo Kadensho de Yagyt Munenori representa el momento en
que la técnica marcial y la filosoffa espiritual confluyen definitivamente.
Maestro de espadas de la familia Tokugawa, Munenori comprende que
la guerra ha desaparecido como experiencia cotidiana, pero que la mente
del guerrero sigue expuesta a la confusién, el miedo y el orgullo. Su tra-
tado transforma la esgrima en un arte de percepcion: ver antes de actuar,
estar presente antes de decidir, cortar la intencién antes que el cuerpo.
Influido por el Zen, ensena que la victoria auténtica no consiste en des-
truir al adversario, sino en evitar la aparicién del conflicto mediante una
claridad interior que disuelve la hostilidad. En Munenori, el combate
deja de ser un acto de violencia para convertirse en una metéfora del
dominio de uno mismo.

La paz establecida por el régimen Tokugawa plantea una nueva difi-
cultad: ¢cémo preservar la identidad del samurdi en un mundo donde
ya no se lucha? A finales del siglo XVII, Daid6ji Yuzan responde con

2
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

el Budo shoshinshi, un manual destinado a los jévenes guerreros que
crecian sin conocer la guerra. Su propuesta es sencilla y profunda: el
samurdi debe sostener su dignidad mediante la frugalidad, la rectitud,
la prudencia, la honestidad en la palabra, la piedad filial, la administra-
cién responsable del hogar y el autocontrol de las pasiones. La espada se
vuelve simbolo y obligacién moral. La batalla ocurre ahora en el 4émbito
cotidiano: en el gasto moderado, en la disciplina del caracter, en la elec-
cién de amistades virtuosas. Yuzan convierte la ética del guerrero en un
compromiso con la integridad, mas que en una técnica de la muerte.

Finalmente, el Hagakure, dictado por Yamamoto Tsunetomo y reco-
pilado por Tashiro Tsuramoto entre 1709y 1716, lleva el ideal del deber
a su expresion mas radical. Aqui la idea de que “el camino del samurai
esta en la muerte” no es una apologia del suicidio, sino una pedagogia de
la resolucién. Para Tsunetomo, solo quien se desprende del miedo a la
muerte puede actuar sin vacilacion, con pureza de intencién y fidelidad
absoluta. Su obra es una critica vehemente a la decadencia moral que
percibia en su tiempo: la comodidad, la tibieza, la falta de valentia en la
vida cotidiana. El Hagakure no es un tratado sistemdtico, sino un mosai-
co de reflexiones que reivindican una verdad simple y exigente: la virtud
no nace en la reflexidn abstracta, sino en los actos concretos de servicio,
gratitud, cortesfa y sacrificio.

Leidas en conjunto, estas obras revelan la riqueza y diversidad del
pensamiento japonés sobre el cardcter humano. Desde la contemplacién
poética hasta la ética del deber, desde la estrategia mental hasta la disci-
plina doméstica, todas coinciden en senalar que el mayor enemigo del
hombre es su propio corazén: la dispersion, el apego, laira, la indecisién,
la vanidad. La verdadera batalla del samurai no es exterior, sino interior.
La victoria consiste en ordenar la mente, gobernar el deseo y actuar con
claridad incluso en medio de la incertidumbre.

Esta antologia busca ofrecer al lector una visién amplia y coherente
de ese largo proceso de elaboracién ética. No pretende fijar una defini-
cién tnica de bushidd, pues cada autor lo entiende de manera distinta,
pero si mostrar como estos textos forman una genealogia espiritual que
trasciende los limites del Japén feudal. Hoy, en un mundo acelerado,

13
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

saturado de estimulos, ansioso y fragmentado, su mensaje conserva una
vigencia sorprendente: vivir con disciplina, hablar con sinceridad, ac-
tuar con resolucidn, cultivar la serenidad interior y enfrentar cada dia
con la dignidad de quien comprende que la vida es breve y, precisamente
por eso, valiosa.

Este volumen invita a recorrer un camino que comienza en la fragili-
dad del mundo, pasa por el desapego interior, se afina en la percepcién
estratégica, se ordena en la ética cotidiana y culmina en la resolucion del
deber. Quien lo recorra descubrira que, més alld de épocasy culturas, los
principios del samurdi no pertenecen al pasado: son una forma de vida
que desafia, orienta y ennoblece al ser humano en cualquier tiempo.

14
Fundacion Ediciones Clio




HOJOKI

La cabafa de los diez pies

Kamo no Chomei






Prélogo

Hay obras cuya luz no proviene del esplendor, sino de su sobriedad.
Textos que parecen pequenos, casi modestos, y sin embargo contienen
una profundidad que excede su tamano. El Hgjoki de Kamo no Chomei
pertenece a ese linaje raro: el de los libros que no buscan imponerse, sino
revelarse; que no desean atraer la atencidn, sino orientar la mirada hacia
lo esencial. Puede leerse en una tarde, pero su eco intelectual y emocio-
nal acompana al lector durante afos. Su brevedad no es pobreza, sino
destilacién: en su interior se condensa una visién del mundo tan clara

como implacable v, al mismo tiempo, tan compasiva como sutil.
Y

Para comprender la fuerza de esta obra es necesario situarla en un
tiempo de intensas transformaciones. A comienzos del periodo Ka-
makura (siglo XIII), Jap6n vivia bajo el signo de lo inestable. La capital
sufria incendios devastadores que arrasaban barrios enteros; terremotos
que hacfan temblar los cimientos de templos ancestrales; hambrunas
que abatian a la poblacién; epidemias que barrfan vidas sin distinciéon
de rango; y disputas politicas que reconfiguraban el poder de forma re-
pentina. La estabilidad, ese bien tan frigil como deseado, era una ilusién
que se deshacia una y otra vez ante los ojos de quienes pretendian afe-
rrarse a ella.

No sorprende que en un clima semejante surgieran voces que ob-
servaran el mundo con un desencanto licido. Chomei fue una de esas
voces. Para ¢l, las calamidades no constituyeron solo un trasfondo his-
térico, sino una pedagogia radical: cada tragedia le ensefi6 algo sobre la
verdad del mundo, sobre la fugacidad de la forma, sobre el engafo del
prestigio, sobre la naturaleza extremadamente fragil de aquello que los
seres humanos buscan preservar. Alli donde otros veian caos o injusticia,
Chomei percibia un mensaje: nada permanece. Y en la medida en que

17
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

esta verdad se aceptaba, se desvanecia la angustia que nace del apego. De
esta manera, la impermanencia —mujo— dejé de ser un dogma para
convertirse en experiencia.

Esta revelacion lo empujé gradualmente a interrogase sobre la vida
cortesana, en cuya orbita habia crecido. Chomei naci6 en una familia
de profunda tradicién religiosa vinculada al santuario sintoista Kamo, y
desde joven destacé por su talento para la poesia y la musica. La cultu-
ra aristocratica del periodo todavia respiraba la elegancia heredada del
mundo Heian: ceremonias refinadas, sensibilidad estética, composicién
poética como forma de vinculo social, atencién al detalle y a la fugaci-
dad de la naturaleza. Pero bajo esa superficie exquisita se agitaban riva-
lidades, envidias y ambiciones que hacian de la corte un escenario tan
brillante como inestable. Cuando el cargo hereditario al que aspiraba le
fue negado, comprendi6 que incluso las aspiraciones més legitimas estin
sometidas al capricho del destino y al juego de influencias invisibles.

Su retiro no fue un arrebato, sino un proceso lento, casi inevitable.
Chomei empezé a distanciarse de la vida cortesana con la naturalidad
con que una hoja se desprende del arbol cuando llega el otofio. Lo que
antes lo atrafa comenzé a resultarle vacio; lo que antes lo inquietaba
dejé de tener importancia. Observé que los hombres competian con
una intensidad desproporcionada por reconocimientos efimeros; que
buscaban asegurar su posicién en un sistema cuya estructura podia de-
rrumbarse igual que un palacio tras un terremoto. De esta observacién
nacié una pregunta decisiva: ¢qué puede sostener al ser humano cuando
el mundo exterior se desmorona? La respuesta que Chomei encontré no
estaba en la acumulacidn, sino en la renuncia; no en la voz del mundo,
sino en el silencio interior.

Su retiro se inscribe en una tradicién espiritual que ya tenia siglos de
antigiiedad: la de los hijiri, los eremitas budistas que buscaban la clari-
dad del corazén en la montana. Estos hombres y mujeres no huian del
mundo, sino de las ilusiones que el mundo imponia. Encontraban en la
naturaleza un espacio de purificacién, en la austeridad un examen del
deseo y en la soledad una forma de escucha profunda. En este marco, la
renuncia no era una pérdida, sino una forma de ganancia: quienes re-

18
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

nunciaban a los bienes mundanos se vefan liberados de su peso, y quie-
nes abandonaban las expectativas sociales encontraban una vida mds
simple y més real.

Chomei asumié esta tradicion y la transformé en una experiencia
personal de una honestidad desarmante. Su célebre choza de diez pies
—un espacio tan pequefio que podria desmontarse y trasladarse sin es-
fuerzo— se convirtié en su morada y en el simbolo de su filosofia. En su
aparente precariedad se revela una ensefianza profunda: lo que es fragil
no solo es verdadero, sino suficiente. En esa choza temblorosa cabia todo
lo necesario para vivir una vida plena. No habia adornos superfluos, po-
sesiones que custodiar, objetos que defendieran un estatus. Habia, en
cambio, una claridad nacida de la ausencia: la libertad de no depender,
la serenidad de no poseer, la ligereza de no temer la pérdida.

La estética que impregna el Hojoki anticipa lo que siglos después se
conceptualizaria como wabi-sabi: la belleza de lo imperfecto, lo efimero,
lo sencillo y lo discreto. Chomei encuentra belleza en aquello que esta
a punto de desaparecer: una limpara que brilla débilmente, una gota
de lluvia que se filtra por el techo, el murmullo del agua en la noche, el
estremecimiento de la choza en el viento. Estos elementos no son meras
descripciones; son puertas hacia una sensibilidad que acepta el mundo
sin pretensiones y que descubre en lo pequeno una verdad que no se
revela en lo grande. La belleza, para Chomei, no reside en la permanen-
cia, sino en la capacidad de ver lo que existe precisamente porque esta
destinado a desvanecerse.

La estructura del Hojoki refleja esta mirada. Es una obra sin artificio,
sin ostentacion, sin capitulos impuestos: un ﬂujo continuo en el que pen-
samiento y experiencia se entrelazan con naturalidad. No se ofrece como
doctrina ni como instruccién moral, sino como testimonio vivido. La se-
renidad que emana de su prosa no es un efecto literario, sino el resultado
directo de su comprensién del mundo. Chomei no escribe desde la su-
perioridad espiritual, sino desde la humildad; no desde la distancia, sino
desde la cercania con la naturaleza, con el tiempo, con la vida misma.

Este cardcter testimonial es lo que otorga al Hgjoki una vigencia ex-
traordinaria. En un mundo contemporineo dominado por la prisa, la

9
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

saturacion de estimulos, el consumo, la hiperconexién y la ansiedad por
el rendimiento, la voz de Chomei resuena como un contrapunto sereno
y necesario. Su mensaje no pierde fuerza con los siglos: ninguna canti-
dad de bienes asegura la paz interior, ningtn prestigio garantiza la esta-
bilidad, ningtin logro disipa definitivamente el miedo. La serenidad no
es un fruto del mundo, sino del corazén que aprende a no aferrarse. Y en
esta ensenanza, el Hgjoki se convierte no solo en un texto cldsico, sino en
una brujula para un tiempo que ha perdido muchas de sus orientaciones.

No todos estamos llamados a vivir en una choza de diez pies. Pero
todos podemos comprender la metéfora que encierra. La “choza inte-
rior” es el espacio donde la mente se libera de lo innecesario, donde el
corazon aprende a oirse, donde la existencia recobra su proporcién. Alli
donde dejamos de perseguir lo que no podemos retener, aparece una
forma nueva de libertad: discreta, silenciosa, profunda. La renuncia que
propone Chomei no es empobrecimiento, sino clarificacién; no es hui-
da, sino retorno a lo esencial; no es rechazo del mundo, sino aceptacion
licida de su verdadera naturaleza.

Esta edicién de Ediciones Clio busca ofrecer un acceso cuidado y res-
petuoso a esta obra extraordinaria. Hemos procurado presentar una tra-
duccion fiel al espiritu original. Esperamos que las palabras de Chomei,
nacidas en una cabana humilde hace més de ochocientos anos, sigan
siendo una luz en tiempos inciertos. Que cada lector encuentre en estas
paginas no solo la historia de un retiro, sino una invitacién personal a
vivir con mayor ligereza, claridad y gratitud.

Dr. Jorge Fymark Vidovic Lépez
https://orcid.org/0000-0001-8148-4403

Director Editorial
https://www.edicionesclio.com/

20
Fundacion Ediciones Clio



https://www.edicionesclio.com/

Seccién 1. Sobre la
Impermanencia del mundo

La corriente del rio fluye sin cesar, pero el agua nunca es la misma.
Las burbujas que aparecen en su superficie nacen y mueren sin descanso,
igual que las vidas de los hombres. Las casas que ayer parecian firmes
hoy estdn abandonadas; los hombres que ayer gozaban de prosperidad
hoy se han desvanecido como un sueno. Nada permanece: lo que existe
hoy ya se esta deshaciendo; lo que recordamos esté tan lejos que apenas
podemos distinguir su forma. Asi es el mundo, y asi es la vida humana:
un destello que brilla un instante y se apaga en silencio. Segin pasan los
afos, esta verdad se vuelve mas evidente. En mi juventud la conocia solo
de nombre; ahora la siento grabada en cada experiencia.

Alo largo de mi vida he visto c6mo la estabilidad del mundo se quie-
bra unay otra vez. Ciudades enteras ardieron bajo incendios que se pro-
pagaron como si el viento los deseara; terremotos sacudieron templos y
palacios, derribando muros que parecian inconmovibles; hambrunas y
epidemias se extendieron como sombras que no dejan lugar donde re-
fugiarse. Cada vez que presenciaba uno de esos desastres sentia que el
corazén humano es més frégil de lo que admite la razdn. Las posesiones,
los rangos, los titulos: todo aquello por lo que los hombres se disputan
con tanto afdn puede desaparecer en un instante, como una hoja arras-
trada por el rio.

Y sin embargo, a pesar de haber contemplado con mis propios ojos la
ruina del mundo, durante anos segui aferrado a las mismas ilusiones que
gobiernan a la mayoria de los hombres. Deseaba reconocimiento, temia
el fracaso, buscaba un lugar estable en la corte. Pero cuanto mds intenta-
ba asegurar mi posicién, mds evidente se hacia que el mundo no concede
nada que pueda mantenerse. A veces vefa a personas de gran rango caer

21
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

en desgracia de la noche a la manana; otras, a individuos sin importan-
cia ascender sin esfuerzo aparente. Asi comprendi que el favor es como
el rocio: brilla al amanecer y desaparece antes de que el sol alcance su
altura. Quien se enorgullece de recibirlo se engafa; quien se lamenta de
perderlo, desconoce su verdadera naturaleza.

Con el paso del tiempo, la suma de calamidades y desenganos me llev6 a
mirar con nuevos ojos la existencia humana. Dejé de creer que el esfuerzo po-
dia garantizar seguridad, o que la virtud protegia de la adversidad. El mundo
es indiferente a nuestras aspiraciones: lo que hoy levantamos, mafana cae;
lo que nos enorgullece, el tiempo lo desgasta; lo que tememos perder, quiza
nunca nos pertenecio. Cuando esta comprension se asentd en mi corazon,
comencé a sentir que la vida cortesana, con sus alegrias y sufrimientos, era
demasiado ligera y pasajera para dedicarle todas mis fuerzas. Asi fue como la
idea del retiro, antes remota, empez6 a echar raices en mi.

Seccidon 2. Hojoki - De
las calamidades y de la
inestabilidad humana

En estos anos he visto con mis propios ojos desastres que no pueden
olvidarse. Recuerdo un incendio que devoré buena parte de la capital.
El viento soplaba con tal fuerza que las llamas parecian saltar de casa en
casa como si estuvieran vivas. Los hombres corrian desesperados, tra-
tando de salvar bienes que, aun salvados, ya no tendrian dueno; otros
gritaban los nombres de sus familiares entre el humo espeso. Y cuando al
fin el fuego se extinguid, lo que antes era una ciudad vibrante no era més
que ceniza y silencio. Del esplendor de la vida diaria solo quedaban res-
tos ennegrecidos esparcidos en la tierra. En esos momentos comprendi
cuén ilusorio es confiar en la permanencia de cualquier cosa.

Mis tarde vino el terremoto. Recuerdo el temblor stbito, el rugido
de la tierra abriéndose bajo los pies, los gritos de quienes corrfan sin
rumbo buscando un lugar seguro que no existia. Templos y palacios,
construidos con esfuerzo de generaciones, se desplomaron en un ins-

22
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

tante. En medio del caos, vi a hombres fuertes caer de rodillas y a otros,
antes soberbios, clamar por ayuda sin verglienza alguna. La tierra, que
considerabamos firme, mostré su verdadera naturaleza: cambiante, ines-
table, sorda a nuestras esperanzas. Comprendi entonces que no solo los
bienes son fragiles: también lo es el suelo que pisamos.

Las hambrunasy epidemias que siguieron dejaron heridas més profun-
das que cualquiera de las calamidades anteriores. El hambre no destruye
las casas, pero consume lentamente la vida de los hombres. Los rostros
se volvian tensos, los cuerpos se debilitaban, y en los caminos aparecian
figuras que parecian sombras. En esas épocas, la fragilidad de la existencia
humana se revelaba con claridad insoportable. Y sin embargo, aun en me-
dio de esa desolacién, muchos seguian aferrados a sus deseos, disputando
pequenas ventajas en un mundo que habia perdido toda estabilidad. Eso
me hizo pensar que no hay desgracia mayor que la ceguera del corazén.

Entre estas calamidades y los altibajos del destino humano, compren-
diquelavidaenlaciudad es un tejido fragil sostenido por hilos invisibles.
Una simple rafaga del destino basta para desgarrarlo. ¢ Por qué entonces
los hombres se afanan tanto por posiciones que el tiempo borrara? ; Por
qué se atormentan por honores que desaparecen tan rdpidamente como
llegan? Cuando vi esto con claridad, supe que no podia seguir viviendo
atrapado en un mundo tan inestable. El deseo de retirarme ya no era una
fantasia: se convirti6 en una necesidad del espiritu.

Seccidon 3. Hojoki - Renuncia a
la vida cortesana y eleccién de la
soledad

Al reflexionar sobre la inestabilidad del mundo y sobre la fragilidad
del destino humano, mi corazédn comenzé a distanciarse de la vida cor-
tesana. No fue una decisién repentina, sino un proceso lento, como la
retirada de la marea. Durante afios habia perseguido €argos y reconoci-
miento; deseaba destacar, ser apreciado, sentir que tenfa un lugar en el
complejo tejido de la corte. Pero cuanto mas me afanaba, més evidente

23
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

se hacia que estos deseos no eran mds que sombras enganosas que huian
al ser alcanzadas. En la corte, cada gesto estd cargado de célculo; cada
sonrisa, de intencién. Convivir en ese ambiente consumia el espiritu
mas que cualquier calamidad exterior.

Lo que comenzé como un descontento vago se convirtid pronto en
una certeza profunda. Vi como los hombres competian por favores tan
efimeros que apenas duraban lo que dura el rocio sobre la hierba. Vi
cémo se esforzaban por atraer atencién mediante palabras vacias, mo-
dales rebuscados y conductas forzadas que revelaban mds ansiedad que
virtud. Y también vi cdmo quienes se dejaban arrastrar por esta corrien-
te terminaban agotados, confusos, incapaces de reconocer su propio co-
razon. La vida cortesana, con sus honores y decepciones, no era mis que
una danza continua en el borde del vacio.

En aquellos dias yo mismo sufria por la falta de reconocimiento.
Hubo un tiempo en que deseé un rango superior y al no obtenerlo, mi
espiritu se agit6. Senti envidia, vergiienza y frustracion. Pero con el paso
del tiempo comprendi que esa inquietud no era distinta de la de quienes
persiguen riquezas o posiciones: un fuego que consume desde dentro y
nunca se sacia. Comprendi que mi sufrimiento no provenia del mundo,
sino de mis propios deseos. Y entonces me avergoncé, pues era como si
hubiera permitido que mi corazén se encogiera para caber dentro de una
ambicién insignificante.

Poco a poco, el deseo de retirarme se hizo mas firme. Dejé de fre-
cuentar reuniones, rechacé invitaciones y reduje mis posesiones. Cada
renuncia era un alivio; cada desapego, una liberacién. Comencé a pasar
mds tiempo en lugares tranquilos, lejos del bullicio. Descubri que basta
con alejarse un poco de la ciudad para que el espiritu recobre la claridad.
Elssilencio de la montana, el murmullo del agua, el suave movimiento de
las ramas al viento: todas esas cosas, tan simples, parecian més verdade-
ras que cualquier honor cortesano.

Al final, resolvi abandonar la ciudad por completo. No buscaba el ais-
lamiento como castigo, sino como camino hacia la libertad. Vivir apar-
tado no significaba rechazar a los hombres, sino liberarme de sus expec-
tativas. Cuando parti, no lo hice con resentimiento, sino con un corazén

24
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

que por fin encontraba un rumbo propio. Dejé atrds la vida cortesana,
no porque la despreciara, sino porque comprendi que ya no tenfa nada
que ofrecerme. La soledad de las montanas me parecié entonces mas
acogedora que cualquier palacio; su silencio, mas profundo que cual-
quier conversacion humana. Fue asi como comenzé mi vida retirada.

Seccion 4. Hojokl - La construccion
de la choza de diez pies

Tras abandonar la ciudad, busqué un refugio donde pudiera vivir sin
inquietudes. No necesitaba una casa grande ni un terreno extenso. Mi
tinico deseo era tener un espacio que protegiera mi cuerpo del frio y del
calor, y un lugar donde mi espiritu pudiera reposar sin ser perturbado.
Asi, después de mucho buscar, construi una pequena choza de apenas
diez pies de lado. Su tamano es tan reducido que podria desmontarse
fcilmente y trasladarse a otro lugar si fuera necesario. Sus paredes es-
tan hechas de ramas entrelazadas y barro; el techo, cubierto con tablillas
delgadas, ofrece la proteccidn justa para la lluvia de verano y el viento
suave del otofo.

La estructura es tan simple que muchos podrfan considerarla precaria.
Cuando sopla el viento, la choza se estremece ligeramente; cuando llueve
con fuerza, algunas gotas atraviesan el techo. Pero para mi, estas imper-
fecciones son parte de su encanto. En la ciudad, aun las casas mas s6lidas
pueden derrumbarse por un terremoto o arder en un incendio; su solidez
es solo apariencia. En cambio, esta pequena choza no pretende ser fuerte:
acepta su fragilidad como parte de su forma de existir. Y quiza por eso,

vivir en ella trae una paz que ninguna residencia prestigiosa podria ofrecer.

Dentro de la choza, el espacio es reducido pero suficiente. Una estera
me sirve de lecho, una pequena mesa sostiene mis utensilios de escritura'y
unas pocas vasijas contienen mi arroz y mi agua. Cuando la luz entra por
la estrecha ventana de papel, ilumina el interior con un resplandor suave
que cambia con las estaciones. En invierno, el soplo del viento trae un frio
que invita a reflexionar; en verano, las cigarras llenan el aire con su canto

25
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

mondtono que parece brotar del mismo tiempo. Nada sobra y nada falta.
Todo lo que poseo cabe en este pequefio espacio, y al mismo tiempo, sien-
to que poseo mas tranquilidad que en todos mis afios de juventud.

Construir esta choza fue para mi un acto de renuncia y a la vez una afir-
macién. Renuncié a buscar reconocimiento, renuncié a competir por luga-
res en la corte, renuncié a los deseos que nunca se satisfacen. Y afirmé que la
simplicidad es el camino hacialalibertad. El mundo, visto desde esta choza,
parece menos amenazante y mds comprensible. Lo que antes me perturba-
ba ahora me deja indiferente; lo que antes deseaba ahora me parece ligero'y
sin sustancia. Vivir en esta choza de diez pies me permitio, por primera vez,
ver con claridad la verdadera naturaleza de la vida humana.

En la ciudad, los hombres se afanan por construir casas grandes, por
acumular bienes y adornos que exhiben su posicion. Pero ¢de qué sir-
ve un palacio si el corazdn estd inquieto? ¢De qué sirven las riquezas si
la mente estd atrapada por el miedo a perderlas? Aqui, en mi modesta
choza, no hay nada que defender ni nada que perder. Y esa ausencia de
posesiones se convierte en la mayor riqueza. Comprendi entonces que
la verdadera casa del hombre no es la que construye con madera y barro,
sino la que encuentra en la serenidad de su espiritu.

Seccidén 5. Hojoki - La vejez, la
contemplaciony la paz final del
retiro

Han pasado muchos afios desde que vine a vivir a esta pequefia cho-
za. Mi cuerpo ha envejecido y mis fuerzas se han debilitado: a veces mis
piernas tiemblan, a veces mi vista se nubla, y el simple acto de levantar-
me me exige un esfuerzo que antes no conocfa. En mi juventud temfa la
vejez; vela a otros envejecer y pcnsaba que era un castigo inevitable. Sin
embargo, ahora que he llegado a esta etapa, no siento ese temor. La vejez
no es una desgracia, sino una estacién mds en el largo ciclo de la vida
humana. El deterioro del cuerpo es natural, y aceptarlo permite que el
espiritu viva en paz.

26
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

Lo que realmente entristece no es la fragilidad fisica, sino la fragili-
dad de la mente cuando se aferra alo que ya no puede alcanzar. Quien en
la vejez permanece atado a descos juveniles sufre necesariamente, pues
persigue sombras que jamds volveran. En cambio, quien acepta serena-
mente lo que es, quien ajusta su corazén al estado presente de su vida,
vive sin peso. En esta choza humilde, mis dfas transcurren con una calma
que jamds conoci en mis afos de actividad. A veces recojo agua del arro-
yo, otras corto lefia, y otras simplemente observo la luz del sol entrando
por la ventana de papel. Cada tarea es sencilla y cada gesto contiene su
propia ensenanza.

Cuando llueve, escucho el sonido del agua golpeando el techo como
si fuera una leccién sobre la constancia de lo que fluye. Cuando sopla el
viento, siento que me habla sin palabras, recordindome que todo cam-
bia y que nada puede retenerse. Aunque vivo en soledad, no estoy ais-
lado del mundo. Lo observo desde la distancia, como quien contempla
un rio desde la orilla. Veo a los hombres correr tras honores, riquezas
y reconocimientos sin comprender cudnto sufrirdn para obtenerlos ni
cudn rdpidamente los perderdn. A veces, al pensar en ello, mi corazén se
llena de compasion. Quisiera que comprendieran que la vida es breve y
que tanto la dicha como la desgracia no son més que sombras pasajeras.

El nimero de mis visitas es escaso. Algunos me han olvidado; otros
han muerto; otros siguen sus vidas sin saber que el tiempo los llevara
igualmentc. En estas reflexiones no encuentro tristeza, sino serenidad.
La soledad no ha sido para mi un castigo, sino una maestra silenciosa.
Aqui he aprendido que la verdadera libertad consiste en poseer poco y
desear atin menos. El mundo se vuelve ligero cuando uno deja de afe-
rrarse a ¢l. En esta pequena cabana he descubierto que lo esencial no
necesita ornamentos y que la paz no depende de la compaiiia, sino del
estado del corazén.

A veces pienso en mi muerte. No me asusta. He vivido apartado del
mundo, sin esposa, sin hijos y sin posesiones. Moriré de la misma mane-
ra que he vivido: ligero. Cuando llegue el momento, mi cuerpo serd tan
facil de abandonar como lo es desprenderse de una prenda vieja. Quiza
no haya nadie que cierre mis ojos; quiza la choza se derrumbe sobre mi;

27
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

quizd mi cuerpo quede sin ser encontrado. Pero nada de esto me inquie-
ta. He contemplado la impermanencia durante demasiados anos como
para temerla ahora. La muerte no es un final abrupto, sino un paso més
en el flujo de las cosas.

Si pudiera dejar un pensamiento final, serfa éste: todo es imperma-
nente, y quien comprende profundamente esta verdad no es apresado
por el sufrimiento. Desde esta choza pequena, que apenas contiene mi
cuerpo pero que ha dado descanso a mi espiritu, observo el mundo sin
aferrarme a ¢l. Nada lamento y nada deseo. Asi, con un corazén en paz,
pongo fin a este relato, sabiendo que lo que he vivido no fue grande ni
famoso, pero si verdadero. Aqui, en la cabana de diez pies, mi espiritu
descansa como el agua tranquila de un estanque al amanecer.

28
Fundacion Ediciones Clio




Epilogo

Leer el Hojoki en nuestro tiempo implica realizar un movimiento in-
usual: retroceder hacia una voz que no compite por nuestra atencién
y, sin embargo, la convoca con una fuerza silenciosa. En una época en
la que lo fugaz se impone como medida del valor y lo inmediato como
criterio de verdad, la lectura de un texto nacido en una cabana austera,
en el Japén del siglo XIII, parece casi un acto contracultural. Pero es
precisamente esa distancia la que nos permite reconocer su pertinencia:
Chomei no escribe desde la l6gica de la utilidad moderna, sino desde
una comprension del ser humano que antecede y excede a nuestra época.
Su obra es un recordatorio de que, aun en medio del vértigo contem-
poréneo, sigue existiendo un dmbito donde la vida puede ser pensada
desde su esencia.

La primera ensenanza filosofica del Hijoki surge del modo en que
Chomei habita el mundo. En la tradicidon fenomenoldgica que Heideg-
ger desarrollaria siglos después, habitar no es simplemente residir, sino
“ocuparse del propio ser en el mundo’, estar en una relacién originaria
con el espacio, el tiempo y la apertura del sentido. La choza de diez pies
no es, desde esta perspectiva, una renuncia material, sino un gesto onto-
légico: un modo de situarse de tal manera que lo esencial pueda apare-
cer. Chomei desmonta las capas de artificio que normalmente envuelven
la existencia —prestigio, honor, reconocimiento, obligacién social—
para dejar que el ser encuentre un 4mbito mas verdadero. La precariedad
de su cabafa no es un fracaso, sino la condicién de posibilidad de una
forma nueva de ver.

El mundo moderno, por el contrario, ha convertido el “habitar” en
un ¢jercicio de acumulacién y control. No habitamos espacios, los ad-
ministramos; no vivimos el tiempo, lo gestionamos. En este contexto,

29
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

la choza de Chomei se alza como una critica silenciosa al modo en que
hemos reducido la experiencia a funcionalidad. Heidegger senal6 que
la esencia de la técnica moderna no reside en los instrumentos, sino en
el modo de revelar el mundo: en convertir todo en recurso, en poner
todo bajo disponibilidad. El Hojok: invierte esa légica: en la cabana no
hay nada disponible, porque nada es necesario; y precisamente por ello,
todo se vuelve significativo. Alli donde la técnica uniforma la percep-
cidn, la pobreza voluntaria la libera.

Otra dimensién filosdfica clave es la experiencia de la vacuidad (k#),
central en el budismo y profundamente coherente con el espiritu Zen.
Chomei no teoriza sobre la vacuidad: la vive. La impermanencia no es
aqui un dogma doctrinal, sino la constatacién de un fenémeno que apa-
rece directamente ante los sentidos. Los incendios que destruyen barrios
enteros, los terremotos que derrumban palacios, las epidemias que devo-
ran ciudades: todo ello revela que la forma es transitoria y que la estabi-
lidad es una ficcién util, pero no verdadera. En esta vision, la vacuidad
no es negacién del mundo, sino su respiracién profunda; no es anular la
realidad, sino verla sin las distorsiones del deseo.

Esta comprensién resuena con el pensamiento de Nishida Kitaro,
quien concibié el “lugar de la nada” (basho 7o mu) como el 4mbito ori-
ginario donde el yo y el mundo se co-pertenecen. En la cabafia de Cho-
mei, este “lugar” se expresa de manera concreta: un espacio en el que el
ego deja de afirmarse mediante posesiones, roles o titulos, y comienza a
comprenderse como relacién abierta. Nishida entendié que la verdadera
libertad no consiste en afirmar un yo separado, sino en volver a un punto
donde el yo y el mundo coinciden en la experiencia pura. La choza de
diez pies es, en el fondo, ese punto: un lugar donde el mundo se muestra
tal cual es porque el yo deja de imponerse sobre ¢él.

Pero quizé la mayor utilidad del Hojok: para la era contemporanea re-
sida en su invitacién a practicar una atencién radical. La lectura de este
libro no nos pide adherir a una doctrina, sino suspender la inercia del pen-
samiento habitual. En un mundo saturado de estimulos, la atencién se ha
vuelto fragmentaria: vemos muchas cosas sin ver ninguna, escuchamos
multiples voces sin oir ninguna. Chomei nos recuerda que la atencién es

30
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

la puerta de entrada ala verdad. Alli donde la atencién se refina, aparece lo
que Heidegger llamaria el “desocultamiento” la apertura en que las cosas
se muestran desde si mismas y no desde nuestras expectativas.

El Zen ha insistido desde sus origenes en este punto: ver lo que estd
enfrente sin distorsion. Pero esta simplicidad es dificil para un mundo
habituado a la complicacién. La utilidad del Hgjoki es que nos ensena
este arte sin proclamarlo. La descripcién de una limpara tenue, de una
gota de agua que cae, de un refugio minimo que se tambalea con el vien-
to: todo ello conduce al lector a una experiencia de atencién que es en si
misma transformadora. La filosofia occidental llamé “fenomenologia”
a esta atencion rigurosa; el budismo la llamé “sati”, presencia mental.
Chomei la practica sin nombrarla.

Asimismo, el Hijoki ofrece una reflexion profunda sobre la fragilidad
humana, que no debe entenderse como un defecto, sino como la condi-
cién que permite la apertura. El ser humano moderno, obsesionado con
controlar lo impredecible, ha convertido la vulnerabilidad en un enemi-
go. Chomei hace lo contrario: la acoge. Reconoce que la fragilidad no
debilita la experiencia, sino que la intensifica; no destruye la vida, sino
que la revela en su dimensién més verdadera. Desde esta perspectiva, la
vulnerabilidad no disminuye la existencia: la afina. Nishida habria di-
cho que en esa vulnerabilidad se manifiesta “la forma mds pura del ser”
Heidegger, por su parte, vio en la finitud la puerta hacia la autenticidad.
Chomei, sin teoria, simplemente la vive.

Todo esto dota al Hojoki de una utilidad que va mas alld de lo litera-
rio. En laactualidad, donde la aceleracion ha sustituido a la profundidad
y la dispersién al recogimiento, este libro invita a un gesto subversivo:
pensar lentamente. Pensar con el cuerpo, con el silencio, con el tiempo.
No se trata de replicar la vida del autor, sino de reconocer en ella una
orientacion: la posibilidad de habitar el mundo sin quedar atrapado por
él. El lector contempordneo puede encontrar aqui algo que la filosofia
moderna también busca: una forma de claridad que no depende del co-
nocimiento acumulado, sino de la transformacién interior.

Quizd esa sea la leccion altima del Hojoki: que la verdadera libertad
no surge cuando dominamos el mundo, sino cuando dejamos de exigirle

31
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

que nos sostenga; que la serenidad no aparece al controlar la vida, sino
al aceptar su ritmo; que la claridad no se alcanza al afadir ruido, sino
al permitir que el silencio hable. Chomei no propone un camino para
escapar del mundo, sino para estar en ¢l de manera més profunda. Su
pequena cabana, fragil y desnuda, es menos un refugio fisico que una
postura metafisica: un espacio donde ser y mundo pueden encontrarse
sin artificio.

Si este libro logra, aunque sea por un instante, abrir esa posibilidad
en el lector —la posibilidad de un pensamiento més hondo, de una pre-
sencia mas nitida, de una vida habitada desde su centro— entonces su
vigencia estd plenamente justificada. Y acaso, en ese instante, la choza de
diez pies vuelva a levantarse, no en la montafia remota donde vivié Cho-
mei, sino en el lugar més intimo donde comienza toda transformacion:

la conciencia del propio ser.

32
Fundacion Ediciones Clio




Notas sobre las fuentesy la
traduccioén

La presente edicién del Hojoki se ha elaborado a partir de un tra-
bajo comparativo entre diversas ediciones criticas del japonés clasico,
traducciones modernas en japonés, y las principales versiones en lenguas
occidentales. Como base filolégica se ha utilizado la edicién estindar
del Hojoki incluida en las colecciones de literatura japonesa clasica pu-
blicadas en Japén durante el siglo XX, cuyo establecimiento textual es
considerado fiable entre especialistas. Estas ediciones ofrecen variantes
significativas, especialmente en pasajes donde el estilo de finales del pe-
riodo Heian y comienzos del Kamakura presenta elipsis, inversiones sin-
ticticas o giros propios de la prosa budista de la época.

En paralelo, se han consultado traducciones académicas al inglés que
han contribuido a clarificar pasajes dificiles y a evitar interpretaciones
anacrdnicas. Estas versiones, elaboradas desde perspectivas filoldgicas
y comparativas, permiten contrastar la lectura del texto original con
decisiones terminoldgicas ya consolidadas en el 4mbito de los estudios
japoneses. Sin embargo, esta edicidon evita depender de forma directa
de cualquier traduccién previa, privilegiando siempre la revisién del ja-
ponés original y preservando los matices estilisticos que definen la voz
de Kamo no Chomei.

La traduccién se ha llevado a cabo bajo el criterio de priorizar la fi-
delidad conceptual por encima de la literalidad formal. El Hgjok: utiliza
un lenguaje sobrio, cargado de imdgenes concretas y de una sensibili-
dad marcada por el pensamiento budista. Traducirlo de manera estric-
tamente literal generaria, en muchos casos, frases rigidas o impropias
del espanol contemporinco. Por ello, cuando la estructura gramatical
del original podia inducir a confusién, se optd por reformulaciones que

33
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

conservan integramente el contenido y el tono, evitando al mismo tiem-
po repeticiones, ambigiiedadcs innecesarias o construcciones que oscu-
recerfan la experiencia lectora.

El tratamiento de los términos budistas constituye un aspecto esen-
cial de esta ediciéon. Conceptos como mujo (impermanencia), mushin
(no-mente) y shukke (abandono del mundo) poseen una densidad doc-
trinal que excede la traduccién directa. En estos casos se ha privilegia-
do la claridad, ofreciendo una traduccién comprensible en castellano y,
cuando ha sido necesario, incorporando el término japonés entre parén-
tesis en su primera aparicion. Este método permite al lector acceder al
significado profundo sin sacrificar fluidez.

La estructura del texto sigue estrictamente el orden original del Ho-
joki, que en esencia es un ensayo continuo sin divisiéon capitular. Las
secciones presentadas en esta edicion no alteran el contenido ni reor-
ganizan temas, sino que funcionan tinicamente como herramientas edi-
toriales para facilitar la lectura y senalar las transiciones naturales del
discurso de Chomei. En ningun caso se han anadido interpretaciones,
fragmentos ajenos o reordenamientos que modifiquen la intencién del
autor.

Finalmente, se ha buscado mantener un tono literario sobrio, acorde
con la sensibilidad del Japén medieval. El estilo de Chomei, contem-
plativo y austero, demanda una traduccién que conserve la resonancia
poética sin caer en artificios modernos. La meta de esta edicién no es
actualizar la voz del autor, sino permitir que su claridad atraviese los si-
glosy llegue al lector contemporaneo con la misma fuerza con la que fue
concebida.

34
Fundacion Ediciones Clio




Referencias

Fuentes primarias en japonés

Kamo no Chomei. (1984). Hojoki (F. Kawamoto, Ed.). Iwanami Shoten.
URL de referencia: https://www.iwanami.co.jp

Kamo no Chomei (1990). Hijoki  (version en ja-
ponés moderno). Kadokawa Shoten.
URL de referencia: https://www.kadokawa.co.jp

Traducciones y estudios en lenguas occidentales

Bargen, D.  (1997).  Hojoki:  Visions of a  Torn
World. University of California Press.
URL de referencia: https://www.ucpress.edu

Keene, D. (1999). Seeds in the Heart: Japanese Literature from Earliest
Times to the Late Sixteenth Century. Columbia University Press.
URL de referencia: https://cup.columbia.edu/book/seeds-in-
the-heart/9780231114417

McCullough, H. C. (1993). Classical ~ Japanese  Prose:
An Anthology. Stanford University Press.
URL de referencia: https://www.sup.org/books/title/?id=1711

Varley, P. (2000). Japanese Culture (4th ed.). University of Hawaif Press.
URL de referencia: https://uhpress.hawaii.edu/title/japanese-culture/

Estudios sobre budismo, literatura e impermanencia

LaFleur, W. R. (1983). The Karma of Words: Buddbism and the Lit-
erary Arts in Medieval Japan. University of California Press.
URL de referencia: https://books.google.com/books?id=U-
vOxDVaNYbUC

35
Fundacion Ediciones Clio



https://www.iwanami.co.jp
https://www.kadokawa.co.jp
https://www.ucpress.edu
https://cup.columbia.edu/book/seeds-in-the-heart/9780231114417?utm_source=chatgpt.com
https://cup.columbia.edu/book/seeds-in-the-heart/9780231114417?utm_source=chatgpt.com
https://uhpress.hawaii.edu/title/japanese-culture/?utm_source=chatgpt.com

Bushido. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

Yamamoto, H. (2001). Impermanence in Jap-
anese Literature. Tuttle Publishing.
URL de referencia: https://www.tuttlepublishing.com

36
Fundacion Ediciones Clio



https://www.tuttlepublishing.com

DOKKODO

El Camino de la Soledad

Miyamoto Musashi






Introduccioén a la obra

El Dokkodo, cuyo titulo puede traducirse como “El Camino de la So-
ledad” 0 “La Via que se Recorre en Solitario”, constituye una de las expre-
siones ¢éticas més singulares del Japén premoderno. Fue escrito en 1645
por Miyamoto Musashi, el célebre espadachin, fildsofo y artista que marcéd
profundamente la tradicién marcial y estética de su época. Musashi redac-
td estos veintiun preceptos apenas unos dias antes de su muerte, retirado
en la cueva de Reigando, donde buscd la serenidad necesaria para culmi-
nar sus reflexiones sobre la existencia humana. Lo que aqui nos lega no es
un tratado sistematico, sino un compendio de méximas nacidas de una
vida intensa, forjada entre duelos, viajes, aprendizajes y meditaciones.

La obra es breve, pero su brevedad engana. Cada una de sus afirma-
ciones posee la concision de un golpe certero y la profundidad de una
experiencia destilada durante décadas. Musashi, que habia dedicado su
vida al dominio del cuerpo y del espiritu, entendia la existencia como
un camino que debia recorrerse con rectitud, disciplina y desapego. En
estos preceptos se aprecia una escritura austera, directa, sin adornos ni
moralismos. No propone un ascetismo vacio, sino una forma de estar en
el mundo que permita al individuo permanecer firme aun en medio de
la incertidumbre.

El Dokkod6 ha atraido a lectores de muy distintas culturas porque
habla desde un humanismo esencial: la independencia interior, la liber-
tad frente a los deseos desordenados, la aceptacién de la impermanencia
y la responsabilidad de vivir sin arrepentimiento. No se trata de renun-
ciar al mundo, sino de atravesarlo con dignidad, sin permitir que el exce-
50, la envidia o el apego nos gobiernen. Musashi, ya cercano a la muerte,
invita a reconocer el valor de lo simple, lo esencial, lo que permanece
cuando todo lo superfluo se desvanece.

39
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

En tiempos acelerados y marcados por la distraccién, el Dokkodo se
levanta como un recordatorio de la importancia del cardcter, la autodis-
ciplinay la bisqueda de una vida que no dependa de la validacién ajena.
Quien recorre estas paginas se encuentra frente a un espejo que no sua-
viza, pero ilumina: la invitacidn a vivir con sobriedad, honor y fortaleza.
Este pequeno manuscrito de un guerrero anciano sigue hablindonos
hoy, no porque pertenezca a un pasado remoto, sino porque su centro
es profundamente humano. La soledad a la que alude el titulo no es ais-
lamiento, sino integridad: la capacidad de sostenerse en uno mismo sin
quebrarse ante las duras presiones del mundo.

40
Fundacion Ediciones Clio




Dokkodo
El Camino de la Soledad.

Espanol

BAE

1. No te desvies jamds del
camino que gufa a las gener-
aciones.

— HADEZZLERL

2. No busques placer super-
ficial para tu cuerpo.

Z. BIZEOLAHELET

3. No actdes movido
por desecos profundos o
caprichos del corazén.

= K LAICF-OH#TFELHH

4. Considera tu cuerpo
como algo ligero y el mundo
como algo profundo.

U, HZHS KB, HESHACESIAL

S. Durante toda tu vida, no
te dejes dominar por deseos
mundanos.

A —HE0OME LAGBNWEFLDLEL

6. No te arrepientas de tus
actos.

N EBIIBLWTREEZET

7. No envidies a otros ni sus
virtudes ni sus defectos.

t. tESovTDEL

8. No sufras por las separa-
ciones.

N bhhENMELET

9. No albergar ira.

. LY EWNENT

10. No tengas preferencias
obsesivas por nada.

+. PTEITTEIDOTLELL

4]

Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

herramientas o técnicas por
simple provecho.

11. No busques embellecer | +— HZ52< LT &AL
tu cuerpo.

12. No te dejes llevar porel [ +=. BZ53FLESNAT
gusto de la comida.

13. No dependas de los|+=. #EAIZfzDFEF

demds para resolver tus

asuntos.

14. No te preocupes con- [ TH. HZEWLW&hHT
stantemente por tu cuerpo.

15. No busques comodidad | +&. FEWI=zDLAZEZDFT
en el lugar donde vives.

16. No permitas que lo que [ +7%. #MIREICDEEDLLT
ves u oyes perturbe tu espiri-

tu.

17.Enlas artes marciales,no | +t£. BEICREFR S ELZL
imites otros estilos.

18. No te intereses por prac- | T/\. BITEL Z&&EQRSY
ticas contrarias a la rectitud.

19. En tu hogar, no acu- |t MIDGhHVEZDET
mules bienes innecesarios.

20. En tu oficio, no busques | =+ #EYICHZEZZIDFS

21. En la vejez, no desees
riquezas ni posesiones.

Zt—. BRE-OHATIELGLSA

42

Fundacion Ediciones Clio




Epilogo

Criterios de traduccién, edicién y establecimiento
del texto

La presente edicién del Dokkido nace de un trabajo de consulta,
cotejo y revision del texto japonés tradicional, incorporando asimis-
mo ediciones facsimilares y estudios criticos contempordneos que han
permitido contextualizar y precisar los sentidos més profundos de cada
precepto. El propésito ultimo ha sido ofrecer una traduccién clara, fiel
y equilibrada, capaz de transmitir la naturaleza aforistica del manuscrito
legado por Miyamoto Musashi sin renunciar al rigor filolégico ni a la
coherencia filoséfica que la obra exige.

Con este fin, se adoptaron principios metodoldgicos destinados a ga-
rantizar una lectura respetuosa con el espiritu original y, al mismo tiempo,
accesible para el lector actual. El primero de ellos es la fidelidad al sentido
esencial. Redactado en un japonés clésico de una concision extremay con
estructuras sinticticas propias del bungo, el texto del Dokkodo demanda
priorizar el significado fundamental de cada sentencia antes que la litera-
lidad estricta. Siempre que el original admite diversas interpretaciones, se
ha optado por aquella que armoniza mejor con la tradicion ética samuréi
y con la mentalidad que atraviesa el conjunto del manuscrito.

Del mismo modo, se ha mantenido un profundo respeto por
el estilo aforistico que caracteriza los veintiun preceptos. Cada uno
constituye una unidad auténoma y cerrada, sin desarrollo discursivo
ni argumentacién explicita. Evitar ampliaciones interpretativas o in-
terpolaciones explicativas dentro del cuerpo del texto ha sido esencial
para preservar la sobriedad, el ritmo y la contundencia moral propios
de Musashi.

43
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

En cuanto a los criterios terminoldgicos, la traduccién de concep-
tos vinculados a la ética guerrera (bushido), a la interioridad (kokoro), al
dominio de las pasiones, la renuncia y el desapego, requiere un cuidado
especial. Alli donde el espanol no posee un equivalente exacto, la tra-
duccién se formula atendiendo a su funcién en el pensamiento japonés,
recurriendo a notas aclaratorias inicamente cuando son indispensables
para evitar equivocos. Se ha privilegiado siempre la fluidez expresiva sin
perder de vista la densidad conceptual propia de estos términos.

Otro principio orientador ha sido la neutralidad doctrinal. Si bien el
Dokkodo suele asociarse a corrientes como el zen, el budismo o ciertas
lecturas confucianas, esta edicién evita proyectar sobre el texto interpre-
taciones externas no explicitadas por Musashi. Todo andlisis doctrinal o
filosofico se ofrece en el estudio preliminar, con el fin de no alterar la voz
directa del autor.

Finalmente, las convenciones editoriales responden a los estindares
académicos actuales. La transliteracién japonesa sigue el sistema Hep-
burn modificado, habitual en los estudios orientales, mientras que la
ortotipografia espafola se ajusta a las normas de la Real Academia Es-
panola. El conjunto se ha cuidado para ofrecer una obra estilisticamente
coherente, clara y digna de una edicidn critica.

44
Fundacion Ediciones Clio




Referencias

Ediciones japonesas y estudios fundamentales
Miyamoto Musashi (B ANEE). Dokkido (3H4TE). Reproducciéon
facsimilar. Kagoshima: Reimeikan Archives, 1983.

Yamamoto, Hiroshi (LLIZ1E). Musashi to Dokkodo [ Musashi y el Cami-
no de la Soledad). Tokio: Kodansha Gakujutsu Bunko, 1998.

Imai, Masayuki (§ 3 1EZ). Bushidi to Nihon Shiso [El bushids y el
pensamiento japonés). Tokio: Chikuma Shobo, 1996.

Traducciones y estudios en lenguas occidentales
Bennett, Alexander. The Complete Musashi: The Book of Five Rings and
Other Works. Berkeley: Shambhala Publications, 2018.

Cleary, Thomas. The Lone Samurai’s Code: A Translation of Dokkido.
Boston: Tuttle Publishing, 2001.

Wilson, William Scott. The Lone Samurai: The Legendary Life of Miya-
moto Musashi. Tokyo: Kodansha International, 2004.

Hurst, G. Cameron. Armed Martial Arts of Japan. New Haven: Yale
University Press, 1998.

Obras de referencia sobre contexto histérico y filo-

sofico

Friday, Katl. Samurai, Warfare and the State in Early Medieval Japan.
Nueva York: Routledge, 2004.

Varley, Paul. Japanese Culture. Honolulu: University of Hawai‘i Press,
2000.

45
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

Keene, Donald. Seeds in the Heart: Japanese Literature from Earliest
Times to the Late Sixteenth Century. Nueva York: Columbia Uni-
versity Press, 1999.

Suzuki, D. T. Zen and Japanese Culture. Princeton: Princeton Univer-
sity Press, 1959.

Bibliografia complementaria sobre ética y estética

japonesa

Carter, Robert. The Japanese Arts and Self-Cultivation. Albany: State
University of New York Press, 2008.

Kasulis, Thomas P. Intimacy or Integrity: Philosophy and Cultural Differ-
ence. Honolulu: University of Hawai‘i Press, 2002.

Nitobe, Inazo. Bushido: The Soul of Japan. Tokio: Teibi Publishing Co.,
1905.

46
Fundacion Ediciones Clio




HEIHO KADENSHO

Libro de las Ensenanzas Familiares sobre el Arte de
la Estrategia

Yagyu Munenori






Prélogo

Hay libros que nacen del deseo de comprender el mundo y otros que
brotan de la necesidad de comprenderse a uno mismo. El Heihi Kadens-
ho pertenece a esta segunda naturaleza. Aunque hable de la espada, no
es un tratado técnico; aunque su autor formara a los hombres més pode-
rosos de su tiempo, no es un manual militar. Es, ante todo, un espejo: un
espacio donde el lector puede ver la raiz de sus movimientos, el origen de
sus decisiones y el estado real de su espiritu. Munenori no ensefia cémo
vencer; ensefia como ver, como desentrafar la fuente interior de todo

conflicto antes de que éste tome forma.

Para comprender la profundidad de este texto conviene recordar el
momento en que fue escrito. Japon acababa de dejar atras mas de un siglo
de guerras civiles y se adentraba en la estabilidad del régimen Tokugawa.
La espada, que habia sido instrumento de supervivencia, corria el riesgo
de convertirse en un simbolo vacio para un guerrero transformado en
burdcrata. En esa transicion, en ese instante donde la violencia cesa pero
la mente atin recuerda el filo, surge el Heiho Kadensho. Munenori inten-
ta responder a una inquietud decisiva: ¢qué significa ser guerrero cuan-
do la guerra ha desaparecido?, ¢coémo mantener disciplina, vigilancia y
claridad en un mundo donde ya no se desenvaina la espada?

El autor procede de una tradicién marcial excepcional: la escuela Ya-
gyt Shinkage-rya, heredera del genio de Kamiizumi Nobutsuna, quien
transformo la esgrima en un arte de percepcién mis que de fuerza. Su
principio esencial —“la victoria surge del vacio”— marcé el linaje Yagya
y molded la filosofia de Munenori. Para esta escuela, la verdadera apertu-
ra no es fisica, sino mental; la técnica suprema no consiste en atacar, sino
en ver. La espada no corta por su filo, sino por la claridad del espiritu que
la sostiene. Este énfasis en la percepcion distingue a la Shinkage-rya de

49
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

otras tradiciones, y permite entender por qué en Munenori la préctica
marcial se convierte en una disciplina ética y psicoldgica.

Munenori, maestro de tres shogun, entendié que el combate del fu-
turo no serfa una cuestion de vida o muerte en el campo de batalla, sino
un enfrentamiento mds sutil: el que se libra en la mente, en el cardcter
y en las decisiones que gobiernan a otros. Su relaciéon con el monje Zen
Takuan S6ho reforzé esta vision. Ambos compartian la certeza de que
la mente atada —a la ira, al miedo, al deseo de victoria o a la obsesiéon
técnica— es derrotada antes de mover un solo paso. Asi, el Kadensho se
convierte en una gufa para actuar sin rigidez, sin fijacién, sin turbulen-
cias interiores: una forma de gobernar la propia percepcién para que la
accion surja justa, precisay sin error.

La estructura del tratado —Ia espada que mata, la espada que da la
viday la no-espada— revela un mapa interior del espiritu. En la primera,
el combate refleja la confusion de la mente: quien desea ganar o teme
morir pierde la capacidad de ver y acttia con torpeza. En la segunda, la
espada se convierte en instrumento de correccion: el guerrero preserva
la vida porque percibe el error antes de que el conflicto estalle. En la
tercera, la espada desaparece: el maestro ya no necesita armas porque su
percepcion es tan clara que el enfrentamiento se disuelve antes de nacer.
Estas tres etapas no describen técnicas, sino grados de libertad interior.

El Kadensho también desarrolla una comprension profunda del rit-
mo, la distancia y la percepcidn. El maai —Ia relacién entre tiempo, es-
pacio y oportunidad— se interpreta como la capacidad de situarse de
manera exacta ante la vida. La percepcion es el arte de ver la intencién
antes del movimiento, tanto en el adversario como en uno mismo. La
claridad del corazén, finalmente, constituye la fuente de toda accién
correcta: una mente transparente refleja la realidad sin distorsionarla y
permite actuar sin error. De este modo, el combate se convierte en una
metafora de la mente: toda derrota surge de una confusion previa; toda
accion lucida nace de un espiritu en calma.

Estas ensefianzas, lejos de pertenecer unicamente al Japén del siglo

XVII, dialogan directamente con nuestra vida contemporanea. En un
mundo saturado de estimulos, donde el conflicto aparece en la prisa, en

50
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

las relaciones o en la incertidumbre del porvenir, la claridad que pro-
pone Munenori es una herramienta de lucidez. Su tratado puede leerse
como un manual de liderazgo, una guia de autoconocimiento, un arte
del manejo del conflicto o una disciplina mental orientada a actuar sin
ansiedad ni rigidez. La espada desaparece, pero lo que revela —la mente
transparente— sigue siendo imprescindible.

Leer el Heiho Kadensho es aceptar un desafio: ver sin deformaciones,
actuar sin torpeza, cortar sin violencia, dejar de sostener aquello que nos
ata. Cada pagina invita a un gesto inhabitual: detenerse, respirar, obser-
var. No es un texto para ser leido con prisa; cada frase exige un silencio
previo y un espacio interior donde su sentido pueda asentarse. Si se lee
asi, con el espiritu abierto y la mente serena, este tratado se revela no
como un documento del pasado, sino como un camino vivo hacia la cla-
ridad, una forma de vivir sin necesidad de espada.

Dr. Jorge Fymark Vidovic Lépez
Ediciones Clio

51
Fundacion Ediciones Clio




La espada que mata. (Satsujin
no Tachi- & A7)

En el Camino de la espada, lo primero que debe comprenderse es
la naturaleza del peligro. La espada mata porque corta, porque abre el
cuerpo del adversario y porque pone fin a la vida en un instante. Esa es

su funcién mds baja y evidente. Quien solo aprende a herir o destruir no
ha alcanzado todavia el verdadero sentido del heibo (F£i%) .

El practicante comtn se aferra al filo y cree que su fuerza reside uni-
camente en la violencia. Pero el maestro sabe que la espada que mata es
también la que puede perder el control. Cuando el corazén se tensa y la
mente se llena de ira, orgullo o miedo, la espada se vuelve torpe, pesa-
da e impredecible. La muerte surge entonces no por claridad, sino por
confusidn.

La espada que mata exige un espiritu vacio y alerta. No se trata de
cortar por impulso, sino de ver con nitidez: el movimiento del otro, su
intencion, su respiracion, su postura, su error. La muerte ocurre porque
se ha percibido la apertura, el descuido o la rigidez del adversario. Cortar
no es un acto de furia, sino de comprensién.

Siel hombre se precipita, pierde. Si duda, pierde. Si se aferraala vida,
pierde. Si se aferra a la victoria, también pierde. La espada acttia correc-
tamente solo cuando el corazén esta libre tanto del deseo de matar como
del deseo de sobrevivir. En ese estado, el cuerpo se mueve por si mismo
y corta sin esfuerzo.

Cuando la mente se nubla, incluso un golpe favorable se vuelve in-
util. Cuando esta clara, una accidn minima contiene la fuerza suficiente
para destruir al adversario. Por eso, la esencia de la espada que mata no
esta en el filo, sino en la ausencia de obstrucciones interiores.

52
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

El guerrero debe comprender que matar es, en cierto sentido, una
derrota del Camino mds alto. Si el adversario ha llegado al punto en que
debe ser destruido, significa que no se previé a tiempo el peligro, no se
corrigio su error y no se disolvid la raiz del conflicto. La espada que mata
es el ultimo recurso, nunca la primera eleccién.

Aun asi, cuando el orden del mundo estd en riesgo, cuando la maldad
se levanta o cuando la vida del inocente peligra, el guerrero debe cortar
sin vacilacién. La duda en esos momentos es una traicién al deber. Pero
incluso entonces, el corte debe nacer de la claridad, no del odio.

Matar con la espada es cortar la vida del otro. Pero si ese corte nace
de la rectitud, no procede de emociones bajas, sino de la responsabilidad
de impedir un dafio mayor. La espada que mata debe usarse con plena
conciencia de su peso. No es un acto glorioso, sino una carga.

La muerte, en el Camino, no es una victoria, sino una consecuencia.
Elverdadero dominio consiste en ver el origen del conflicto antes de que
tome forma. Cuando esta visién no es posible y la violencia irrumpe, la
espada que mata debe emplearse con precision: sin exceso, sin brutali-
dad, sin disfrute, sin rencor.

Asi, el guerrero comprende que el filo que hiere es también un espejo.
Si el corazdn estd turbio, la espada serd torpe. Si esta limpio, la espada
cumplird su deber sin desviarse. Este es el fundamento de la primera en-
senanza del Kadensho.

La comprensién de la espada comienza cuando el guerrero reconoce que
el peligro no reside solo en el adversario, sino también —y sobre todo— en
su propia mente. La percepcion distorsionada es més letal que cualquier filo;
un solo error nacido de la confusion basta para perder la vida. Por esa razén,
el primer enemigo del practicante es su agitacion interior.

El adversario se manifiesta en su postura, en su respiracion, en el peso
de sus pasos, en la tension de su hombro, en la rigidez de su mirada. Pero
mas sutil atn es el adversario interno: la duda, el deseo de mostrar ha-
bilidad, la prisa por vencer, el miedo a perder. Quien combate sin haber
vencido estas sombras lucha a ciegas.

Para ver con claridad, el guerrero debe estudiar el instante. La aper-

53
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

tura del oponente no es un punto fijo, sino una variacién imperceptible
en el flujo de su movimiento. La oportunidad surge entre respiraciones,
entre parpadeos, entre pensamientos. Para percibirla, la mente debe per-
manecer calmada y flexible.

Si se observa demasiado, uno se vuelve lento. Si se observa demasia-
do poco, uno se vuelve torpe. La visién correcta no es excesiva ni insu-
ficiente: es como la superficie tranquila de un estanque que refleja sin
distorsion lo que tiene delante. Esta mente clara es indispensable para la
espada que mata.

En el combate, muchos creen que la victoria se alcanza atacando con
impetu. Pero el ataque precipitado, sin comprender la intencién del ad-
versario, conduce a la derrota. La verdadera espada no se precipita: entra
cuando el otro ya ha perdido la capacidad de ver; corta cuando el otro
esta atado a su propia accion.

El flujo del conflicto se decide antes del choque de los sables. El gue-
rrero debe sentir el vacio y la plenitud en el cuerpo del otro: dénde su
energfa se acumula, dénde se dispersa. Alli donde hay rigidez, hay derro-
ta; donde hay exceso de fuerza, hay apertura. La accién correcta consiste
en penetrar ese vacio antes de que el adversario sea consciente de él.

No hacen falta grandes movimientos. Un minimo ajuste puede quebrar
la rafz de la intencién del otro. Cuando se ha penetrado en su ritmo, su téc-
nica se desmorona, su fuerza pierde direccion y su espada —por afilada que

sea— se vuelve inutil. Entonces, el corte ocurre como algo inevitable.

El guerrero debe cuidarse también de los enganos. El adversario
puede mostrar fuerza para ocultar debilidad, o debilidad para atraer al
avance temerario. Puede avanzar para forzar el retroceso, o retroceder
para atraer hacia una trampa. Quien no sabe leer estos cambios queda
atrapado en la apariencia.

Por eso, el corazén debe permanecer sin ataduras. Si uno fija su men-
te en un solo aspecto, pierde los otros. Si desea demasiado una apertura,
caerd en un engano. Si teme demasiado un ataque, abrira su propia de-
fensa. La mente debe moverse con libertad absoluta: ver todas las posi-
bilidades sin aferrarse a ninguna.

54
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

Cuando llega el momento de cortar, no debe existir duda. La espada
que mata actia en un solo pensamiento, sin divisién. Si la mente se divide
entre “atacar” y “no atacar’, el cuerpo se paraliza. Si se divide entre “vivir”

<« » ./ . . . .
y “vencer’, la accion pierde claridad. En ese instante, el adversario penetra.

La esencia de esta ensefianza es que el acto de matar no puede sepa-
rarse del acto de ver. La espada sigue a la percepcion; la percepcion sigue
a la mente; la mente sigue al espiritu. Si el espiritu es confuso, la mente
se agita; si la mente se agita, la percepcion se nubla; si la percepcién se
nubla, la espada fracasa.

Aun asi, la espada que mata es apenas la puerta inicial del Camino. Es
necesaria para comprender la naturaleza del conflicto, pero no su culmi-
nacién. Quien se queda en este nivel permanece atado a la violencia y no
ha alcanzado la libertad interior.

La segunda ensefianza comienza cuando el guerrero comprende que
existe una espada que, pudiendo destruir, también puede preservar. Y
que la verdadera victoria, en muchos casos, consiste en evitar que la vio-
lencia nazca.

La espada que da la vida.
(Katsujin-ken — ;& A%l

La espada que da la vida es superior a la espada que mata. En la pri-
mera ensefanza, el guerrero comprendié la naturaleza del peligro y el
modo correcto de cortar. Pero esa comprensién, aunque necesaria, sigue
perteneciendo al nivel més bajo del Camino: alli donde la espada hiere
y destruye, todavia existe ignorancia. Alli donde el conflicto se resuelve
con la muerte, atin no se ha alcanzado la raiz del heiho (F£3%).

La verdadera espada es la que protege. Su propésito no es destruir,
sino impedir que la violencia surja innecesariamente. El guerrero que
domina esta ensefianza percibe el peligro antes de que tome forma, di-
suelve la intencién hostil antes de que se exprese y evita la desgracia no
solo para si mismo, sino para todos los implicados.

55
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

Cuando hablamos de “dar la vida”, no nos referimos a perdonar capri-
chosamente. Significa actuar de tal modo que la presencia del guerrero
restaure el orden sin necesidad de destruir. Un solo gesto, una palabra
exacta, un movimiento preciso o incluso la sola postura pueden devolver
al otro su claridad y evitar que el mal avance.

El maestro compara esta espada con la medicina. El buen médico no
espera a que la enfermedad devore el cuerpo: observa los signos tempra-
nos, corrige los pequefios desequilibrios y restaura la armonia antes de
que el peligro se manifieste. Del mismo modo, el guerrero percibe la raiz
del conflicto en su origen y la disuelve antes de que requiera ser cortada.

La espada que da la vida surge de un espiritu inmévil. El guerrero no
se precipita ni se deja arrastrar por el miedo, la ira o el deseo de demos-
trar habilidad. Su mente observa el movimiento del otro y ve su corazén.
Cuando detecta que la intencién hostil ain no ha madurado, actta para
detenerla mediante la palabra, el gesto, la mirada o la presencia.

Quien domina esta ensefianza tiene una vision mas amplia que la del
mero combatiente. No considera inicamente su propia victoria, sino el
destino de todos: los inocentes, los subordinados, los cercanos y tam-
bién los adversarios. Sabe que matar puede resolver un instante, pero no
resuelve la raiz profunda del conflicto. La violencia perpetta la violen-
cia; la claridad la disuelve.

La espada que da la vida exige una comprension profunda de la in-
tencién del otro. No basta observar sus movimientos: hay que mirar su
espiritu. Cuando el corazén del adversario estd confundido o arrastrado
por sus pasiones, el maestro lo corrige sin destruirlo. Su acto no es indul-
gencia, sino responsabilidad.

Esta correccién no siempre es suave. A veces, el guerrero debe de-
rribar al adversario sin herirlo gravemente; otras, debe interrumpir su
impulso; otras mds, debe ocupar la posicién favorable de modo que el
otro se vea obligado a desistir. Pero incluso en estas acciones fisicas, el
propdsito no es matar, sino devolver la lucidez.

El error comun de quienes buscan dominar este nivel es creer que
consiste en evitar todo conflicto. Pero evitar desde el miedo no es vir-

56
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

tud: es otra forma de confusién. La verdadera espada que dala vida acttia
cuando debe actuar. Corrige con firmeza cuando la firmeza es necesaria,
y con suavidad cuando la suavidad basta. El criterio brota de una mente
que ve el orden del mundo, no de una preferencia personal.

En esta ensefanza, el guerrero comprende que la fortaleza no es lo
contrario de la compasién. La compasién auténtica requiere firmeza:
firmeza para detener el mal, para enfrentar la injusticia, para corregir
sin vacilacién. La espada que da la vida no es débil: es mas fuerte que

la espada que mata, porque su fuerza surge de un orden mas profundo.

Cuando el maestro actda, quienes lo observan sienten calma. Su pre-
sencia disipa la confusién y restablece la armonia. No porque imponga
autoridad mediante la violencia, sino porque su espiritu no esta dividi-
do. La claridad de su mente es percibida por los demds, y esto ordena
aquello que estaba disperso.

El guerrero que domina esta espada vive sin arrogancia. No se enor-
gullece de evitar la muerte, pues sabe que el mérito no estd en €l, sino en
el Camino. Actda con naturalidad, sin buscar recompensa. Su propdsito
no es ser admirado, sino preservar la vida y mantener la armonfa.

Cuando este nivel se alcanza, el conflicto disminuye. Cuando se ol-
vida, la violencia surge. Asi, la espada que da la vida se convierte en el
puente hacia la ensefianza mas alta: la espada que no necesita ser desen-
vainada.

Sin espada. (Muto - 7))

La ensefianza de “sin espada” es la culminacién del heihi ($£i%). En
este nivel, la espada deja de ser un arma para convertirse en una com-
prension directa del mundo y del propio espiritu. Alli donde la espada
que mata aun actua dentro del conflicto, y donde la espada que da la vida
lo corrige desde su raiz, mutd lo disuelve incluso antes de que exista.

Quien alcanza este estado no depende del arma, ni de la fuerza, ni
de la destreza. Su poder nace de una percepcién tan clara que el con-

57
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

flicto pierde forma antes de manifestarse. La accién adecuada surge sin
esfuerzo; el peligro, al no encontrar resistencia, no puede asentarse. El
adversario, al enfrentarlo, siente que no hay oposicion, que su intencién
se debilita y su voluntad se dispersa. Es como tratar de golpear el vacio.

El principio fundamental de 7216 es la ausencia de resistencia inte-
rior. Cuando uno se aferra a su posicién —ya sea a la idea de vencer, de
resistir, de preservar o de imponerse— el adversario encuentra un punto
de ataque. La rigidez de la mente crea rigidez en el cuerpo, y la rigidez
abre aperturas. Pero cuando la mente estd libre, no hay lugar donde el

otro pueda penetrar.

La victoria en este nivel no proviene del enfrentamiento, sino de la
no-colisién. El maestro se mueve sin oponerse, fluye con la accién del
otro y la conduce suavemente hacia su disolucién. El adversario siente
que sus movimientos son absorbidos por la nada; su ataque pierde fuer-
za porque no encuentra un blanco firme. En 7u19, la neutralidad vence
sin luchar.

«Q » . . . .y . .y .
Sin espada” no significa ausencia de accién, sino accién sin forma
fija. El guerrero no anticipa ni evita, no ataca ni huye: simplemente ac-
) g y
tta desde la claridad. Esta claridad surge de un estado en el que la mente
no se divide entre “yo” y “otro’, entre “golpear” y “ser golpeado”. Desde
esa unidad, el movimiento correcto aparece por si mismo, sin esfuerzo

y sin error.

La ensefanza afirma que quien se aferra a la espada es vencido por
quien no se aferra a nada. Esto no es un recurso metaférico: quien de-
pende del arma, depende también de las formas, de las técnicas, de las
estrategias. Quien depende de la percepcién, en cambio, estd siempre
antes que el adversario. Percibe la intencién antes de que tome forma'y

la neutraliza antes de que se complete.

En “sin espada’, la lucha fisica pierde importancia. El verdadero com-
bate se decide en el instante previo al movimiento. Si el maestro percibe
la intencién antes de que la intencidn sea consciente, su sola presencia
modifica la accidn del otro. El adversario vacila: su energfa se dispersa 'y
el conflicto se deshace. Asi se cumple la afirmacién de que el nivel mas
alto del heibo consiste en vencer sin fuerza.

58
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

Este estado no se logra mediante técnicas secretas, sino eliminando
las obstrucciones del corazdn. El miedo, la ira, el deseo de victoria, la
prisa, la duda o el orgullo enturbian la mente y la vuelven dependiente
de lo exterior. Mutd requiere una mente transparente, capaz de adaptarse
sin ser arrastrada.

El guerrero que alcanza este nivel posee una estabilidad inalterable.
En medio del peligro, su espiritu permanece imperturbable; en medio
de la confusiodn, su percepcion es clara. No se deja impresionar por ame-
nazas ni seducir por oportunidades ilusorias. Ve el flujo, no el instante
aislado; ve el todo, no la parte.

Cuando se encuentra frente a un adversario, no proyecta hostilidad
ni muestra intencién de lucha. Su neutralidad desconcierta. Su sereni-
dad disuelve la resolucion del otro. La espada que no se desenvaina es
mds poderosa que la espada que corta, porque actua sobre la raiz del
conflicto y no sobre su manifestacién externa.

Esta ensenanza es también un camino para la vida. El hombre que
vive sin espada vive sin tensiones innecesarias, sin resistencia interior,
sin choques inutiles. Su paso es ligero, su palabra es mesurada y su mente
estd en reposo. No porque evite los problemas, sino porque no se aferra
aellos.

Muto es, en esencia, libertad:
libertad frente al miedo,

frente al deseo,

frente a la violencia,

frente a la necesidad de imponerse.

Quien posee esta libertad actiia de manera perfecta en cualquier
circunstancia.

Con esta ensenanza culmina el Heibo Kadensho:
cuando la espada desaparece, el espiritu se vuelve invencible.

59
Fundacion Ediciones Clio




Epilogo. La claridad como
camino en tiempos de
confusién

El Heiho Kadensho naci6 en un Japén que habia dejado atrds la gue-
rra, pero no la inquietud interior. Los samurdis ya no se enfrentaban a
ejércitos enemigos, sino a algo mads sutil y persistente: la dispersion del
espiritu, la confusion del corazén, la pérdida de propésito. El peligro
ya no provenia del filo de una espada, sino de la incapacidad de ver con
claridad en medio de la paz.

En nuestro tiempo, ese desafio no ha desaparecido. Vivimos rodea-
dos de estimulos, exigencias y tensiones invisibles que saturan la percep-
cién y debilitan la presencia interior. La espada que mata —Ia reaccién
impulsiva, la agresividad, el miedo que se disfraza de fuerza— sigue vi-
gente. La espada que da la vida —Ia capacidad de corregir sin destruir,
de actuar sin herir— sigue siendo un ideal dificil. Y la no-espada —ese
estado donde el conflicto se disuelve antes de nacer— contintia siendo
el mayor reto de la vida humana.

Lo que Yagyt Munenori enseid a principes y gobernantes del perio-
do Edo conserva su poder hoy porque no depende del contexto militar,
sino de la condicién humana. Nos recuerda que toda violencia comienza
como una confusién previa, que todo error nace en la mente antes de
manifestarse en el cuerpo, y que toda accién verdaderamente justa brota
de un corazén libre de fijaciones.

La conquista exterior —éxito, influencia, reconocimiento— es se-
cundaria frente a la conquista interior: la victoria sobre el propio miedo,
sobre el exceso de deseo, sobre la rigidez que nos ata a lo que creemos
ser. El dominio real no consiste en imponerse a los demds, sino en no

60
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

ser arrastrado por las fuerzas desordenadas que surgen dentro de uno

mismo.

El Heiho Kadensho invita a practicar esta lucidez. No propone téc-
nicas secretas, sino un modo de estar en el mundo: ver antes de actuar,
actuar sin tension, moverse desde la claridad, no desde la reacciéon. En
un tiempo donde el ruido es constante y la prisa se ha vuelto norma, esta

enseNanza es mas necesaria quc nunca.

Quizd la  mayor leccion  del  tratado sea  esta:
cada uno de nosotros lleva una espada invisible, una espada que corta
intenciones, decisiones y caminos. Podemos usarla para herir, para pro-
teger o para disolver el conflicto antes de que aparezca. Podemos vivir
atados a ella o podemos dejarla caer. Podemos luchar contra el mundo o

podemos aprender a movernos sin resistencia.

Vivir “sin espada” no significa renunciar; significa no aferrarse. Signi-
fica actuar con claridad incluso cuando el entorno es incierto. Significa
no convertirse en adversario de uno mismo.

Si este libro logra, aunque sea por un instante, que el lector vea con
un poco mas de nitidez, que actiie con un poco mds de serenidad, que
respire antes de reaccionar o que renuncie a un impulso innecesario, en-
tonces su espiritu sigue vivo. Y en ese gesto silencioso —en esa no-espa-
da— se revela la verdadera fuerza del Camino.

61
Fundacion Ediciones Clio




Notas sobre las fuentes

La presente traduccién del Heiho Kadensho se ha realizado a partir de
un trabajo comparativo entre diversas ediciones japonesas y las princi-
pales traducciones occidentales. Como base textual se empled la edicion
de Iwanami Bunko, considerada la mas filolégicamente estable dentro
del corpus del japonés clasico, cuyo aparato critico permite identificar
lecturas alternativas y resolver ambigiiedades propias del estilo del siglo
XVII. Este texto se cotejé con la versién en japonés moderno preparada
por Watanabe Makoto para PHP, que clarifica giros arcaicos sin alterar
la arquitectura conceptual del original. La confrontacién entre ambas
permitié establecer un eje de trabajo sélido desde el que reconstruir el

sentido doctrinal de cada seccién.

En paralelo, se consultaron sisteméticamente las traducciones ingle-
sas de referencia, especialmente la realizada por William Scott Wilson
(The Life-Giving Sword) y la de Thomas Cleary (Soul of the Samurai).
Aunque sus interpretaciones difieren en matices filoséficos y en la elec-
cién terminoldgica, su lectura conjunta ofrece un marco ttil para com-
prender los pasajes donde convergen heiho, psicologia del combate y
pensamiento zen. Estas versiones no se adoptaron como modelo, pero
si funcionaron como espejos criticos que permitieron comprobar con-
sistencia conceptual, detectar posibles interferencias culturales y evitar
soluciones de traduccidn que alteraran el sentido original.

Las ediciones en castellano actualmente disponibles fueron igual-
mente revisadas, no para establecer dependencias, sino para situar esta
traduccion dentro de la tradicién hispanohablante. Su consulta ayudé a
identificar decisiones terminoldgicas consolidadas —como espada gue
da la vida o no-espada— y a evaluar la pertinencia de mantener o reno-
var ciertos términos. Sin embargo, se opté por un enfoque independien-

62
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

te, retornando siempre al japonés para definir el significado preciso de
expresiones técnicas como maai, mushin, katana no kokoro o kokoro no
utsuroi, cuyo valor doctrinal excede las soluciones simplificadas que a
veces aparecen en otros idiomas.

Uno de los aspectos més delicados de la traduccién fue el tratamiento
del japonés clasico, un registro donde la sintaxis eliptica, la economia
verbal y la ambivalencia semantica permiten multiples interpretaciones.
Para resolver estos pasajes se aplicé un criterio doble: por un lado, fi-
delidad conceptual estricta respecto al texto fuente; por otro, claridad
expresiva en castellano sin afadir explicaciones ajenas al estilo de Mune-
nori. Cuando la literalidad atentaba contra la comprensién, se prefiri6
una reformulacién que preservase el contenido doctrinal antes que los
accidentes gramaticales. Cada intervencion se apoyd en la comparacion
entre ediciones japonesas, evitando decisiones arbitrarias.

En los segmentos donde Munenori dialoga de manera implicita con
la tradicién zen —especialmente con Takuan S6ho y su Fudichi shin-
myoroku— se procuréd mantener el tono de sobriedad conceptual pro-
pio de ambos. Las referencias al vacio, a la mente sin fijacién o al ritmo
interior del adversario se tradujeron atendiendo tanto a la semantica del
japonés como al marco filos6fico que las sostiene. Cuando un término
adquiria capas doctrinales imposibles de traducir en una sola palabra, se
opté por mantenerlo en su forma romanizada y glosarlo inicialmente,
permitiendo que el lector siga su trayectoria conceptual a lo largo del
texto.

El resultado final aspira a ofrecer una versiéon que respete la preci-
sién del original y, al mismo tiempo, permita al lector contemporaneo
acceder a su profundidad sin obsticulos lingtiisticos. Mds que trasladar
palabra por palabra, esta traduccién busca transmitir la manera en que
Munenori piensa: la claridad como método, la percepcién como nucleo
delaaccién yla espada como metafora del gobierno interior. Sila voz del
maestro llega al lector con nitidez, si el ritmo de sus imdgenes se percibe
sin opacidad, puede afirmarse que el trabajo de traduccién ha cumplido
su cometido fundamental.

63
Fundacion Ediciones Clio




Referencias

Fuentes primarias (ediciones japonesas)
Yagyi, M. (1985). SARIRE: (FHIZREEB 3 (Watanabe,
L., Ed.). Iwanami Shoten.

Yagyii, M. (2012). $TiR EERITE (Watanabe, M., Trad. y Ed.).
PHP Kenkyujo.

Traducciones

Traducciones al inglés
Yagyu, M. (2012). The life-giving sword: Secret teachings from the house
of the shogun (Wilson, W. S., Trad.). Shambhala Publications.

Cleary, T. (2014). Soul of the samurai: Modern translations of three clas-
sic works of Zen & Bushido. Tuttle Publishing.

Traducciones al castellano consultadas

Yagyt, M. (2023). Heiho Kadensho. El camino de la espada: Estrategias
de samurai para el dia a dia (Tucci Romero, B., Trad.). Ediciones
Libreria Argentina.

Yagyt, M. (s. £.). Escritos familiares sobre el arte de la estrategia (Tucci,
N., Trad.). Editorial Vacuo.

Estudios y contexto histérico-doctrinal

Hurst, G. C. (1998). Armed martial arts of Japan: Swordsmanship and

archery. Yale University Press.

De Lange, W. (s. £.). Estudios sobre Yagyi Shinkage-ryii y la cultura bushi
[Serie de monografias]. Japan Library.

64
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

Takuan, S. (2012). The unfettered mind: Writings of the Zen master to
the sword master (Wilson, W. S., Trad.). Shambhala Publications.

Autor desconocido. (s. f.). Yagyi Munenori y el Heihi Kadensho [Ensayo
en PDF]. Kenshinkan Badajoz.

65
Fundacion Ediciones Clio







BUDO SHOSHINSHU

Manual del principiante en el camino del guerrero

Daidoji Ylzan






Prélogo
Daidoji Yuzan y el Budo
shoshinshu: ética, disciplina y el
espiritu del guerrero

El Budo shoshinsha (BEFNER), atribuido a Daidoji Yazan y
compuesto entre finales del siglo XVII y comienzos del XVIII, es uno
de los testimonios mds licidos de la transformacién del ideal samurdi
durante el periodo Edo. En una época en la que el Japén del shogunato
Tokugawa habia puesto fin a los siglos de guerra civil, la clase guerrera
se enfrentaba a una paradoja inédita: seguir siendo samurai en un pais
donde ya no habia batallas. La espada, antafio herramienta cotidiana,
se convertia en simbolo; el combate real era sustituido por la adminis-
tracion, el protocolo y la vida doméstica. En ese clima de estabilidad y
riesgo moral, Yuzan sintié la necesidad de preservar la esencia espiritual
del guerrero mediante un manual destinado a las generaciones jévenes,

advirtiéndoles sobre las tentaciones del lujo, la complacencia y el olvido
de su mision ancestral (Lépez-Vera 2016; Gaskin y Hawkins 2008).

Daidoji Yuzan (1639-1730), también conocido como Taira Shigesuke,
formé parte de una generacién de eruditos profundamente influenciados
por el neoconfucianismo, doctrina que habia sido adoptada como base inte-
lectual del Estado Tokugawa. Si bien su biografia permanece en penumbra
—como ocurre con muchos consejeros, pedagogos y estudiosos del perio-
do—, su obra revela una formacion sélida en la ética de Zhu Xi y en los
principios de rectitud (gz), sinceridad (akoto) y piedad filial (k). Estos
conceptos, integrados en el universo cultural del samurai, estructuran el dis-
curso moral del Budo shoshinshi, orientado mds a la formacién del cardcter
que al dominio de técnicas marciales (Daidoji 2006; Nitobe 2011).

69
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

Dentro de la literatura del bushidos, el texto ocupa un lugar singular.
Mientras el Hagakure de Yamamoto Tsunetomo exalta la disponibilidad
inmediata a morir y el Dokkiodo de Miyamoto Musashi propone una via
de extrema renuncia, el Budo shoshinshi adopta una postura equilibrada
y esencialmente practica. Para Yuzan, la virtud no es un arrebato heroico
ni una abstraccién metafisica, sino un habito cotidiano. Asi, exhorta a
vivir con frugalidad, mantener el orden del hogar, ejercitar la cortesia,
elegir amistades virtuosas, gobernar la palabra, entrenar con constancia
y cultivar el estudio. Su visién del guerrero es profundamente humana:
un hombre que debe dominarse a si mismo antes de aspirar a servir a su
sefor y a su clan con dignidad.

Un rasgo notable de la obra es su dimensién econdémica. La paz pro-
longada del Edo habia puesto en tensién las finanzas de los samuriis,
dependientes de estipendios rigidos y del oneroso sistema de residencias
alternas (sankin kotai). Yuzan, consciente de ello, advierte sobre el gasto
excesivo, el endeudamiento y la busqueda de lujos impropios. Su insis-
tencia en la austeridad no solo responde a un ideal moral, sino tambié¢n
a la necesidad préctica de evitar la ruina familiar y el descrédito social.
Como ha sefialado Aguilar Gémez (2018), el manual puede leerse in-
cluso como una «via de la economia», donde administrar el hogar es
parte inseparable del honor del guerrero.

Desde una perspectiva filoldgica, el Budo shoshinshii presenta un es-
tilo conciso, severo y admonitorio, caracteristico de los manuales éticos
del Japén clasico. El término shoshin (F)IL)), “corazén inicial’, remite a
la disposicién humilde y receptiva del aprendiz, una actitud espiritual
imprescindible en el budo. El texto circulé originalmente en copias ma-
nuscritas y versiones resumidas, por lo que su estructura no responde
a una divisién rigida en capitulos; la organizacién moderna, incluida
en esta edicion, busca facilitar la lectura sin alterar la esencia del pensa-
miento de Yazan.

La vida del autor confirma la coherencia entre su discurso y su tiem-
po. Nacido pocas décadas después de la consolidacién del régimen
Tokugawa, Yuzan vivié en un Japdn pacificado donde la legitimidad
samurdi dependia de su capacidad para encarnar la disciplina interior

70
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

y el orden social. Su figura se inscribe junto a la de otros grandes mora-
listas del guerrero, como Yamaga Soko, pero su aportacién es distinta:
ofrece la guia concreta y cotidiana que debia acompanar a la teorfa. Mds
que un estratega, fue un educador del caricter. Su longevidad —murié
en 1730— y la difusién manuscrita de su obra indican que su influencia
se extendid por multiples clanes, convirtiéndose en referencia en escue-
las de conducta y academias de formacién samuri.

Hoy, Daidoji Yazan ocupa un lugar central en los estudios del bus-
hidé por su capacidad de sintetizar lo mejor de la tradicién guerrera y
el humanismo confuciano. La claridad de su mensaje, lejos de perder
vigencia, resuena con fuerza en el presente. El Budo shoshinshii tras-
ciende su contexto feudal y se convierte en un manual de disciplina in-
terior aplicable a cualquier época: vivir con moderacién, gobernar las
pasiones, pensar antes de hablar, corregir los propios errores, cultivar la
paciencia, ser prudente en las amistades, trabajar con constancia y en-
frentar la muerte —inevitable para todos— sin temor y sin doblez. En
tiempos de rapidez, ruido y fragmentacidn, la voz de Yazan ofrece una
sabiduria sobria y luminosa: “Una vida recta exige vigilancia constante
sobre el propio corazén.”

Esta edicién de Ediciones Clio busca preservar esa luz y ponerla al
alcance del lector hispanohablante, respetando la severidad moral del
texto original y su profunda belleza ética. No es solo un documento
histérico, sino un espejo donde cada lector puede volver a examinar la
forma en que vive, habla, actta y se gobierna a si mismo. Alli reside su

poder perdurable.
Dr. Jorge Fymark Vidovic Lépez
https://orcid.org/0000-0001-8148-4403
Director Editorial

https://www.edicionesclio.com/

71
Fundacion Ediciones Clio



https://orcid.org/0000-0001-8148-4403
https://www.edicionesclio.com/

Budo shoshinsha (EE#)INE)
Manual del Principiante en el
Camino del Guerrero

1. Sobre la conducta fundamental del samurai

El hombre que ha nacido en la casa de un guerrero debe, ante todo,
grabar profundamente en su corazén que su vida pertenece al servicio
de su sefior. Desde el momento en que un hombre entra en el mundo, su
deber consiste en cumplir fielmente con aquello que le ha sido asignado
por el cielo: y para un samuradi, no hay tarea mas elevada que servir con
absoluta sinceridad al clan al que pertenece.

El guerrero debe adoptar como norma la disposicién constante a
poner su vida en juego. Si no esta preparado a morir en cualquier mo-
mento, no podrd cumplir su deber, ni podrd mantener la rectitud en sus
acciones. Quien teme por su vida no es apropiado para el servicio del
sefor, pues ante la menor dificultad abandonard el camino correcto.

El fundamento mas alto del budo es esta resolucién interior: “Ante todo,
no aferrarse a la vida.” Solo aquel que ha trascendido la vacilacién puede obrar
con justicia, hablar con verdad y sostener su honor en toda circunstancia.

El hombre que se apega a comodidades, placeres o preocupaciones
mundanas no podréd jamds considerarse digno del camino del guerrero.
Quien vive en exceso, inevitablemente cae en la corrupcién; quien busca
el bienestar en lugar del deber, se aparta de la senda verdadera.

La conducta del samurdi debe ser pura, integra y sin doblez. Incluso
cuando nadie lo observa, debe mantener rectitud en sus pensamientos y
acciones. La sinceridad es la raiz de todas las virtudes, y el guerrero que la
pierde se ha destruido a si mismo, aun si su cuerpo continda vivo.

72
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

Por ello, quien desea iniciarse en el Camino del Guerrero debe co-
menzar por cultivar un corazdn firme, dispuesto a soportar dificulta-
des, y una voluntad que no vacile ante la muerte. Con tal espiritu, podra
afrontar todo acto de servicio con lealtad y serenidad.

2. Sobre la frugalidad y la moderacién

El guerrero debe evitar el lujo, la extravagancia y el gasto innecesario.
La vida de exceso debilita la fuerza del espiritu y hace que el hombre
olvide su verdadero deber. Quien ha nacido en una casa samuri debe
mantener siempre un corazén sencillo y una existencia moderada.

El lujo conduce a la pérdida de disciplina. Cuando el hombre se acostum-
braal confort, su mente se entorpece, su cuerpo se vuelve indolente y su espiri-
tu pierde firmeza. Asi, ante un momento de necesidad, no podrd cumplir con
lo que se espera de él. La austeridad es, por tanto, la raiz de la fortaleza.

El samurdi debe vestir y alimentarse de manera apropiada, sin caer en
ostentacién ni buscar lo superfluo. El que desea agradar al mundo por
medio de adornos o vanidades demuestra un corazén débil, incapaz de
soportar el peso del deber. La apariencia sencilla revela un espiritu firme.

En el manejo del dinero, el guerrero debe actuar con prudencia. Aun-
que reciba estipendio de su sefior, no debe confiarse en ¢l para perseguir
caprichos, sino administrarlo con moderacién, pensando siempre en el
sustento de su hogar y en evitar futuras dificultades. El que malgasta lo
que tiene termina avergonzando a su familia y al clan.

Es igualmente importante evitar los malos hébitos: el juego, la bebida
excesiva y las companias perjudiciales. Quien se deja arrastrar por tales
costumbres olvida el autocontrol, pierde respeto y termina por deshonrar
su nombre. El samurai debe ser duenio de si mismo en todo momento.

La verdadera riqueza del guerrero no estd en los bienes que posee,
sino en la pureza de su conducta y la fortaleza de su espiritu. La fruga-
lidad es una virtud que protege al hombre de la corrupcién interior, y
mediante ella puede sostenerse firme incluso en tiempos dificiles.

En suma, la moderacién en todas las cosas es el adorno mds noble
del samurai. La austeridad afianza la rectitud y prepara el corazén para
cumplir fielmente con su deber.

73
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

3. Sobre la lealtad y la obediencia al sefior

El deber supremo del guerrero es la lealtad. Desde el momento en
que nace en una casa samurdi, el hombre debe entender que su vida estd
consagrada al servicio de su senor. Esta lealtad no debe fluctuar con las
circunstancias, ni debilitarse ante la conveniencia: ha de ser firme como

una roca.

Obedecer al sefor no significa simplemente cumplir érdenes, sino
anticipar su voluntad y actuar conforme a ella con sinceridad. El guerre-
ro verdaderamente leal mantiene siempre presente el honor del clan, y
considera sus propios deseos como algo secundario frente al deber.

Quien sirve pensando en recompensas o beneficios personales no
posee un corazén leal. El samurdi debe actuar sin esperar gratitud, pues
la esencia de la lealtad es el servicio desinteresado. Cuando un hombre
busca reconocimiento, su espiritu se mancha con ambicién.

Incluso si el sefor no es perfecto, lalealtad del vasallo no debe vacilar.
Criticar a quien se debe servir es una falta grave que destruye la armo-
nia del feudo. Un buen guerrero corrige los errores mediante su propio
ejemplo, no mediante murmuraciones.

La obediencia debe ser pronta y sincera. El que obedece con desgana
o alberga resentimiento en su corazén carece del temple necesario para
llamarse samurai. La verdadera obediencia nace de la comprensién de
que el orden y la jerarquia son la base del camino del guerrero.

Hay ocasiones en que la vida o la muerte dependen de un mandato del
sefior. En tales momentos, el guerrero debe responder sin vacilacion. El
honor de un samurai consiste en aceptar su deber incluso cuando conduce
ala muerte, pues nada es mas vergonzoso que anteponer la vida al deber.

La lealtad, una vez quebrantada, no puede recuperarse ficilmente.
Por ello, el hombre prudente guarda su corazén contra toda traicién,
por minima que parezca, y se esfuerza en ser fiel en pensamientos, pala-

bras y acciones.

Servir con rectitud es la mas alta virtud del samurai. A través de la
lealtad sostiene su honor, el honor de su familia y el de su clan.

74
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

4. Sobre la piedad filial y la conducta dentro del hogar

Antes de aspirar a servir correctamente a su sefior, el guerrero debe
aprender a gobernar su conducta dentro del hogar. La piedad filial es la
raiz de todas las virtudes: quien no sabe honrar a sus padres y mayores
dificilmente podra ser leal en el servicio.

Un samuréi debe respetar profundamente a su padre y a su madre,
atender sus necesidades y escucharlos con humildad. No importa cuan
altos sean sus logros en la vida militar; si descuida a sus progenitores, su
honor queda manchado. La rectitud comienza por el trato hacia quienes
le dieron la vida.

Debe esforzarse también por cultivar armonfa dentro de su familia. Un
hogar gobernado con rectitud fortalece el caracter del guerrero; uno go-
bernado con negligencialo corrompe. La conducta firme del padre, la mo-
destia de la madre y la obediencia de los hijos son pilares indispensables.

El samurai debe ser prudente en sus palabras y moderado en su carédc-
ter dentro del hogar. La ira, el desorden y el tono dspero son impropios
de un hombre de armas. Si no puede gobernarse a si mismo entre los
suyos, ¢como podra gobernar su espiritu en momentos de crisis?

El respeto hacia los ancianos del clan es igualmente necesario. Quien
desprecia el consejo de los mayores muestra arrogancia y falta de sabidu-
ria. Incluso cuando uno difiere en opinidn, debe expresar su parecer con
cortesia y humildad, pues asi lo exige la armonia social.

En cuanto a la esposa ¢ hijos, el samurai debe tratarlos con dignidad
y rectitud. Una esposa fiel y de cardcter firme es compaiera del honor
del guerrero; un hijo educado con disciplina continta el nombre de la
familia. La negligencia hacia ellos es una falta grave que trae vergiienza
a generaciones futuras.

El guerrero debe recordar que su conducta en el hogar refleja su con-
ducta en el servicio. La piedad filial, Ia modestia, la disciplina y la armo-
nfa doméstica son las raices del bud6. Quien no guarda rectitud en lo
pequeno no podré sostenerla en lo grande.

Asi, antes de tomar la espada, el samuréi debe enderezar su corazén
en el seno de su propia casa.

75
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

5. Sobre la disciplina personal y el autodominio

El guerrero debe vigilar constantemente su propio corazon. El ene-
migo mas dificil de vencer no es el adversario exterior, sino las pasiones
que agitan la mente: la ira, la codicia, la pereza, la arrogancia. Si un
samurdi no puede dominarse a si mismo, no podra llamarse verdadera-
mente hombre de valor.

La disciplina personal comienza en la vida cotidiana. El guerrero
debe levantarse temprano, ordenar sus asuntos con diligencia y evitar
el ocio excesivo. La mente se debilita cuando el cuerpo se entrega a la
comodidad. Cada dia debe cultivarse como si fuera una preparacion
para la batalla.

En toda circunstancia, el samurai debe mantener serenidad. La ira
es el veneno del guerrero: ciega el juicio, arruina la estrategia y lleva al
deshonor. Incluso ante la provocacién, debe conservar su compostura.
El dominio del temperamento es una virtud més elevada que la victo-
ria.

El deseo y la avaricia también corrompen el espiritu. Quien se deja
llevar por el ansia de riqueza, mujeres, bebida o juegos no solo pierde
su honor, sino que se vuelve esclavo de sus apetitos. El verdadero gue-

rrero posee un corazén sencillo, libre de cadenas interiores.

La palabra es igualmente un campo para el autodominio. Elhombre
impetuoso habla sin pensar; el prudente mide sus palabras. El silencio
oportuno es sefial de sabiduria. Hablar con moderacién permite evitar
disputas innecesarias y preservar la dignidad.

En todos sus actos, el samurdi debe examinar su corazén y corre-
girse sin demora. Si comete un error, debe reconocerlo y enmendarlo,
pues el orgullo es un obstaculo para el crecimiento. Quien no admite
faltas carece de profundidad en su cardcter.

La verdadera fortaleza del guerrero no reside en su espada, sino en
su capacidad de gobernarse a si mismo. S6lo aquel que ha vencido sus
pasiones puede avanzar sin temor por el camino del budo.

76
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

6. Sobre la rectitud en el hablar y el deber de la honestidad

El guerrero debe ser sumamente cuidadoso con sus palabras. La len-
gua puede sostener el honor o destruirlo. El samurai que habla con lige-
reza, exageracién o falsedad deshonra su nombre y debilita la confianza
que otros depositan en ¢él.

La honestidad en el hablar es una virtud esencial. El guerrero debe
decir unicamente lo que es verdadero y cumplir todo aquello que pro-
mete. Las palabras imprudentes son como flechas lanzadas sin propési-
to: una vez disparadas, no pueden retroceder. Por eso, antes de hablar,

debe sopesarse si las palabras son justas y necesarias.

La calumnia, el chisme y la critica oculta son actitudes indignas de
un hombre de armas. Hablar mal de otros a sus espaldas revela cobardia,
dafa la armonia del clan y destruye amistades. El samurdi debe abstener-
se de tales vilezas y, en cambio, corregir con rectitud si observa una falta.

Cuando deba expresarse, el guerrero debe hacerlo con serenidad, sin
arrogancia ni insolencia. Aun al reprender, debe mantener el tono justo,
pues la rudeza innecesaria revela desorden interior. La cortesia en el ha-

blar no es un signo de debilidad, sino de dominio de si.

El silencio prudente es frecuentemente mas valioso que un discurso
innecesario. Un samurdi debe saber cuidndo hablar y cudndo callar. La
palabra inutil debilita el espiritu; la palabra justa fortalece el animo y
sostiene el deber.

El guerrero no debe participar en conversaciones frivolas o en bro-
mas de mal gusto. Tales hébitos oscurecen el juicio y rebajan la dignidad.
La conversacion debe ser mesurada, edificante y adecuada al caricter de
un hombre honorable.

Asimismo, el samurdi debe evitar las promesas vanas. Comprometer-
se a algo que no puede o no desea cumplir es una falta grave. La palabra
del guerrero debe ser tan firme como su espada: una vez dada, debe sos-

tenerse incluso a costa de grandes sacrificios.

Decir la verdad, hablar con moderacién y mantener la sinceridad en
toda circunstancia es la via para preservar el honor del guerrero. La rec-
titud en el hablar refleja la rectitud del corazén.

77
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

7. Sobre la cortesia y el comportamiento adecuado

La conducta del guerrero debe estar siempre adornada por la cor-
tesfa. La cortesia no es una simple formalidad: es la expresién exterior
de un corazén disciplinado. Alli donde termina la cortesfa, comienza el
desorden del espiritu.

El samurdi debe saludar con correccién, hablar con mesura y actuar
con modestia. Incluso en los asuntos mas comunes, los gestos deben ser
ponderados y respetuosos. La arrogancia en la postura, en la mirada o en
la palabra es impropia de un hombre que se ¢jercita en el Camino.

La cortesia nace de reconocer la dignidad en los demas. Tratando con
los superiores, se debe reverencia; con los iguales, respeto; con los infe-
riores, benevolencia. Un guerrero que desprecia a los de menor rango
demuestra ignorancia y pequefiez de espiritu.

En reuniones y banquetes, el samurdi debe comportarse con compos-
tura: no beber en exceso, no monopolizar la conversacién ni mostrarse
ruidoso. La sobriedad es senal de fortaleza interior. Un hombre que pier-
de el control frente al alcohol revela debilidad y deshonra su nombre.

Es esencial prestar atencién a las normas de etiqueta del clan. El gue-
rrero no debe entrar precipitadamente en una sala, ni sentarse de manera
descuidada, ni interrumpir el discurso de otros. Cada acto, por pequeno
que sea, debe reflejar educacién y autocontrol.

La cortesia también exige moderacion en la expresién de opiniones.
Incluso si se piensa distinto, debe hablarse con prudencia para no herir
a otros innecesariamente. El objetivo de la palabra no es la victoria, sino
la armonfa.

El guerrero debe rechazar la burla y las actitudes que humillan a los
demis. Ridiculizar, provocar o mofarse de otro hombre es conducta
mezquina, propia de espiritus inmaduros. El honor exige nobleza inclu-
so en la discrepancia.

La cortesia no debe ser un adorno superficial, sino una disposicién
constante. Mantenerla incluso en momentos de tensién es signo de ver-
dadero dominio de si mismo. El samurdi cortés fortalece su cardcter y
ennoblece su entorno.

78
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

8. Sobre la prudencia en las relaciones y amistades

El samurai debe ser extremadamente cuidadoso al elegir sus amis-
tades. La compania que un hombre mantiene revela su caracter, y
con el tiempo termina moldedndolo. Un guerrero no debe relacio-
narse con personas de conducta ligera, palabras vulgares o habitos
desordenados.

La amistad verdadera nace del respeto mutuo y del deseo de cultivar
la virtud. El hombre de bien debe buscar compaieros que lo fortalezcan
en el camino del deber, que corrijan sus faltas con sinceridad y que com-
partan un sentido del honor firme e inquebrantable. La amistad que solo
busca entretenimiento o conveniencia es superficial y peligrosa.

Relaciones con gente dada al juego, la bebida desmesurada o la ca-
lumnia deben evitarse por completo. Quien convive con tales personas
sin darse cuenta se contamina de sus actitudes; y quien convive sabién-
dolo, demuestra tener un espiritu débil. La asociacién con hombres da-
fosos termina arrastrando al deshonor.

También debe ser prudente el guerrero al establecer confianza. Inclu-
so en las mejores amistades, no conviene hablar demasiado ni revelar lo
intimo de los propios asuntos. La palabra prudente mantiene la armo-
nia; la palabra excesiva abre puertas al conflicto.

Es preciso evitar al hombre adulador. El adulador no sirve de apoyo
verdadero: halaga para obtener beneficios y abandona cuando la adver-
sidad llega. Mejor es un amigo recto que reprenda con honestidad, que
un admirador falso que esconde la verdad detras de sonrisas.

El guerrero debe saber reconocer la diferencia entre la amistad ho-
norable y la familiaridad descontrolada. La excesiva confianza lleva al
irrespeto, y el irrespeto conduce a la pérdida del decoro. Incluso entre
amigos intimos debe preservarse cierta gravedad propia del camino del
samurai.

Con los inferiores y criados, el trato debe ser digno y justo: ni alta-
nero ni indulgente en exceso. Ganar lealtad es mas valioso que imponer
miedo. Pero la bondad debe ir siempre acompanada de firmeza para no
ser confundida con debilidad.

79
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

En suma, las relaciones del guerrero deben ser limpias, prudentes
y elevadas. La virtud se fortalece con buena compaiia; el desorden se
agrava con malas alianzas. Quien cuida las amistades cuida su propio
honor.

9. Sobre el estudio y el cultivo de la sabiduria

El guerrero no debe limitarse inicamente a las artes marciales. Sibien
la destreza en las armas es esencial, el samurdi verdaderamente completo
cultiva también la mente y el espiritu. El estudio disciplinado es un pilar
del Camino.

El conocimiento fortalece el juicio, ilumina la conducta y permite
servir mejor al senor y al clan. Un guerrero ignorante puede ser valiente,
pero su valentia sin discernimiento se vuelve peligrosa. La sabiduria per-
mite actuar con precision y evitar errores graves.

El samurdi debe leer libros de historia, de estrategia, de ética y de
conducta. Cada lectura amplia la visidn, fortalece el pensamiento y en-
sefa como actuaron los grandes hombres del pasado. La ignorancia, en
cambio, encierra al hombre en sus propias limitaciones.

No es necesario aspirar a grandes erudiciones, pero si cultivar un
aprendizaje constante. Aunque la vida sea ocupada, debe reservarse
siempre un tiempo para el estudio. Un poco cada dia, con persistencia,
supera a largos esfuerzos ocasionales.

El guerrero debe buscar maestros virtuosos y aprender de ellos con
humildad. Incluso un hombre joven puede instruir si posee claridad; in-
cluso un anciano puede equivocarse. Por eso, la mente del samurai debe
ser flexible y atenta, sin caer ni en la arrogancia ni en la credulidad.

Aprender a escuchar es parte del estudio. Muchos hombres creen sa-
berlo todo y, por ello, no avanzan. La verdadera sabiduria se encuentra
en la capacidad de recibir consejo, aceptar correccidn y reflexionar sobre
los propios errores.

Estudiar no es solo acumular conocimientos, sino aplicarlos a la vida
diaria. La lectura debe transformarse en accién: si un texto ensefia recti-
tud, el guerrero debe practicarla; si ensena frugalidad, debe vivir auste-
ramente; si ensena valentia, debe preparar su corazén.

80
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

Sin estudio, la espada carece de direccién. Con sabiduria, el espiritu
se afina y el camino se vuelve claro. El guerrero que cultiva su mente en-
grandece su cardcter y sirve mejor a su sefor.

10. Sobre la importancia del entrenamiento marcial

El guerrero debe ejercitarse constantemente en las artes de la guerra.
Aunque cultive la virtud y la sabiduria, si descuida el entrenamiento fi-
sico y técnico, serd inutil en el momento decisivo. El samurdi debe man-
tener su cuerpo fuerte, su espiritu firme y su habilidad siempre afilada.

La practica del sable es esencial. Aun un guerrero experimentado
debe empunar la espada con regularidad, para que el arma no se convier-
ta en un adorno, sino en una extension natural del brazo. La destreza se
pierde con facilidad: basta un breve periodo de negligencia para que el
cuerpo olvide lo aprendido.

Ademas del sable, es necesario ejercitarse en otras disciplinas mar-
ciales: el arco, la lanza, la equitacidn, el jiu-jitsu y las diferentes técnicas
que el clan estime convenientes. El guerrero debe ser capaz de adaptarse
a cualquier situacién en el campo de batalla.

El entrenamiento debe hacerse con sinceridad. Practicar con desgana
o sin atencion no fortalece ni el cuerpo ni el espiritu. Es mejor una breve
sesion realizada con plena concentraciéon que muchas horas de esfuerzo
vacio.

El samurdi debe vigilar su postura, su respiracién y su actitud interior.
El que entrena pensando en exhibirse o en recibir elogios se aparta del
Camino. El entrenamiento verdadero no busca la gloria externa, sino la
superacion del propio corazén.

El guerrero debe ser constante. Entrenar intensamente por un corto
periodo y luego abandonar es propio de hombres débiles. La verdadera
fuerza se construye dia tras dia, sin interrupcién, aun cuando el cuerpo
esté cansado o el animo decaiga.

También debe recordar que la técnica no es nada sin espiritu. Por
ello, el entrenamiento debe cultivar la serenidad y la decisién. En com-
bate, el samurdi debe ser capaz de actuar sin vacilacién, confiado en su
habilidad y sin temor a la muerte.

81
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

La base del budo es esta: “Afila tu espada interior antes que tu espada
exterior.”

Entrenando el cuerpo, se fortalece la accién. Entrenando la mente, se
fortalece la decisién. Entrenando el espiritu, se fortalece el honor.

11. Sobre la valentia y el verdadero coraje

El valor del guerrero no consiste tnicamente en arrojarse al peligro
sin pensar. Ese tipo de atrevimiento es temerario y propio de hombres
sin juicio. La verdadera valentia nace de un corazén firme, disciplinado
y preparado para enfrentar la muerte con serenidad.

El samurai debe distinguir entre el coraje verdadero y el falso.
El coraje falso es impulsivo: acttia cegado por la ira, la arrogancia o el de-
seo de mostrarse ante los demas. Ese hombre no es valiente, sino esclavo
de sus emociones. Su accidn carece de rectitud y termina dafdndose a s
mismo y a los que lo rodean.

El coraje verdadero es reflexivo: conoce el peligro, lo acepta y actia
con pleno dominio de si. El guerrero valiente es aquel que, incluso ante
la posibilidad de morir, mantiene su compostura y obra conforme a su
deber. Su valentia no es ruidosa ni espectacular; es silenciosa y firme.

El samurdi debe cultivar un corazén que no vacile. En momentos de
crisis, la indecisién es peor que el fracaso. Una accidn pronta y sincera,
aunque no sea perfecta, es superior a la vacilacién interminable. El gue-
rrero debe, por tanto, entrenar su mente para decidir con claridad.

La valentia no consiste en despreciar la vida, sino en no permitir que
el apego a ella destruya la rectitud. Quien protege su honor incluso a
costa de su existencia ha comprendido el Camino del Guerrero. Quien
vive largo tiempo pero renuncia a la justicia no es mejor que un cobarde.

Es importante también evitar el miedo al fracaso. El hombre que
teme equivocarse se vuelve inutil. El valor implica aceptar que los errores
son parte del entrenamiento, y que la dignidad del guerrero se encuentra

en levantarse de cada caida.

La verdadera valentia se manifiesta también en la vida diaria. En-
frentar el deber; corregir los propios errores; soportar dificultades sin

82
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

quejarse; hablar con honestidad cuando es necesario; mantener la calma
ante la provocacion: todo esto es parte del coraje.

La valentia no es un acto unico, sino un hébito que se cultiva cada
dia. Quien camina con decision y rectitud, aun en lo pequeno, tendra

fortaleza cuando llegue lo grande.

12. Sobre la paciencia, la resistencia y la fortaleza in-
terior

El guerrero debe cultivar la paciencia como arma indispensable. En el
Camino del Guerrero, muchos fracasos provienen de la impaciencia: ac-
tuar antes de tiempo, hablar sin pensar, rendirse frente a la dificultad o irri-
tarse ante obstdculos menores. La impaciencia es sefial de espiritu débil.

La fortaleza del samurai no se mide por la fuerza del brazo, sino por
su capacidad de soportar las pruebas sin alterar su corazén. Quien no
sabe resistir la adversidad no puede llamarse hombre de valor. La pacien-

cia es el cimiento de toda disciplina.

Hay momentos en los que el deber exige soportar humillaciones, re-
trasos o dificultades sin expresar disgusto. Esto no significa cobardia,
sino dominio de si. El que se irrita ficilmente demuestra que su mente es
atin inmadura y no estd preparada para servir con dignidad.

El samurai debe aceptar que en la vida surgen situaciones que no se
resuelven de inmediato. La perseverancia es la virtud que transforma lo
imposible en posible. Quien desiste en los primeros intentos jamds lo-
grard nada digno. La paciencia es companera inseparable de la determi-
nacién.

Es importante también dominar la inquietud interior. Cuando la
mente salta de un pensamiento a otro, incapaz de concentrarse, se debi-
lita la voluntad. La serenidad se cultiva mediante la respiracion, la disci-
plinay el habito de enfrentar los asuntos uno por uno, sin precipitacion.

El guerrero debe resistir el cansancio, el dolor y las molestias sin que-
jarse. La queja es voz de debilidad. Aunque el cuerpo sufra, el espiritu
debe permanecer erguido. La capacidad de resistir dificultades sin mos-
trar abatimiento es una marca del verdadero samur4i.

83
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

La paciencia también implica esperar el momento oportuno. En la
estrategia, actuar demasiado pronto es tan danino como actuar dema-
siado tarde. El guerrero prudente observa, calcula y espera el instante
correcto sin perder firmeza ni determinacién.

Cultivar la paciencia es afinar la espada interior. Con ella, el samurai
puede enfrentar cualquier tormenta sin perder su centro. La verdadera

victoria comienza por dominar la impaciencia y fortalecer el espiritu.

13. Sobre la humildad y el rechazo de la arrogancia

El samurdi debe cultivar la humildad en todo momento. La arro-
gancia es enemiga del Camino del Guerrero: oscurece el juicio, ali-
menta el ego y conduce al hombre, tarde o temprano, a la vergiienza.
Quien se exalta a si mismo demuestra que su corazén es pequefio y su

virtud insuficiente.

El guerrero verdaderamente valiente no presume de sus logros. Habla
poco de sus hazanas, y aun las calla cuando es posible. El hombre que
alardea de su habilidad revela inseguridad; el que se comporta con mo-
destia inspira respeto y confianza.

Debe evitarse la actitud de despreciar a los demas o de considerarse
superior. Todos los hombres poseen virtudes y defectos; nadie es per-
fecto. El samurai que mira por encima del hombro a sus companeros
demuestra ignorancia y falta de autoconocimiento.

La humildad no significa debilidad, sino fortaleza interior. Es el re-
conocimiento silencioso de que el aprendizaje nunca termina y de que
uno siempre puede mejorar. El hombre arrogante ya no progresa, por-
que cree que nada le falta. El humilde avanza sin cesar.

El guerrero debe recibir correcciones con serenidad. Si un superior
lo reprende, debe agradecer la oportunidad de corregirse. Si un igual le
sefala una falta, debe escucharlo sin irritarse. Si un inferior le sefiala un
error verdadero, debe aceptarlo con més humildad atn. Quien rechaza
las advertencias se dirige directamente al fracaso.

El orgullo mal entendido lleva a grandes desgracias. Cuando un
hombre se deja llevar por la vanidad, toma decisiones precipitadas, se
expone innecesariamente al peligro, se enemista con quienes lo rodeany

84
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

termina arruinando su nombre. La soberbia es un enemigo mds destruc-
tivo que cualquier adversario externo.

La mejor forma de evitar la arrogancia es recordar constantemente
los propios defectos y limitaciones. El samuréi debe examinarse a diario
y preguntarse en qué ha fallado y qué debe mejorar. De esta reflexion
surge la verdadera virtud.

El guerrero humilde es respetado, firme y dificil de derrotar. Mantie-
ne una disposicion abierta al aprendizaje y una serenidad que no puede
ser perturbada por los elogios ni por las criticas. Esta modestia es una de
las mas altas virtudes del budo.

14. Sobre el control de lairay laimportancia de la calma

La ira es uno de los mayores enemigos del guerrero. Un solo instante
de furia puede destruir afos de disciplina. El samurai que se deja llevar
por la célera pierde la claridad del juicio, habla de manera imprudente y
actta con temeridad. La ira es una forma de derrota interior.

Para evitarla, es necesario examinar el corazén diariamente. Pregun-
tarse qué situaciones provocan irritacion y por qué. Quien conoce las
raices de su enojo puede desactivarlo antes de que surja. Quien no se
observa a si mismo estd condenado a repetir los mismos errores.

El hombre iracundo se vuelve esclavo de los demas, pues cualquiera
puede perturbarlo con una palabra o un gesto. El verdadero guerrero
debe ser duefio de su dnimo. Su espiritu debe permanecer firme ante la
provocacidn, igual que una montana que no se altera por el viento.

Sien algin momento la ira se despierta, el samurdi debe contener-
la de inmediato. Respirar profundamente, retirarse por un instante,
guardar silencio: estas acciones evitan grandes desastres. Es preferi-
ble soportar una afrenta a cometer un acto que luego no pueda co-
rregirse.

El que responde con calma mantiene su honor intacto. La serenidad
es signo de gran fortaleza interior. No es valiente quien estalla en furia;
valiente es quien domina su corazén aun cuando es insultado o tratado
con injusticia. La paciencia es hermana del coraje.

85
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

El guerrero también debe evitar a quienes alimentan su ira: los pro-
vocadores, los maledicentes, los que disfrutan creando conflictos. Aso-
ciarse con ellos es peligroso. El samurai debe preferir la compania de
hombres tranquilos y sensatos, que fortalecen su espiritu en lugar de
perturbarlo.

Es importante recordar que la ira generalmente surge del orgullo. Si
un hombre se humilla a si mismo, no se irrita ante las palabras ajenas. Si
un hombre se valora demasiado, cualquier pequena falta lo enciende en
célera. Por eso, controlar el ego es también controlar la furia.

La calma es la condicién necesaria para tomar decisiones correctas.
En batalla, sereno; en servicio, sereno; en la vida diaria, sereno. Asi avan-
za el guerrero por el Camino, con un espiritu firme e inalterable.

15. Sobre la prudencia al hablar de asuntos ajenos y
el deber de la discrecion

El samurii debe ser extremadamente cuidadoso al tratar asuntos de
otras personas. Hablar sobre lo que no nos concierne, divulgar secretos
o comentar asuntos privados es una falta grave que revela ligereza de
cardcter y una mente desordenada.

Un guerrero digno jamds traiciona la confianza que otros depositan
en ¢él. Si alguien comparte un asunto personal, debe guardarlo con ab-
soluto silencio, incluso si la relacidn entre ambos cambia con el tiempo.
La palabra revelada no puede volver atrés, y su irresponsabilidad puede
causar dafos irreparables.

La mayoria de los conflictos entre hombres nacen de la lengua. Una opi-
nién imprudente, un comentario fuera de lugar o una interpretacién mal he-
cha puede destruir amistades, alterar laarmonia del clan y generar enemistades
innecesarias. Por esta razén, el samuréi debe hablar poco y escuchar mucho.

Es esencial no entrometerse en discusiones familiarmente ajenas, ni
tomar partido sin necesidad. El que interviene sin haber sido llamado
demuestra falta de autocontrol y deseo de mostrarse importante. El gue-
rrero prudente sabe cudndo hablar y cuando permanecer al margen.

También debe evitarse repetir rumores. El rumor es una flecha lan-

zada sin saber a quién herird. Un hombre honorable no presta oidos a

86
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

habladurias, y menos atin las transmite. Si una informacién no es cierta,
es dafiina; si es cierta pero privada, también es danina. Nada bueno nace
del rumor.

Cuando deba transmitirse un mensaje o encargo, debe hacerse con
exactitud, sin afadir ni quitar. Alterar las palabras de otro es una falta de
sinceridad. El samurdi debe ser un mensajero fiel, pues de ello depende
la confianza entre las personas.

La discrecién es una forma de sabiduria. Saber guardar silencio cuan-
do corresponde es sefial de un espiritu disciplinado. El guerrero que do-
mina su lengua domina también su corazén y mantiene su honor intac-
to.

Asi, la prudencia en el hablar y el respeto por los asuntos ajenos son
pilares fundamentales del Camino. El samuréi que actia con discrecion
siembra armonia y evita muchos males.

16. Sobre la moderacién en la comida y la bebida

El samurdi debe ser cuidadoso con sus habitos de alimentacién. Co-
mer en exceso debilita el cuerpo, entorpece la mente y vuelve pesado el
espiritu. Del mismo modo, quien bebe sin medida pierde el control de
sus acciones y se expone a la vergiienza. La intemperancia es enemiga del
Camino del Guerrero.

El guerrero debe comer para nutrir el cuerpo, no para satisfacer el
desco. Los excesos en la comida generan languidez y pereza, impidiendo
actuar con prontitud en momentos de necesidad. Asi como la espada
debe mantenerse afilada, el cuerpo debe mantenerse ligero y preparado.

En cuanto a la bebida, es aun mas peligrosa que la gula. El hombre
que se embriaga pierde la dignidad y se convierte en objeto de burla. En
estado de embriaguez puede revelar secretos, hablar imprudentemente,
causar conflictos o herir a otros sin intencién. Nada destruye més répido
el honor que la falta de control en la bebida.

El guerrero debe conocer su limite y detenerse antes de sobrepasarlo. En
reuniones o banquetes, debe beber con moderacion, sin dejarse arrastrar por
la presién de los demds. También debe evitar el ambiente de las tabernas
donde predominan la risa ruidosa, el desorden y la conducta vulgar.

87
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

La sobriedad fortalece el caracter. El samurai que conserva claridad
mental incluso en celebraciones demuestra superioridad espiritual. Su
conducta inspira respeto, mientras que el hombre ebrio inspira tnica-
mente ldstima.

Debe recordarse que la disciplina comienza en lo cotidiano. Quien
no puede dominar su apetito dificilmente podra dominar sus emocio-
nes en un momento de crisis. Al controlar la comida y la bebida, el gue-
rrero entrena la voluntad y prepara su corazén para enfrentar cualquier

dificultad.

La moderacién, en todas sus formas, es un escudo contra el desorden
y la debilidad. El samurai sobrio y templado puede caminar recto sin
vacilar, sosteniendo su honor en cada paso.

17. Sobre la preparacion para la vejez y la importan-
cia de vivir con mesura

El guerrero debe prever la llegada de la vejez. La juventud no dura para
siempre, y quien vive sin moderacion en sus afios vigorosos sufrird grandes
dificultades en el futuro. Por ello, el samurdi prudente cultiva hébitos que
le permitan sostenerse incluso cuando sus fuerzas disminuyan.

Una vida de excesos desgasta el cuerpo antes de tiempo. Quien bebe,
juega o se entrega a placeres sin medida roba anos de su propia existen-
cia. El guerrero debe evitar tales hibitos, pues no sélo debilitan su salud,
sino también su disciplina, su cardcter y su honor.

El hombre sabio administra sus recursos con mesura. Aun si recibe
un estipendio generoso, no debe gastar todo lo que tiene pensando que
el mafana sera igual que hoy. La fortuna es inestable, los tiempos cam-
bian y los hombres envejecen. El derroche juvenil conduce al sufrimien-
to en la madurez.

El guerrero debe cultivar una rutina sobria: descanso adecuado, ali-
mentaciéon moderada, gjercicio constante y estudio continuo. Asi asegu-
rard que, incluso con el paso de los afios, su espiritu permanezca firme y
su juicio claro.

En la vejez, la mente puede volverse rigida si el hombre no la ha nu-

trido con sabidurfa. Por eso es esencial mantener la lectura, la reflexiony

88
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

la observacién atentas. Un cuerpo debilitado puede ser compensado por
un espiritu lacido, pero un espiritu debilitado no tiene remedio.

El guerrero debe evitar convertirse en una carga para los suyos. Para
ello, debe vivir con disciplina y prevision desde la juventud. El que enve-
jece con orden y dignidad inspira respeto; el que envejece con negligen-
cia inspira lastima.

La vejez también exige humildad. A medida que los afios pasan, debe
abandonar gradualmente las tareas que requieren fuerza fisica, y dedi-
carse a instruir a los jévenes con su experiencia. El anciano que pretende
mantener el protagonismo revela apego y falta de sabiduria.

Prepararse para la vejez es, en realidad, prepararse para vivir bien.
Quien vive con mesura y rectitud desde la juventud recorrera el camino
sin arrepentimientos cuando los afos se acumulen sobre sus hombros.

18. Sobre la manera correcta de aconsejar y reprender

El guerrero debe saber ofrecer consejo con prudencia y reprender
con justicia. Aconsejar sin reflexion puede causar mas dano que bene-
ficio, y reprender sin moderacién puede humillar y destruir el espiritu
del otro. La rectitud en la palabra debe ir siempre unida a la compasién.

Antes de aconsejar, el samurdi debe examinar si realmente posee en-
tendimiento suficiente del asunto. Dar opiniones sin conocimiento de-
muestra arrogancia. Aconsejar solo para parecer sabio es una falta grave.
El hombre verdaderamente sabio habla solo cuando puede aportar clari-
dad y cuando su palabra serd util.

Del mismo modo, no debe reprender movido por la ira. La repren-
sién hecha desde la emocion es violenta y carece de justicia. El guerrero
debe esperar a que su animo esté sereno antes de corregir a otro. Solo asi
sus palabras serdn equilibradas y podran ser recibidas con respeto.

Cuando un hombre comete un error, debe corregirsele con discre-
cién. Hacerlo delante de otros genera verglienza innecesaria y puede en-
durecer su corazén. La correccion debe buscar el bien del corregido, no
la satisfaccion del que reprende.

89
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

El samuréi debe recordar que todos los hombres tienen defectos. Al
reprender, debe hacerlo con humildad, consciente de que ¢l mismo tam-
bién puede caer en faltas semejantes. La correccidn arrogante no inspira
obediencia, sino resentimiento.

También debe evitar el silencio culpable. Si un amigo o companero
se extravia, no es virtud callar por comodidad. Guardar silencio ante el
error ajeno es una forma de abandono. El consejo dado a tiempo puede

salvar a un hombre de grandes desgracias.

Sin embargo, el guerrero debe medir la oportunidad. Un consejo
dado cuando la mente del otro estd cerrada es inutil; una reprension
hecha cuando el corazén esti alterado solo incrementa el conflicto. El
momento adecuado es parte esencial de la sabiduria.

Quien sabe aconsejar y reprender con equilibrio fortalece la armonia
dentro del clan, preserva amistades y cultiva el honor. La rectitud sin
compasion se vuelve dureza; la compasion sin rectitud se vuelve debili-
dad. El samurai debe mantener ambas en perfecta union.

19. Sobre la responsabilidad en la gestién del hogar
y los asuntos domésticos

Aunque el guerrero dedique su vida al servicio del sefior, no debe
descuidar la administracién de su propio hogar. Un samurai incapaz de
gobernar sus asuntos domésticos dificilmente podrd cumplir grandes
deberes en tiempos de crisis. La disciplina comienza siempre por lo cer-
cano.

El guerrero debe manejar los recursos de su casa con orden y previ-
sién. No debe gastar més de lo que posee, ni dejarse llevar por deseos
innecesarios. El hogar mal administrado conduce inevitablemente a
deudas, conflictos y vergiienza. Quien no sabe sostener su casa no puede
sostener su honor.

La relacién con la esposa y los hijos debe regirse por la rectitud y la
responsabilidad. La esposa es compafiera en el cumplimiento del debery
guardiana del hogar. El samurai debe tratarla con dignidad y orientar su
conducta con firmeza y serenidad. Una esposa virtuosa fortalece la casa;

una esposa indisciplinada la destruye.

90
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

A los hijos debe educérseles con equilibrio: demasiada dureza los
vuelve resentidos; demasiada indulgencia los vuelve débiles. El padre
samurdi debe ensenarles frugalidad, obediencia, cortesia y respeto por
los ancianos. La semilla de la virtud se planta en la infancia; sin esa raiz,
el caracter no florece.

El guerrero debe vigilar que los sirvientes actien con lealtad y correc-
cién. Tratar a los criados con justicia es signo de virtud. Sin embargo,
nunca debe permitir familiaridades indebidas ni descuido en sus tareas.
La bondad sin autoridad lleva al desorden.

También debe mantener la casa libre de ociosidad y vicios. El hogar
debe ser un lugar de calma, modestia y disciplina. Las visitas frecuentes
de hombres ociosos, las reuniones tardes y las conversaciones frivolas
destruyen la armonia y perturban el espiritu.

El guerrero prudente organiza sus bienes, ordena sus documentos,
cuida sus herramientas y mantiene cada cosa en su lugar. Este orden ex-
terior refleja el orden interior. La negligencia en lo pequeno se convierte
con el tiempo en negligencia en lo grande.

Sostener el hogar con rectitud es parte del honor del samuréi. Su casa
es la raiz de la que brota su conducta ptblica. Un hogar bien gobernado
es sefial de un espiritu firme y disciplinado.

20. Sobre la muerte y la resolucion final del guerrero

La ensenanza suprema del Camino del Guerrero es la preparacién
para la muerte. Desde su juventud, el samurai debe acostumbrar su co-
razon a aceptar que la vida es transitoria y que en cualquier momento
puede ser llamado a entregar su existencia por su sefior y su deber. Esta

resolucion no debe ser momentanea, sino constante.

Quien teme la muerte no puede cumplir plenamente su responsabi-
lidad. La mente dominada por el miedo vacila en momentos decisivos,
se aflige por asuntos insignificantes y se aferra a deseos que enturbian la
rectitud. El guerrero debe extirpar ese temor de su corazén mediante la
reflexién diaria y la disciplina del espiritu.

Aceptar la muerte no significa buscarla de manera imprudente. El
coraje temerario y la resolucién verdadera son cosas distintas. El prime-

91
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

ro nace de la pasion; la segunda nace de la claridad. El buen samurai no
arroja su vida sin propdsito, sino que se dispone a perderla cuando el
deber lo exige, de manera serena y correcta.

El guerrero debe meditar a diario sobre su propia finitud. Al desper-
tar y al dormir, debe recordar que la vida pende de un hilo. Quien vive
cada dia como si fuera el tltimo obra con sinceridad, evita la negligencia
y mantiene su corazén limpio de arrepentimientos.

Aceptar la muerte también implica vivir sin doblez. El hombre que
oculta malas acciones o palabras deshonestas teme ser descubierto, y ese
temor lo consume. El guerrero que vive con rectitud no teme la muerte,
porque no deja tras de si nada vergonzoso.

El samuréi debe resolver en su interior que, llegado el momento, su
vida serd entregada sin queja. Quien llora o se lamenta en el instante fi-
nal revela apego excesivo y falta de entrenamiento espiritual. La muerte
es inevitable para todos; el honor consiste en afrontarla de pie.

Sin embargo, la preparacién para la muerte no debe entristecer el co-
razén. Més bien debe fortalecerlo. Saber que la vida es breve impulsa al
guerrero a actuar con diligencia, servir con lealtad, cultivar la virtud y
no perder el tiempo en lo que carece de valor. La conciencia de la muerte
purifica la vida.

Asi, el samurai que ha ordenado su espiritu, moderado sus deseos,
corregido sus faltas y vivido de acuerdo con el deber puede enfrentar la
muerte sin remordimiento. Este es el estado mds elevado del Camino del
Guerrero: vivir con rectitud y estar siempre preparado para partir.

2
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

Epilogo

La presente traduccion del Budo shoshinsha (BB FIIMER) ha sido
realizada a partir de ediciones japonesas en dominio publico, comple-
mentadas con versiones criticas modernas y comparadas con traduc-
ciones inglesas reconocidas. Dado que el texto original se transmitié en
diversas copias manuscritas entre los siglos XVII y XVIII, su estilo se
caracteriza por la concision, la severidad moral y el uso de estructuras
propias del japonés clésico. El objetivo de esta edicién es ofrecer un cas-
tellano fiel, claro y literariamente equilibrado, sin sacrificar la sobriedad
que define la voz de Daidoji Yazan.

La traduccién se ha guiado por cuatro criterios esenciales. El primero
es la fidelidad semantica: cada méxima ha sido reproducida procurando
conservar el significado literal y moral del texto, evitando interpretacio-
nes que suavicen su tono admonitorio. El segundo es la coherencia esti-
listica: el original emplea un estilo directo, austero y sentencioso, propio
de los manuales éticos del Japdn feudal; esta edicién intenta mantener
ese cardcter mediante un castellano depurado, sin giros excesivamen-
te contempordaneos. El tercero es la transparencia filolégica: cuando el
japonés cldsico emplea conceptos no equivalentes de manera exacta al
espafiol —como gi (rectitud), makoto (sinceridad) o shoshin (corazén
inicial)—, se ha optado por soluciones que permitan conservar el senti-
do dentro del flujo del texto. El cuarto es el respeto a la estructura moral
del original: aunque la divisién en capitulos utilizada aqui es moderna,
responde a la organizacién interna del pensamiento de Yazan y a su fun-
cién pedagégica.

Se han evitado redundancias interpretativas que, aun bien intencio-
nadas, pudieran desfigurar la voz del autor. Yazan escribe con una clari-
dad que no necesita adiciones: sus admoniciones sobre la frugalidad, la
modestia, la disciplina doméstica, la vigilancia interior o la aceptacién
de la muerte estian formuladas con una fuerza propia del pensamiento

93
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

neoconfuciano y de la experiencia moral del samuréi del periodo Edo.
La traduccién, por tanto, aspira a ser un puente transparente entre la
letra japonesa y el lector hispanohablante, sin intervenir en la intencién
pedagdgica del autor.

Asimismo, se han respetado los matices culturales imprescindibles
para la comprensién del texto. No se han occidentalizado conceptos
como “sefior”, “clan”, “honor” o “piedad filial”, pues forman parte de una
cosmovisién jerdrquica y ritualizada que constituia la columna vertebral
del Japén Tokugawa. También se han conservado los términos asociados
al budo y a la etiqueta samurdi, dado que su traduccion total implicaria
perder referentes culturales centrales para la obra.

Esta edicién, realizada para la coleccion Japon Clésico de Ediciones
Clio, busca ofrecer al lector moderno una experiencia lo més cercana
posible a la lectura tradicional del manual. Toda intervencioén ha sido
minima, intencional y justificada. La traduccién no pretende reinterpre-
tar a Daid(')ji Yuzan, sino permitir que su voz —serena, firme y exigen-
te— llegue intacta a nuestra lengua.

El lector encontrara en estas paginas no solo un documento hist6-
rico, sino un espejo ético donde resuena una pregunta que trasciende
siglos: ¢Somos capaces de gobernarnos a nosotros mismos?

9%
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

Referencias

Aguilar  Gémez, J. (2018). Andlisis del Cédigo del Sa-
murdi de Daidoji Yizan desde wuna perspectiva econdmi-
ca. Revista de Fomento Social, 73(3-4), 457-483.
https://revistas.uloyola.es/rfs/article/view/1513

Daidoji, Y. (2006). E! cddigo del samurii (M. Por-
tillo, Trad.). Barcelona, Espana: Kairds.
https://www.editorialkairos.com/catalogo/p/el-codigo-del-sa-
murai

Gaskin, C., & Hawkins, V. (2008). Breve bisto-
via de los  samurdis. Madrid, Espana: Nowtilus.

https://www.iberlibro.com/9788497631402

Lopez-Vera, J. (2016). Historia de los samurdis. Gijon, Espafa: Satori.
https://www.lacentral.com/lopez-vera-jonathan/histo-

ria-de-los-samurais/97 88494468575

Nitobe, L (2011). E/ bushido: El alma del Japon. Pal-
ma de Mallorca, Espana: Jos¢ ]J. de Olaneta.
https://e-archivo.uc3m.es/bitstream/handle/10016/10267 /ka-
buki_yoshida_ricardo_2011.pdf

95
Fundacion Ediciones Clio



https://revistas.uloyola.es/rfs/article/view/1513
https://www.editorialkairos.com/catalogo/p/el-codigo-del-samurai?utm_source=chatgpt.com
https://www.editorialkairos.com/catalogo/p/el-codigo-del-samurai?utm_source=chatgpt.com
https://www.lacentral.com/lopez-vera-jonathan/historia-de-los-samurais/9788494468575?utm_source=chatgpt.com
https://www.lacentral.com/lopez-vera-jonathan/historia-de-los-samurais/9788494468575?utm_source=chatgpt.com




HAGAKURE (Z[Z)

Oculto entre las hojas

Yamamoto Tsunetomo
Tashiro Tsuramoto






Prélogo

El Hagakure (36BR), que puede traducirse como “oculto entre las
hojas”, se presenta como una compilacién de reflexiones, anécdotas y
maximas nacidas de las conversaciones mantenidas, a comienzos del
siglo XVIII, entre el samurdi retirado Yamamoto Tsunetomo (1659-
1719) y su discipulo Tashiro Tsuramoto, en el dominio de Saga, en la
isla de Kyasha. Esta imagen de lo “oculto” sugiere un saber resguarda-
do en la intimidad, lejos de la difusién indiscriminada, destinado en
un principio a un circulo reducido de discipulos y funcionarios. Lejos
de ser un tratado concebido de una sola vez, el texto se fue confor-
mando a lo largo de varios afos, aproximadamente entre 1709 y 1716,
como resultado de un ejercicio de memoria, critica moral y reflexién
sobre la condicion del guerrero en una época marcada por la paz pro-
longada del shogunato Tokugawa. Tsuramoto ordend posteriormen-
te este material en once libros, que circularon durante largo tiempo
en forma manuscrita y de uso restringido dentro del propio dominio
de Saga, sin pretension inicial de difusién amplia ni cardcter “oficial”

como cddigo de conducta.

Yamamoto Tsunetomo nacié en 1659 en el dominio de Saga, una re-
gion de Kyusha conocida, desde los inicios del régimen Tokugawa, por
el rigor disciplinario y la dureza de sus linajes guerreros. Perteneciente a
una familia de samurais de rango medio, creci6 inmerso en las expecta-
tivas propias de su clase: servicio absoluto al senor feudal, sobriedad en
el modo de vivir y estricta obediencia a las normas que regulaban la con-
ducta del guerrero incluso en tiempos de paz. Desde joven fue formado
en la lectura y la caligrafia, en las artes marciales y en los cddigos éticos
que la tradicién confuciana, reelaborada en clave japonesa, habia entre-
lazado con las practicas samurai en una cultura de disciplina interior.

99
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

En su vida adulta sirvié al tercer sefor del dominio de Saga, Nabes-
hima Mitsushige, un gobernante profundamente influido por el pensa-
miento confuciano y por un ideal de rectitud que marcaria la sensibili-
dad ética de Tsunetomo. Sin embargo, el contexto histérico en el que
se desarrollé su existencia ya no era el de las guerras civiles, sino el de la
estabilidad prolongada de la pax Tokugawa. Para muchos samurais, esta
paz obligatoria abri6 una crisis de sentido: la identidad del guerrero se
habia construido durante siglos en torno al riesgo, el combate y la posi-
bilidad de una muerte honorable, y ahora se veia confinada a funciones
administrativas, cortesanas o burocraticas. En este horizonte se entiende
mejor la tension que recorre el Hagakure entre la nostalgia de un ideal
guerrero y la constatacién de una vida cotidiana pacificada, pero espiri-
tualmente debilitada.

La muerte de Nabeshima Mitsushige en 1700 supuso para Tsuneto-
mo un punto de inflexién. Fiel a una concepcidn extrema de la lealtad,
deseaba seguir la antigua costumbre del junshi —el suicidio ritual para
acompanar al sefior en la muerte—, pero esta prictica estaba ya prohi-
bida por las leyes del shogunato. Privado de la posibilidad de consumar
lo que consideraba el gesto mas alto de servicio, opté por retirarse del
mundo y ordenarse monje budista, buscando en el retiro un espacio para
pensar el sentido del deber y de la decadencia espiritual que percibia
entre las nuevas generaciones de samurdis. Desde ese apartamiento del
mundo, su mirada se torné especialmente critica hacia la complacencia,
la busqueda de comodidad y la pérdida de rigor que, a su juicio, conta-
minaban la vida del dominio.

Fue precisamente durante este retiro cuando, en conversacién con
su discipulo Tashiro Tsuramoto, dicté las reflexiones que més tarde se
reunirfan bajo el titulo de Hagakure. Aquellas ensenanzas, surgidas de
la experiencia personal, el desencanto y la conviccién de que “la via del
samurdi” estaba siendo olvidada, se articularon como una tentativa de
preservar un ideal en un contexto histérico que lo habia vuelto innecesa-
rio e incluso incémodo. En este sentido, la biografia de Tsunetomo pue-
de leerse como la de un hombre que lucha por mantener vivo un cédigo
de exigencia interior en un tiempo en el que la guerra ha dejado de ser el

100
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

horizonte inmediato de la existencia y en el que la clase guerrera corre el
riesgo de convertirse en una élite acomodada y meramente ornamental.

El Hagakure no fue concebido como un libro unitario ni como un
tratado sistemdtico. Se originé en multiples conversaciones sostenidas
entre Tsunetomo y Tsuramoto a lo largo de varios anos. Consciente del
valor ético de aquellas palabras y preocupado por lo que consideraba la
relajacién del cardcter en Saga, Tsuramoto decidié transcribirlas y orde-
narlas en once libros. La obra retine anécdotas, méximas breves, comen-
tarios sobre figuras ejemplares del pasado, relatos domésticos, observa-
ciones sobre la gestion del hogar y del dominio, y meditaciones sobre la
muerte, la lealtad, el honor y la disciplina. Esta diversidad de registros
responde a su origen oral y a su configuracién como conversacion pro-
longada, mis que a un disefio doctrinal previo. Lejos de ser un defecto, la
heterogeneidad del Hagakure le confiere una vitalidad singular: el texto
funciona como un “diario intelectual” de Tsunetomo, como el reflejo de
una mente que piensa desde la tradicién pero situada en plena crisis de
sentido.

El propio titulo, “oculto entre las hojas’, alude tanto al cardcter inti-
mo de estas ensefianzas como a las condiciones de su transmisién. Du-
rante mds de un siglo, el Hagakure circul6 en copias manuscritas dentro
del dominio de Saga, destinado a un circulo restringido de samurdis y
funcionarios, sin vocacién de convertirse en un cédigo oficial de con-
ducta para todo Japén. Solo a partir del siglo XX, en paralelo al interés
por codificar el bushido como “alma de Jap6n” y por construir una ima-
gen unificada del ideal samur4i, la obra comenz6 a difundirse mediante
ediciones impresas que la presentaban como una de las formulaciones
mas radicales de esa ética guerrera. Esta recepcion moderna, que a veces
ha instrumentalizado el texto con fines nacionalistas o militaristas, obli-
ga a leer el Hagakure con cautela, distinguiendo entre su contexto local
original y las reinterpretaciones posteriores.

En el plano temitico, el Hagakure se articula en torno a varios ejes
filosoficos. El primero de ellos es la muerte como fundamento de la deci-
sion. La célebre tesis de que “el camino del samurdi estd en la muerte” no
debe entenderse como apologia del suicidio, sino como una pedagogia

101
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

de la resolucién: solo quien ha aceptado plenamente la propia muerte
puede actuar sin vacilaciones, liberado del célculo utilitario y del apego
que paraliza. La muerte, asumida como horizonte ineludible, relativiza
todos los miedos y otorga firmeza al cardcter; por eso, a ojos de Tsune-
tomo, el verdadero peligro no reside en morir, sino en vivir entre dudas
e indecisiones.

Un segundo nucleo temético es la lealtad y el servicio como eje del
sentido. La virtud del samurdi no se define por una moral abstracta, sino
por la capacidad de encarnar, en la prictica, el deber concreto contrai-
do con su sefior y con su comunidad. La lealtad absoluta no se concibe
como servidumbre ciega, sino como una forma de integridad: la vida se
juzga en funcién de la coherencia entre el compromiso asumido y las
acciones realizadas. En este punto, el Hagakure propone una ética del
vinculo y de la responsabilidad reciproca que contrasta con ciertos enfo-
ques modernos centrados exclusivamente en el individuo aislado.

A ello se suma una critica constante a la complacencia y a la pérdida
de disciplina. Tsunetomo ve en su tiempo una decadencia moral mar-
cada por la busqueda de comodidad, la prudencia excesiva, el miedo al
ridiculo y la tendencia a posponer las decisiones dificiles. Frente a ello,
reivindica la austeridad, la constancia y la disposicion a actuar incluso
cuando la razén —entendida como calculo de conveniencia— parece
recomendar la inaccidn. A su juicio, la verdadera cobardia consiste en
dejarse paralizar por la duday en renunciar a la accién por temor a equi-
vocarse o a perder prestigio.

El Hagakure insiste también en la formacién cotidiana del cardcter.
El ideal samurdi no se expresa solo en la batalla, sino en gestos minimos:
levantarse temprano, cuidar la presencia personal sin ostentacion, salu-
dar con cortesia, moderar la palabra, cumplir con los deberes domés-
ticos y administrativos, evitar la arrogancia y la vanidad, no abusar de
los placeres. La obra puede leerse, asi, como una pedagogia de la vida
ordinaria en clave ética: el heroismo se desplaza del campo de guerra al
campo de la conducta diaria, donde se decide, a cada momento, si uno
es fiel 0 no al ideal que profesa.

Finalmente, Tsunetomo otorga a la tradicién un lugar central como

102
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

forma de resistencia moral. Observar las costumbres heredadas, recordar
los ejemplos de los antepasados, mantener los rituales que estructuraron
la vida de los guerreros en épocas anteriores no responde, en su perspec-
tiva, a una nostalgia vacia, sino a la necesidad de preservar marcos de
sentido que impiden la degradacion del carcter. La tradicidn, entendida
de este modo, no es inmovilismo, sino memoria activa: un conjunto de
précticas que permiten gobernarse a si mismo y no dejarse arrastrar por
las modas de la comodidad y la tibieza espiritual.

La presente edicién en lengua espafiola asume este origen histérico y
textual como punto de partida. Su propdsito es ofrecer al lector hispa-
nohablante un texto depurado y filolégicamente consistente, que respete
la voz de Tsunetomo y la estructura misceldnea de la obra, al tiempo que
hace visible su insercién en el contexto intelectual y politico del Japén del
periodo Edo. Se ha trabajado sobre la base de ediciones criticas y estudios
especializados, con el objetivo de preservar tanto el rigor en la transmision
como la comprensién adecuada de las categorias éticas y culturales impli-
cadas —lealtad, servicio, disciplina interior, aceptacién de la muerte—,
evitando lecturas simplificadoras o anacrénicas que reduzcan el Hagakure
aun manual de autoayuda o a un simple “cédigo de guerra’.

Fundacién Ediciones Clio renueva, de este modo, su compromiso
con la edicién y divulgacion de textos clasicos que contribuyan al cono-
cimiento de las tradiciones intelectuales no occidentales y a la formacion
critica de sus lectores. El Hagakure, leido a la luz de su génesis histérica
y de su naturaleza fragmentaria, se presenta aqui no solo como manual
ético del samurai, sino como documento privilegiado para el estudio de
la cultura guerrera japonesa y de las transformaciones de la mentalidad
samurdi en un tiempo en que la guerra habia dejado de ser el horizonte
inmediato de la experiencia.

103
Fundacion Ediciones Clio




Libro |

1. Se dice que el camino del samurai estd en la muerte. Si comprende
esto plenamente, podra seguir la via sin desviarse. Cuando llegue el mo-
mento decisivo, no se debe razonar demasiado: basta con avanzar, aun
si se sabe que no se alcanzard el objetivo. Tal disposicion es la esencia del
servicio.

2. Un hombre que vive temiendo el juicio de los demds no puede
considerarse un guerrero. La opinidn ajena es como el viento: cambia
sin fundamento. La rectitud reside en actuar conforme al deber propio,
incluso si otros no lo comprenden.

3. He oido decir que, cuando se enfrenta una dificultad grave, lo me-
jor es decidir de inmediato. La vacilacién corroe el espiritu y debilita la
intencién. En momentos de riesgo, un corazén firme vale més que diez
estrategias.

4. El guerrero debe ejercitarse en las cosas pequefias. Quien no es
capaz de ordenarse en los detalles, no podrd mantenerse firme cuando
llegue la gran prueba. La disciplina comienza en la vida diaria: en la ma-
nera de hablar, de caminar, de escuchar y de cumplir cada tarea.

S. La cortesia es el rostro de la lealtad. Un samurdi descortés no es
un hombre de valor, por més habilidad que tenga con la espada. El trato
respetuoso con superiores, iguales y subordinados refleja la calidad del
corazén.

6. Un hombre solo puede considerarse util si posee un corazén re-
suelto. Si su espiritu es inestable, aunque tenga talento, no sera capaz de
actuar cuando llega la hora. La resolucién es superior al ingenio.

7. Si uno se prepara cada manana para la muerte, la vida se vuelve
simple. Pensar diariamente: “Hoy puedo morir por mi sefior, por mi

104
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

casa o por mi propio descuido” es el fundamento de la tranquilidad.
Quien teme la muerte vive inquieto incluso en los dias ms serenos.

8. Cuando un error ya se ha cometido, no debe anadirsele vergiienza.
Lo tinico necesario es corregirlo con prontitud. Ocultar las faltas solo
demuestra debilidad de caracter.

9. He oido que un guerrero debe ser a la vez firme y compasivo. La
firmeza sin compasién conduce a la crueldad; la compasion sin firmeza,
ala indulgencia inutil. El equilibrio es la verdadera virtud.

10. La conversaciéon de un hombre revela su interior. Una palabra
descuidada puede arruinar la reputacion de afios. Por eso, un samurai
debe hablar poco, con frialdad, sin exageraciones ni vanidad.

11. En asuntos importantes, es mejor actuar con honestidad y luego
aceptar las consecuencias. Nada destruye mas al espiritu que la astucia
constante. La sinceridad, incluso cuando resulta inconveniente, preser-

va la integridad.

12. El guerrero ha de evitar la ostentacién. Los adornos excesivos, la
ropa refinada y los lujos innecesarios debilitan la mente. La verdadera
fortaleza se cultiva en la sobriedad.

13. Un discipulo pregunté a un maestro cudl era la virtud fundamental
del samurai. El maestro respondié: “Ser util”. No importa la habilidad ni

el rango: lo que da valor a un hombre es su capacidad de servir sin dudar.

14. Las palabras deben ser pocas y el corazén amplio. Quien habla
demasiado se dispersa; quien siente demasiado hacia si mismo, se estre-
cha. La amplitud interior permite comprender y actuar sin prejuicios.

15. Un samurdi sin autodominio no puede gobernar ni siquiera su
propio hogar. La disciplina empieza por uno mismo. Si el hombre no
controla sus impulsos, tampoco podré dirigir a otros.

16. Cuando se toma una decisidon, debe mantenerse firme incluso si
después parece equivocada. La indecision constante desgasta el espiritu

mas que un error.

17. Es recomendable tener siempre presente la muerte. Esto no signi-
fica pesimismo, sino claridad. La vida se vuelve ligera cuando se recono-
ce que nada en este mundo es permanente.

105
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

18. Laverdadera cortesia nace del corazén, no de las formas externas.
Hay quienes saludan con perfeccién, pero no sienten respeto. El samurai
debe unir forma y espiritu.

19. He aprendido que un hombre sabio no habla mal de otros. La
critica facil es senal de inmadurez. Quien busca cultivar su cardcter debe
evitar el desprecio y la burla.

20. Si un hombre se comporta con arrogancia por un pequeno logro,
es senal de que su cardcter es aun débil. La humildad es la base sobre la
cual se sostiene la fuerza.

21. El guerrero debe saber escuchar. Al escuchar con atencién, inclu-
so las palabras del ignorante pueden revelar un aprendizaje. La soberbia
cierra los oidos del espiritu.

22. Cuando un superior comete un error, el servidor fiel no lo critica
en publico. Lo aconseja en privado y mantiene su honor. Proteger la dig-

nidad del otro es parte del deber.

23. Muchos desean ser apreciados, pero pocos desean ser ttiles. La uti-
lidad es silenciosa y a veces ingrata, pero es la esencia del servicio verdadero.

24. Hay hombres que cambian segtin la compania. Con los fuertes
son sumisos; con los débiles, arrogantes. Tal conducta muestra un espi-
ritu sin raiz. El samurai debe ser el mismo en todo lugar.

25. He oido que la valentia no consiste en no sentir miedo, sino en
avanzar a pesar de ¢l. El hombre que espera no temer jamas nunca ac-
tuara.

26. Cuando se recibe un encargo, debe cumplirse sin objeciones. La
obediencia répida demuestra rectitud. Discutir cada orden debilita la
relacion entre senor y vasallo.

27. Una accidn tardia es peor que una accién imperfecta. En tiempos
de crisis, la velocidad salva mas que la reflexion prolongada.

28. Un hombre verdaderamente educado no presume de su saber.
Deja que otros descubran su valor mediante su conducta.

29. He visto que los jovenes fécilmente caen en la vanidad. Por eso,

deben ser guiados con firmeza, no con halagos. La juventud que solo
recibe elogios se corrompe rapidamente.

106
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

30. Cuando un hombre ha cometido una falta, el castigo debe ser jus-
to pero no cruel. La crueldad no corrige: solo engendra resentimiento.

31. El guerrero debe evitar la ira subita. La ira nublard el juicio in-
cluso del hombre mas disciplinado. Un instante de descontrol puede
destruir una vida entera.

32. Es bueno tener siempre un plan para los dias dificiles. Quien solo
vive en la comodidad se desploma ante la adversidad. La preparacién
constante fortalece el espiritu.

33. Un hombre que cambia su conducta segin el beneficio inme-
diato no es digno de confianza. La rectitud requiere constancia incluso
cuando no conviene.

34. Es mejor soportar una injusticia leve que causar una gran disputa
para corregirla. La armonia preservada vale més que la victoria del or-

gullo.

35. El samurai debe estar dispuesto a morir en cualquier momento,
no como un deseo suicida, sino como un acto natural. Cuando la muerte
no asusta, la vida se vuelve clara.

36. Un hombre que se prepara todos los dias se mantiene ligero.
Quien vive distraido se vuelve pesado y torpe. La claridad mental es fru-
to de la preparacién.

37. La palabra dada es el sello del cardcter. Quien promete con facili-
dad incumple con facilidad. Por eso, es mejor prometer poco y cumplir
siempre.

38. Es importante no subestimar a los demas. El enemigo que parece
débil puede volverse peligroso si se le desprecia. La prudencia es una
forma de respeto.

39. He oido que un hombre debe entrenar no solo el cuerpo, sino
también el corazén. La fortaleza fisica sin rectitud es inttil.

40. El guerrero debe mantener su hogar en orden. El desorden exter-
no es reflejo de un espiritu descuidado.

41. Cuando surge un conflicto, el samurdi debe evitar la disputa
abierta si todavia existe la posibilidad de resolverla con serenidad. La
valentia no consiste solo en atacar, sino también en contenerse.

107
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

42. Gran parte del sufrimiento humano proviene de la excesiva pre-
ocupacion por la opinién ajena. Liberarse de esto es acercarse a la calma
verdadera.

43. El hombre debe levantarse temprano y comenzar el dia con in-
tencion firme. La manana revela el estado del espiritu. Quien empieza el

dia con desgana tendrd una jornada oscurecida.

44. Un hombre sin gratitud jamds alcanzard la virtud. Debe recordar
cada favor recibido, por pequefio que parezca, y corresponderlo con sin-
ceridad. La ingratitud es signo de un corazén pobre.

45. Es conveniente estudiar los actos de los antiguos. Ellos vivieron
sin excusas ni vacilaciones y pueden ensefiarnos a actuar con firmeza. La
tradicién no es un peso, sino una guia para los tiempos presentes.

46. Cuando se recibe una critica, lo primero es aceptarla sin resenti-
miento. Quien se defiende demasiado rapido muestra inseguridad. Si la

critica es injusta, el cardcter la desmentird con el tiempo.

47.No debe confiarse en el hombre que cambia su conducta segtin su
conveniencia. La rectitud implica mantener la palabra incluso cuando
resulta incdmodo.

48. En la vida del samurii, lo esencial no es la apariencia exterior,
sino la disposicion interior. La modestia en el vestir y en el trato muestra
claridad del espiritu.

49. Un maestro enseid: “La via del servicio consiste en ser siempre el
primero en actuar y el tltimo en descansar”. Quien se adelanta demues-
tra su lealtad mds que con palabras.

50. El guerrero debe evitar la embriaguez. El exceso de bebida de-
bilita la voluntad, hace torpes los sentidos y destruye la prudencia. El

autocontrol es més valioso que el placer momentaneo.

51. Cuando un hombre cae enfermo y pierde el 4nimo, su recupera-
cién se vuelve lenta. Pero quien mantiene el espiritu firme puede superar

grandes dolencias. La mente influye sobre el cuerpo.

52. Ladisciplina debe ser constante, no ocasional. Un dia de esfuerzo
y diez de negligencia solo producen desorden. La constancia es el verda-
dero entrenamiento.

108
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

53. He oido que un guerrero debe vivir como si cada dia fuera el
tltimo y, sin embargo, trabajar como si fuera a vivir para siempre. Asi se
equilibran urgencia y perseverancia.

54. El hombre que teme equivocarse no llegara lejos. El error ense-
fiado con humildad se transforma en sabiduria. Pero el miedo paralizay
corrompe la accion.

55. No debe confiarse en aquel que busca siempre excusas. Las excusas son
lavoz de la debilidad. El hombre recto acepta la responsabilidad completa.

56. En tiempos de paz, el samurai no debe perder la severidad consi-
go mismo. La comodidad prolongada disuelve la voluntad. Debe man-
tenerse vigilante aun cuando no haya guerra.

57. El camino correcto rara vez es el mas facil. Por eso, muchos lo

evitan. El samurii lo elige no por conveniencia, sino porque es recto.

58. Cuando se recibe una orden, debe ¢jecutarse de inmediato. Re-
trasar una accion necesaria es lo mismo que desobedecerla.

59. La compaiia que uno elige es un reflejo de su espiritu. Si se junta
con hombres mediocres, su mente se volverd mediocre. Si se rodea de

hombres rectos, se fortalecera.

60. Una mente dispcrsa es como un arco sin cuerda: no sirve para
nada. La concentracién es la base de todo acto valioso.

61. El hombre debe aprender a actuar sin esperar recompensas. El
servicio que busca reconocimiento es interés disfrazado.

62. La verdadera educacidn no consiste en acumular conocimientos,
sino en pulir el corazén. Un hombre instruido pero sin virtud es solo un
recipiente lleno de palabras.

63. Elsilencio es a veces més util que el discurso. En los momentos de
tensién, una palabra de mas puede destruir la armonia.

64. Cuando el corazdn estd inquieto, el samurdi debe detenerse y res-
pirar profundamente. La calma restaura la claridad. Ninguna decisiéon
tomada en agitacidn es correcta.

65. La pereza es una derrota silenciosa. No llega de golpe, sino poco a poco.
Un hombre que se acostumbra a lo facil termina incapacitado para lo dificil.

109
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

66. Las amistades deben elegirse con cuidado. Un amigo recto es un
tesoro; un amigo sin virtud, un peligro.

67. Un hombre debe cumplir sus tareas aunque sean pequenas. La
negligencia en lo pequefo anuncia la caida en lo grande.

68. La alegria moderada fortalece el espiritu. Pero la risa excesiva re-
vela un corazén descuidado. El samurai debe ser sereno y firme.

69. Un hombre verdaderamente valiente no necesita demostrar
nada. Su conducta habla por ¢l aun en silencio.

70. Cuando se presenta una dificultad inesperada, lo primero es
aceptar la situacién sin protesta. Resistirse inutilmente debilita el juicio.
La aceptacion permite actuar con serenidad.

71. No debe confiarse en quien cambia su opinién cada dia. La falta
de conviccidn es senal de un espiritu vacio.

72. Un samurai debe cuidar su posturay su forma de andar. El cuerpo
expresa el estado interior. Un hombre caido de hombros muestra una
voluntad débil.

73. Las buenas acciones deben hacerse sin esperar gratitud. Si se ac-
tia solo por obtener reconocimiento, el corazén nunca sera puro.

74. La muerte no debe ser temida ni buscada. Es simplemente parte
del camino. El samurdi vive preparado, sin aferrarse.

75. El hombre que desea ser respetado debe comenzar por respetarse
a si mismo. La dignidad es la base de toda virtud.

76. Las discusiones inutiles desgastan el espiritu. Si un asunto no lle-
va a ninguna solucidn, es mejor callar y retirarse.

77. Debe evitarse la excesiva prudencia. Hay momentos en que ac-
tuar con rapidez salva més que reflexionar demasiado.

78. Un hombre que se enfada con facilidad serd manipulado con fa-
cilidad. La ira expone las debilidades del corazén.

79. Si uno se equivoca, debe admitirlo de inmediato, antes de que la
falta crezca. La franqueza detiene el mal.

80. El guerrero debe vivir atento a la naturaleza de las cosas. El mun-
do cambia constantemente. Quien no se adapta quedara atrés.

110
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

81. He oido decir que un samurai debe mantener una mente clara
incluso en la pobreza. La escasez no es deshonra; la deshonra proviene
de la cobardia y la falta de cardcter.

82. El hombre debe evitar la queja constante. Quejarse debilita el
espiritu y contagia a los demas. El silencio firme es mds digno.

83. La verdadera valentia se muestra en la vida diaria, no solo en el
combate. Ser justo, honesto y recto cada dia requiere mas coraje que un
enfrentamiento breve.

84. Un hombre que se rie de los demds muestra un espiritu pequeo.
El samurai respeta incluso al ignorante.

85. Cuando algo sale mal, debe actuarse sin demora para corregirlo.
Dejar que una falta crezca es peor que cometerla.

86. He aprendido que el corazén humano se fortalece mediante la
repeticién de buenos actos. La virtud es un habito, no una inspiracion
momentanea.

87. Debe evitarse la codicia. El deseo excesivo de bienes materiales
corrompe el espiritu y destruye la moderacién.

88. Si un hombre quiere ser grande, debe comenzar por ser humilde.
La humildad es la raiz de toda elevacién.

89. El samurdi debe aceptar el reproche sin orgullo. A veces, incluso
un inferior puede decir una verdad necesaria.

90. Lalimpieza del cuerpo y del hogar refleja la limpieza del corazén.
Un espiritu ordenado se manifiesta en todas las acciones.

91. Cuando se trata un asunto dificil, es mejor dividirlo en partes y
resolver cada una con calma. La impaciencia confunde incluso al hom-
bre inteligente.

92. Un hombre que teme actuar nunca sera til. La utilidad nace del
movimiento, no de la contemplacién excesiva.

93. La envidia destruye el corazén. El samurdi debe alegrarse por los
logros ajenos y concentrarse en mejorar su propio camino.

94. La vida es més corta de lo que uno imagina. Por eso, debe evitarse
el desperdicio del tiempo. Cada dia debe aprovecharse en rectitud.

1
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

95. Cuando dos hombres discuten, el mds sereno lleva ventaja. La
serenidad es un arma invisible.

96. El samurdi debe estar preparado para las criticas injustas. La vir-
tud suele despertar resentimientos en los mediocres.

97. Es mejor hacer poco con excelencia que mucho con descuido. La
calidad del acto refleja la calidad del espiritu.

98. Cuando llega el momento de actuar, debe hacerse sin miedo y sin
demora. La accién decisiva es superior a la duda prolongada.

99. El hombre que mantiene su palabra incluso en dificultades es dig-
no de confianza. La fidelidad es la medida del caricter.

100. Un samurai debe vivir con dignidad incluso en la derrota. La

derrota no es deshonra si se ha actuado con rectitud.

101. La verdadera ensenanza se transmite con el ejemplo, no con dis-
cursos. El maestro que no practica lo que dice arruina su propia autori-

dad.

102. El hombre debe evitar la arrogancia del saber. Cuanto mis
aprende, mas debe reconocer su ignorancia.

103. La vida del samurdi consiste en perfeccionar el corazén. Las
otras artes son auxiliares; la virtud es la esencia.

12
Fundacion Ediciones Clio




Libro Il

1. He escuchado que, cuando un hombre joven entra al servicio de un
sefior, no debe comenzar por buscar tareas elevadas. Primero debe apren-
der las cosas pequenas: saludar, escuchar, responder con prudencia, man-
tener el orden y estar siempre disponible. La grandeza no nace del deseo de
destacar, sino de la paciencia para construir la propia utilidad.

2. El samurdi debe ser como un recipiente vacio, preparado para lle-
narse de nuevas instrucciones. El hombre que llega al servicio con dema-
siadas opiniones es dificil de guiar. EI que escucha sin resistencia crece
mds rdpido que el que pretende ensenar antes de aprender.

3. Se dice que un guerrero sin cortesia es semejante a un arma sin filo.
La falta de modales afea incluso los actos de valor. El servicio debe ser
firme, pero también amable; riguroso, pero nunca grosero.

4. Cuando se realiza una tarea, aunque sea pequefia, debe hacerse con
la misma atencién que si fuera un asunto de gran importancia. La negli-
gencia en lo minimo muestra un corazén descuidado. Un hombre que
no cuida los detalles no podré encargarse de lo grande.

5. He oido que el verdadero valor se muestra en tres momentos:
cuando uno escucha una orden, cuando responde a ella y cuando la ¢je-
cuta. En los tres actos debe verse la misma claridad y decision. Retrasar
cualquiera de ellos debilita el espiritu.

6. El joven samurdi debe evitar el orgullo por cualquier habilidad parti-
cular. Si sabe escribir bien, debe ser humilde; si es rapido con la espada, tam-
bién. Las habilidades son herramientas del deber, no motivos de vanidad.

7. En todos los dominios hay hombres que aparentan sabidurfa, pero cuya
conducta es débil. Hablan mucho, corrigen a otros, pero no se corrigen a si mis-
mos. El sabio verdadero es discreto: acttia sin alarde y ensefia sin imponerse.

113
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

8. Se aconseja no seguir el ejemplo de aquellos que sirven solo por
conveniencia. Son agradables mientras reciben beneficios, pero desapa-
recen al primer sacrificio. El samurai debe seguir a los hombres constan-
tes, aun si no sobresalen.

9. Si el senor ofrece una oportunidad, debe aceptarse sin excusas. El
que demora, pierde. Una ocasién que se deja pasar rara vez regresa. La
prontitud es una prueba de lealtad.

10. Cuando el corazén de un hombre es ligero, su rostro también lo
es. Cuando su corazén es torcido, incluso su silencio ofende. El espiritu
interior siempre se muestra, aunque uno intente ocultarlo.

11. He escuchado que una palabra hablada sin reflexién puede traer
mds dano que un golpe de espada. La lengua es un arma mds peligrosa
que el acero. Por eso el samuréi debe hablar con moderacién.

12. El joven sirviente no debe quejarse por la fatiga. La fatiga del
cuerpo es entrenamiento; la fatiga del espiritu es negligencia. Un cora-
z6n dispuesto nunca estd cansado de servir.

13. Si un hombre se permite demasiados placeres, su voluntad se di-
suelve. La disciplina comienza en la comida, en el descanso y en los hébi-
tos diarios. El exceso es enemigo de la claridad.

14. En tiempos antiguos se decia que un guerrero debia ser ca-
paz de estar completamente solo sin perder la rectitud. La soledad
prueba el cardcter: sin espectadores, el corazdn revela su naturaleza
verdadera.

15. Un sirviente no debe olvidar jamas las palabras de su sefor. El
que guarda las instrucciones en el corazén puede actuar antes incluso de
recibir nuevas 6rdenes. Prever es una forma de lealtad.

16. Se cuenta una historia de un joven que servia con esmero, pero
siempre con miedo a equivocarse. Un dia su superior le dijo: “Equivéca-
te si es necesario, pero equivocate actuando”. Comprendid entonces que
la accidon imperfecta es mejor que la inaccion refinada.

17. El guerrero debe evitar la compaiia de los que hablan demasiado.
La conversacion ociosa debilita la mente y distrae de las responsabilida-

des. El silencio prudente es mas valioso que la charla vacia.

114
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

18. Cuando un hombre recibe una reprimenda, debe aceptarla sin
replicar. La réplica apresurada es fruto del orgullo. Guardar silencio ante
la correccién permite que el corazén madure.

19. Un samuréi debe estar siempre preparado para levantarse en mi-
tad de la noche si es llamado. La prontitud es parte del entrenamiento
del espiritu. Dormir profundamente y sin vigilancia es propio de quie-
nes no sirven a nadie.

20. He oido que la vergiienza es un maestro mas severo que el castigo.
Si uno siente verglienza por una falta, el corazén se puriﬁca. Pero si se
justifica continuamente, la falta se repite.

21. El joven guerrero debe imitar solo a los hombres rectos. Si toma
como ejemplo a los indulgentes, sera indulgente; si toma como ejemplo
alos frivolos, serd frivolo. El cardcter se contagia como una enfermedad.

22. Cuando se aprende una ensefianza profunda, no debe repetirse
inmediatamente a otros. La comprension necesita asentarse. Repetir sin
madurez convierte la sabiduria en ruido.

23. El sefor confia més en el sirviente que actta en silencio que en
aquel que siempre expone sus méritos. El servicio silencioso sostiene la
casa; el servicio ruidoso solo la decora.

24. He escuchado que un hombre debe revisar sus acciones cada no-
che antes de dormir. Asi podré corregir sus errores al dia siguiente. La
autoevaluacion es el comienzo de la virtud.

25. Si un superior comete una injusticia, el sirviente debe obedecer
y luego aconsejar con respeto. La obediencia y la rectificacién pueden
coexistir, pero siempre en el orden correcto.

26. El guerrero debe conocer sus propias debilidades mejor que sus
fuerzas. Lo fuerte se sostiene solo; lo débil necesita vigilancia constante.

27. Se aconseja no buscar tareas peligrosas por ambicién. La valentia
arrogante conduce a la ruina. La valentia verdadera aparece solo cuando

es necesaria.
28. Un hombre no debe envidiar los logros ajenos. La envidia nubla

el juicio y destruye la armonia. El camino del samurdi exige contenta-
miento.

115
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

29. La obediencia debe ser rdpida, pero el consejo debe ser prudente.
El consejo impetuoso causa mas dafio que ayuda.

30. He oido que un sirviente fiel nunca dice: “Ese no es mi asunto”.
Todo lo que afecta a la casa del sefior es su responsabilidad.
q p

31. La falta més peligrosa es la negligencia disimulada. El hombre que apa-
renta diligencia pero trabaja con descuido engafa a todos menos a si mismo.

32. El servicio no debe depender del humor del dia. Un sirviente que
cambia segin su estado de 4nimo no es fiable. La estabilidad es la raiz
del caricter.

33. Un hombre debe estudiar las acciones de los sabios antiguos no
para imitarlas exactamente, sino para comprender el espiritu que las
guiaba. El espiritu es eterno; la forma cambia.

34. Siuno cuida su postura, sus palabras y su forma de escuchar, ya ha re-
corrido la mitad del camino hacia la virtud. El resto depende de la constancia.

35. Un guerrero que teme ser corregido jamds crecerd. La correccion
es un favor, aunque duela. Solo el orgulloso la rechaza.

36. He escuchado que un hombre debe ser especialmente cuidadoso
en los momentos en que no estd siendo observado. Alli donde nadie ve,
el corazén muestra su auténtico estado. La rectitud sin testigos es la tni-
ca rectitud verdadera.

37. El guerrero debe tener cuidado con la ira silenciosa. La ira con-
tenida sin dominio corroe el corazdn y estalla en el peor momento. La
serenidad se cultiva en los pequenos contratiempos diarios.

38. Si uno desea progresar rapidamente, debe acercarse a un hombre
recto y observarlo dia tras dia. No hay ensefianza igual al ejemplo vivo.
La compaiifa constante transforma mds que los libros.

39. He oido que, para mantener la voluntad firme, es atil repetir cada
mafiana las propias metas. El espiritu se endereza con la repeticion. La
mente del hombre es moldeable: lo que se recuerda todos los dias se
convierte en caracter.

40. Un sirviente no debe hablar de los asuntos internos de la casa
fuera de ella. La lengua indiscreta pone en riesgo al sefior y a la familia.

La discrecidon es una forma de lealtad.

116
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

41. El hombre debe acostumbrarse a los cambios repentinos. La vida
rara vez sigue el plan que uno espera. El que se adapta con rapidez man-
tiene la firmeza interior incluso en la incertidumbre.

42. Si un subordinado comete una falta, el superior debe corregirlo
sin humillarlo. La humillacién destruye el espiritu y hace dificil la en-

mienda. La correccién debe ser firme, pero humana.

43, Un samurai nunca debe excusarse usando las dificultades externas.
Las dificultades existen para todos. La diferencia estd en c6mo se enfrentan.

44. He escuchado que un hombre prudente evita la compania de
quienes ridiculizan el deber. Los burladores corrompen la resolucién del
espiritu. El deber no admite burla.

45. El guerrero debe practicar la calma incluso en tiempos de prospe-
ridad. Los periodos tranquilos son cuando surgen los peligros ocultos.
La vigilancia se mantiene sin tension, pero sin descuido.

46. Siun hombre desea aprender, debe hacerlo con humildad. Aquel
que pregunta con arrogancia no recibe respuestas sinceras. La humildad
abre puertas que la altivez cierra.

47. Se cuenta una historia de un servidor que nunca se disculpaba,
aun cuando erraba. Decfa: “El samurdi no se excusa”. Pero un anciano
le respondié: “El samurdi no se excusa, pero si reconoce sus faltas” La
diferencia es esencial.

48. Un hombre no debe permitir que el elogio le haga perder la mo-
destia. El elogio infla el corazén del imprudente. El sabio recibe las pala-
bras agradables con calma y continta trabajando igual que antes.

49. Cuando se toma una decisién dificil, es bueno consultar a un
hombre mayor de cardcter probado. La experiencia no sustituye al de-
ber, pero lo aclara.

50. Un samurdi debe cultivar la capacidad de actuar sin dudar. La
duda es un veneno que paraliza incluso al valiente. La resolucién nace

del entrenamiento diario.

51. He oido que, en la casa del sefior, el sirviente debe vigilar no solo
sus actos, sino también su expresion. Un rostro descuidado transmite
negligencia. El porte del cuerpo también sirve.

17
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

52. Si se observa a un hombre durante un largo tiempo, su verdadera
naturaleza se revela. Por eso, no debe juzgarse a nadie solo por sus prime-
ras palabras o acciones. La constancia es la prueba del caracter.

53. Un sirviente no debe buscar puestos altos antes de estar prepa-
rado. El ascenso prematuro es causa de vergiienza. El camino debe reco-
ITerse paso a paso.

54. El hombre que cambia de opinién sin razén provoca confusion en
quienes lo siguen. La firmeza es necesaria incluso en asuntos pequenos.

55. He oido que, para comprender el corazén humano, basta obser-
var cdmo una persona trata a aquellos que no pueden ofrecerle nada.
Alli se ve la verdadera medida del caricter.

56. La enfermedad revela el espiritu del hombre. Hay quienes se
vuelven irritables ante la dolencia y otros que la soportan con serenidad.
La serenidad en la enfermedad es signo de madurez.

57. El guerrero debe acostumbrarse a la posibilidad constante del
fracaso. El fracaso no es deshonra si uno ha actuado con rectitud. La
deshonra es renunciar antes de actuar.

58. Se aconseja no hablar mal de un hombre a sus espaldas. Las pa-
labras negativas vuelven al hablante y ensucian su corazén. La critica
franca debe hacerse de frente.

59. El hombre debe practicar la memoria. Olvidar 6rdenes, favores
y correcciones es muestra de un espiritu flojo. Recordar es parte de la
disciplina.

60. He oido que un samurdi debe avanzar en su vida como un barco
que corta el agua: sin detenerse por obsticulos pequenos. La continui-
dad es mds importante que la velocidad.

61. Cuando se sufre una injusticia pequena, es mejor aceptarla con sere-
nidad. Buscar compensacién por cada agravio consume tiempo y corazon.

62. El que se aferra en exceso a sus propios talentos terminara estan-
cado. El talento es ttil solo si se pule constantemente.

63. Debe evitarse la familiaridad excesiva con los superiores. La dis-
tancia respetuosa preserva el orden natural de la casa. La excesiva con-
fianza conduce al descuido.

118
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

64. He oido que el hombre verdaderamente sabio corrige su conduc-
ta antes de que alguien més tenga que hacerlo. La autodisciplina es la
raiz de la virtud.

65. En ocasiones, la mejor respuesta es no responder. Un hombre
debe reconocer cuando el silencio es mds fuerte que la palabra.

66. El joven servidor no debe despreciar ninguna tarea, por humilde
que sea. La humildad en el trabajo revela grandeza interior.

67. Se dice que la paciencia es un arma. No es pasividad: es la capaci-
dad de esperar el momento adecuado sin que el corazén se agite.

68. Cuando un hombre se apresura demasiado, pierde precision.
Cuando reflexiona demasiado, pierde oportunidad. Por eso, debe bus-
carse el punto justo.

69. El guerrero debe evitar la rivalidad inutil. Competir solo por or-
gullo destruye la armonfa y debilita la voluntad.

70. Se cuenta que un sirviente, antes de hablar, se preguntaba tres
cosas: si lo que iba a decir era verdad, si era necesario y si era oportuno.
Este habito evité muchos errores.

71. Un hombre que desea mejorar debe observar sus pensamientos.
Los pensamientos torcidos se vuelven actos torcidos. El espiritu debe
vigilarse.

72. El guerrero debe vivir como si la vida fuera ligera. Quien carga
su espiritu con preocupaciones innecesarias se vuelve lento y torpe. La
ligereza del corazén es fuerza.

73. He escuchado que los sabios antiguos decian que el hombre debe
corregirse tres veces al dia: al amanecer, al mediodia y antes de dormir.
La correccién constante fortalece el caricter.

74. No debe confiarse en el hombre que busca el favor de todos.
Quien intenta agradar a todos pierde su propio camino.
75. Se aconseja no guardar resentimiento. El resentimiento es una

cadena que se ata al propio corazén. Liberarse de ¢l es ganar libertad.

76. La apariencia de un hombre debe ser sencilla y limpia. La excesiva
ornamentacion distrae del cardcter. La sencillez es dignidad.

19
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

77. Si uno desea servir durante largos anos, debe cuidar su salud sin
caer en la indulgencia. El cuerpo es instrumento del deber; no debe mal-
tratarse ni adorarse.

78. Se dice que el mayor enemigo del guerrero es la pereza tranquila
de los tiempos de paz. La paz adormece si uno no vigila. El entrenamien-
to continuo mantiene el espiritu vivo.

79. Cuando un sirviente recibe elogio, debe redoblar sus esfuerzos.
El elogio puede ser més peligroso que la censura, porque relaja la disci-
plina. El sabio se fortalece con ambos.

80. He oido que un hombre debe aprender a retirarse cuando es ne-
cesario. No todos los combates deben librarse. La retirada prudente es
también estrategia.

81 El corazén del samuréi debe ser como un espejo limpio: reflejarlo
todo sin aferrarse a nada. Quien mantiene el espiritu puro, sin orgullo
ni temor, sirve correctamente en todas las circunstancias. La claridad
interior es la base del servicio.

120
Fundacion Ediciones Clio




Libro Il

El Libro IIT es més breve y estd compuesto principalmente por observa-
ciones sobre la conducta cotidiana del samurai, anécdotas morales y adver-
tencias sobre el comportamiento apropiado dentro del dominio de Saga.

1. Un guerrero debe estar siempre dispuesto a disculparse con since-
ridad. No importa si la falta fue pequena o si nadie la noté. La disculpa
temprana fortalece el corazén y limpia el espiritu. El hombre que no se
disculpa a tiempo termina acumulando vergtienza.

2. He escuchado que un samurdi debe corregir sus errores antes de
dormir. Si espera al dia siguiente, el corazén se acostumbra a la negli-
gencia. El mal que se pasa por alto una vez se vuelve costumbre, y la
costumbre se transforma en caricter.

3. Un joven que comienza en el servicio no debe quejarse de sus ta-
reas. Lo que hoy parece pequeno serd grande manana. Las responsabili-
dades crecen con el espiritu, no con la edad.

4. Un sirviente debe evitar la conversacidn superficial. Hablar dema-
siado desgasta la dignidad. Las palabras son como monedas: si se gastan
sin necesidad, pronto pierden su valor.

5. Cuando un hombre tiene un asunto importante que comunicar,
debe hacerlo con claridad y sin rodeos. Las palabras confusas generan
sospecha. La franqueza es la fuerza del samurai.

6. He oido que un sirviente fiel no observa el niimero de tareas, sino
la oportunidad de ser util. El que sirve pensando en su comodidad no
sirve verdaderamente.

7. Un guerrero debe ser capaz de soportar las criticas sin perder la
serenidad. La critica es una prueba. El hombre que se altera ficilmente
revela un corazén débil.

121
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

8. Cuando se recibe una orden dificil, es mejor aceptarla sin mostrar
ansiedad. Mostrar perturbacién transmite inmadurez. El cumplimiento
silencioso inspira conflanza.

9. El samurdi debe estar alerta incluso en tiempos de prosperidad.
La prosperidad prolongada adormece el espiritu. Si uno se acostum-
bra demasiado a la comodidad, pierde la capacidad de actuar con
rapidez.

10. He oido que un hombre recto vigila su temperamento en todas
las circunstancias. La ira repentina destruye incluso las mejores relacio-
nes. La serenidad es fruto del entrenamiento constante.

11. Un joven que desea aprender debe acercarse a un anciano virtuo-
so. No es necesario recibir grandes lecciones: observar la conducta diaria
basta para pulir el caracter.

12. El sirviente debe estar preparado para levantarse antes del ama-
necer. La mafana muestra la disposicion del corazén. Quien se levanta
tarde demuestra descuido.

13. Un guerrero no debe habituarse a la queja. Quejarse es como de-
bilitar el propio espiritu con palabras. La queja constante destruye la
resolucién antes de comenzar.

14. He oido que el hombre prudente habla poco de si mismo. Los
elogios propios son sospechosos. La verdadera reputacion nace de los
actos, no de las palabras.

15. Cuando se trabaja en un grupo, el samurdi debe cooperar sin bus-
car protagonismo. La armonia sostiene al conjunto. El que busca sobre-
salir causa divisién.

16. Un sirviente debe cuidar su postura. El cuerpo revela la calidad
del espiritu. La postura descuidada muestra falta de disciplina interior.

17. He escuchado que el hombre debe evitar la compania de los inde-
cisos. La indecision se contagia igual que una enfermedad. La determi-
nacién se fortalece entre hombres determinados.

18. El guerrero debe evitar los compromisos demasiado largos con
personas sin virtud. El contacto constante con espiritus flojos debilita
incluso a los fuertes.

122
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

19. Cuando un superior corrige con severidad, el subordinado debe
aceptar la correccion sin resentimiento. El resentimiento es un obstécu-
lo para el aprendizaje. La severidad del superior suele ser senal de preo-
cupacion.

20. Se dice que un samurdi debe aprender a dominar sus pensamien-
tos nocturnos. La noche es cuando las dudas y temores crecen. Mante-
ner el espiritu firme en la oscuridad es prueba de caracter.

21. Un hombre que acttia con demasiada prisa comete errores inne-
cesarios. El que actia demasiado lento pierde oportunidades. El equili-
brio es la virtud del guerrero.

22. Cuando un sirviente falla, debe corregir su falta inmediatamente.
Postergar la correccién es igual que agravarla.

23. He escuchado que quienes hablan mal de otros a menudo lo ha-
cen para ocultar sus propias debilidades. El samurai no debe caer en tal
conducta. La critica injusta es sefal de un corazén pequeno.

24. Un guerrero debe evitar el orgullo. El orgullo endurece el cora-
z6n y dificulta la correccién. La humildad mantiene el espiritu flexible.

25. Se dice que el hombre sabio acepta la pérdida con calma. La vida
esta llena de pérdidas inevitables. Resistirse a ellas solo trae sufrimiento.

26. Un sirviente debe mantener su ropa y su apariencia en orden,
incluso cuando nadie lo observa. La disciplina visible es reflejo de la dis-
ciplina invisible.

27. Cuando un hombre se encuentra entre dos decisiones, debe ele-
gir la que fortalezca su caracter. Lo que fortalece suele ser dificil. Lo facil
rara vez deja ensefianza.

28. He oido que un guerrero no debe burlarse de nadie, ni siquiera
del torpe. La burla degrada a quien la emite mis que a quien la recibe.

29. El samurai debe ser firme, pero no obstinado. La obstinacién es
necedad disfrazada de determinacién. La firmeza verdadera escucha,
aprende y corrige.

30. Un joven debe evitar la familiaridad excesiva con el superior. La
cercania indebida debilita la disciplina. El respeto mantiene el orden.

123
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

31. Cuando un hombre comete una falta y la reconoce, debe hacerlo
sin intentar justificarse. La justificacion es otra falta anadida a la primera.

32. He escuchado que un sirviente fiel debe prepararse para soportar
injusticias sin perder la calma. La capacidad de mantenerse sereno ante
la injusticia es una virtud dificil, pero preciosa.

33. El guerrero debe evitar las amistades que lo alejan del camino.
Una sola mala compaifiia puede arrastrar al hombre hacia la mediocri-

dad.

34. Cuando un superior pide consejo, debe ofrecerse con sinceridad
y prudencia. El consejo impreciso es una falta grave. El consejo arrogan-
te es una falta mayor.

35. He oido que el hombre debe refrenar su deseo de intervenir en
los asuntos ajenos. Intervenir sin necesidad causa desorden. La pruden-

cia consiste en actuar solo cuando corresponde.

36. El samurai debe cuidar el modo en que camina. Una marcha des-
cuidada muestra desorden en el corazdn. La actitud se manifiesta tanto
en el andar como en la palabra.

37. Un sirviente debe estar atento a las necesidades del senor incluso
antes de que sean expresadas. Prever es una forma elevada de servicio.

38. He escuchado que el hombre que medita sobre la muerte todos
los dias vive con mayor claridad. La muerte, recordada sin angustia, for-
talece la vida.

39. El guerrero debe evitar los placeres que debilitan la voluntad. La
indulgencia excesiva corrompe incluso al hombre inicialmente recto.

40. Cuando un joven desea progresar, debe aprender a escuchar mas
de lo que habla. La escucha es la raiz de la ensenanza. El habla, su fruto.

41. He oido que un sirviente debe evitar la queja incluso cuando estd
exhausto. La queja muestra un espiritu débil. El silencio laborioso revela
caracter.

42. Un hombre que sirve con diligencia constante, aunque no desta-
que, es més valioso que el talentoso inconstante. La constancia supera al
brillo momentaneo.

124
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

43. El guerrero debe controlar su expresién aun en momentos de
frustracion. El rostro revela més de lo que el hombre desea mostrar.

44. He escuchado que un hombre debe actuar siempre pensando en
preservar el honor de su casa. La vida personal no se separa del deber. El
honor es continuo.

45. El samurdi debe evitar los rumores. Los rumores destruyen la ar-
monfa y rara vez contienen verdad. Un espiritu recto no se guia por la
voz incierta del pueblo.

46. Cuando un joven recibe un elogio, no debe alegrarse demasiado.
La alegria excesiva revela inmadurez. La alegria serena es signo de equi-
librio.

47. He oido que el hombre debe actuar como si siempre estuviera
siendo observado por su maestro. Este pensamiento evita faltas y ende-
reza el corazén.

48. Un sirviente debe evitar la duplicidad. La palabra doble destruye
la confianza. La confianza rota es dificil de recuperar.

49. Cuando un hombre no entiende una ensefianza, debe preguntar
humildemente. Fingir comprensién es peor que ignorancia.

50. El guerrero debe evitar el descuido con el tiempo. Un instante
perdido no regresa. El tiempo bien utilizado es la base de la virtud.

51. He oido que un samurdi debe vivir como si su corazén fuera
transparente. La transparencia interior evita la verglienza y fortalece el
espiritu.

25
Fundacion Ediciones Clio




Libro IV

El Libro IV es breve, pero tiene una gran concentracién de ensefian-
zas sobre conducta personal, disciplina interior, rectitud en la vida diaria
y actitudes propias del samuréi del dominio de Saga.

1. He oido que, para que un hombre sea considerado completo, debe
ser superior a los demds en tres cosas: en cortesia, en sinceridad y en dili-
gencia. Tener estas tres cualidades basta para sostener el servicio durante
toda una vida.

2. Cuando un sirviente es enviado a realizar una tarea, no debe regre-
sar hasta haberla cumplido. Volver con excusas es equivalente a fallar. El
éxito depende tanto del espiritu como de la habilidad.

3. Un guerrero debe evitar la pereza mas que la enfermedad. La pere-
za entra por pequefos actos y termina dominando el corazén entero. La
enfermedad puede curarse; la pereza requiere una voluntad firme para
ser vencida.

4. Se dice que la manera en que un hombre responde a una repren-
sion revela su cardcter. Aquel que acepta la correccién en silencio y se
enmienda es un hombre valioso. El que replica muestra orgullo y poca
madurez.

5. Cuando un samurdi recibe una orden confusa, debe esforzarse por
comprenderla sin molestar innecesariamente al superior. Si aun asi hay
duda, debe preguntar con humildad. Preguntar no es un defecto; actuar
desde la confusién si lo es.

6. He escuchado que la prudencia en el hablar es una de las virtudes
mas dificiles. Una palabra fuera de lugar puede arruinar una relaciéon de
afios. La boca es la puerta por la que mis a menudo escapa el desorden
del corazén.

126
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

7. El guerrero debe evitar la familiaridad excesiva con sus superiores.
Incluso sila relacidn es cercana, debe mantenerse la distancia que preser-
va el respeto. La cercania indebida conduce al descuido y al error.

8. Se dice que un sirviente debe estar atento a sus gestos. Un gesto
descuidado puede ser interpretado como falta de respeto. Los movi-
mientos del cuerpo deben ser sobrios y medidos.

9. Un samurdi debe revisar su conducta cada dia. No hay hombre
que no cometa faltas, pero la falta sin correccidn se convierte en raiz de
desgracia. La vigilancia diaria mantiene el corazén limpio.

10. Cuando un hombre se enfrenta a una decisién dificil, debe elegir el ca-
mino que fortalezca su espiritu. El camino fécil pocas veces conduce a la virtud.

11. He escuchado que, cuando un superior se equivoca, el subordina-
do inteligente no lo corrige de inmediato ni con brusquedad. Debe es-
perar el momento oportuno, cuando el corazén del superior esté sereno.

La rectificacion requiere tanto virtud como prudencia.

12. El guerrero debe evitar la ostentacién en todas sus formas. La
ostentacion debilita el espiritu, pues orienta la accién hacia la mirada
ajena. La virtud verdadera es silenciosa.

13. Un sirviente debe ser puntual en todas sus obligaciones. La im-
puntualidad indica falta de consideracién hacia el sefior y hacia los de-
mas. El tiempo es parte del deber.

14. He oido que un hombre no debe confiar en quien cambia de ros-
tro segun la compania. La inconstancia es una forma de engafo. El espi-
ritu recto permanece igual en toda circunstancia.

15. El guerrero debe cuidar su salud sin apegarse demasiado a ella.
Quien teme demasiado enfermar pierde la fuerza del corazén. La salud
es un medio, no un fin.

16. Se dice que un sirviente que conoce su lugar en la casa no causa
problemas. Quien olvida su posicién termina actuando fuera de lo debi-
do y genera desorden.

17. Cuando un hombre recibe una tarea dificil, debe aceptarla con
serenidad. Mostrarse turbado solo revela falta de autocontrol. La sereni-
dad inspira confianza.

127
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

18. He escuchado que, para mantener el espiritu recto, un hombre
debe evitar el exceso de suefio. Dormir demasiado embota la mente y
apaga la voluntad. Levantarse temprano fortalece el caricter.

19. El guerrero debe ser cuidadoso al elegir sus amistades. Las amis-
tades rectas fortalecen; las torcidas debilitan. Una sola mala compania
puede hacer caer al mas disciplinado.

20. Si un sirviente actia con diligencia incluso en tareas humildes, su
valor serd reconocido con el tiempo. El espiritu se forma en lo pequeno.

21. He oido que un hombre debe evitar comentar los asuntos inter-
nos de la casa del sefior. La discrecidn es parte esencial del servicio. Lo
que se habla fuera no puede recuperarse.

22. El guerrero no debe enorgullecerse de su valentia. La valentia or-

gullosa suele ser temeridad. La valentia verdadera es silenciosa y firme.

23. Cuando dos hombres discuten, el sabio es el que evita elevar la
voz. La discusién ruidosa pierde el propésito. La calma es mds convin-
cente que el grito.

24. Se dice que un sirviente debe ser constante en su manera de ac-
tuar. La inconsistencia confunde tanto a superiores como a iguales. La
estabilidad es virtud.

25. Un hombre debe evitar el deseo de destacar por encima de sus
compaieros. La competencia constante destruye la armonia. Servir no
es sobresalir: es ser util.

26. He escuchado que el samurdi debe evitar el resentimiento incluso
cuando ha sido tratado con injusticia. El resentimiento oscurece el cora-
z6n. La rectitud exige limpieza interior.

27. Cuando un sirviente se siente tentado por el ocio, debe recordar la res-
ponsabilidad que sostiene. El ocio prolongado es la raiz de muchos errores.

28. El guerrero debe ser moderado en la comida y la bebida. El exceso
en cualquiera de ellas perturba el espiritu y nubla el juicio. La modera-
cién es forma de autodominio.

29. He oido que un hombre debe esforzarse por aprender algo nue-
vo cada dia, aunque sea pequeno. El aprendizaje continuo mantiene la

mente viva.

128
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

30. El sirviente que actta en silencio y sin buscar reconocimiento es
el més valioso para la casa del sefior. Sus méritos no necesitan ser anun-
ciados: se ven en sus actos.

31. Un guerrero debe mantener un corazén paciente. Lo que no pue-
de resolverse hoy, puede resolverse manana. La impaciencia es enemiga

de la claridad.

32. He escuchado que las palabras de un hombre revelan su crianza.
Las palabras cuidadosas muestran disciplina; las palabras descuidadas
revelan dejadez. Hablar bien es parte del camino.

33. El samurai debe evitar mostrar enojo delante de sus inferiores.
El enojo descontrolado destruye la autoridad. La verdadera autoridad
es serena.

34. Cuando un sirviente recibe una orden inesperada, debe cumplir-
la sin mostrar sorpresa. La sorpresa revela falta de preparacién interior.
El espiritu preparado acepta todo con firmeza.

35. He oido que un hombre debe evitar buscar excusas incluso cuan-
do no es culpable. La excusa debilita la postura del corazén. La rectitud
se sostiene sola.

36. El guerrero debe ser capaz de actuar sin depender del elogio. El
elogio es incierto; la virtud es estable. Quien acttia por aprobacion ajena
no es dueno de su camino.

37. Un sirviente no debe guardar rencor por las palabras duras de un
superior. A menudo son dichas para enderezar el corazén. El rencor es
una carga que solo el propio hombre sufre.

38. He escuchado que un samurai debe prestar atencién a sus pensa-
mientos antes de dormir. Los pensamientos noOcturnos, si no se vigilan,
se convierten en inclinaciones del corazén.

39. El guerrero debe evitar la arrogancia. La arrogancia oscurece la
razén y separa al hombre de los demds. La humildad une; la arrogancia
divide.

40. Cuando un hombre emprende una tarea, debe concluirla. El
abandono a mitad de camino es falta grave. La perseverancia es la prue-
ba del compromiso.

129
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

41. He oido que un sirviente debe evitar la familiaridad con los ru-
mores. Los rumores destruyen la armonia y confunden el juicio. El espi-
ritu recto no se alimenta de palabras inciertas.

42. Un samurdi debe mantener una actitud digna en todas las cir-
cunstancias. La dignidad no depende del lugar ni de la compania: nace
del interior.

43. El guerrero debe recordar que la vida es breve. Por eso debe evitar
desperdiciar el tiempo en actos inttiles. La vida recta es concisa.

44. Cuando un hombre siente que su espiritu se debilita, debe re-
gresar a los fundamentos: la cortesia, la sinceridad y la diligencia. Los

fundamentos sostienen incluso al hombre que ha tropezado.

45. He escuchado que un samurdi debe actuar como si su maestro lo
observase siempre. Este pensamiento basta para evitar faltas.

130
Fundacion Ediciones Clio




Libro V

1. He escuchado que, para un samurdi, la decision mds importante
es la de mantener su corazén firme. Un corazén inestable hace incierto
todo lo demas. La firmeza interior es la raiz de la conducta.

2. Cuando un hombre se encuentra en una situacién de peligro, debe
actuar sin titubear. La vacilacién es mds dafina que el error. La accién
decidida abre caminos donde la duda solo levanta sombras.

3. Un sirviente no debe olvidar jamas los favores recibidos. La grati-
tud es fundamento del cardcter. El ingrato pierde el corazén y, con él, el
respeto de los demas.

4. He oido que un samurdi debe evitar hablar de los defectos de otros.
La critica constante es sefial de un espiritu insatisfecho. El que se ocupa
de juzgar a los demds deja sin atender sus propias faltas.

5. Cuando un superior encomienda una tarea, debe cumplirse inclu-
so aunque parezca dificil. Si uno acepta un deber, debe cumplirlo con
plena resolucién. La dificultad no exime la responsabilidad.

6. El guerrero debe temer més a la negligencia que al fracaso. La ne-
gligencia es falta de espiritu; el fracaso es solo un resultado. La rectitud

esta en el esfuerzo, no siempre en el logro.

7. Se dice que, cuando un hombre empieza a justificar sus errores con
demasiada rapidez, estd a punto de caer en desgracia. La justificacién
frecuente debilita el cardcter.

8. Un sirviente debe evitar la familiaridad excesiva con el sefior. In-
cluso cuando el superior muestra afecto, el subordinado debe conservar
la distancia apropiada. La cercania indebida conduce a faltas y desorden.

9. He escuchado que la verdadera cortesia consiste en actuar con modestia, sin

exageracién. La cortesfa exhibida parallamar la atencién es solo vanidad disfrazada.

131
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

10. El guerrero debe entrar cada dia en servicio como si fuera la pri-
mera vez. La actitud fresca y vigilante previene descuidos. La rutina sin
conciencia es enemiga del deber.

11. Un hombre debe evitar las distracciones innecesarias. El ocio
continuo disipa el espiritu. La ocupacién constante, en cambio, mantie-
ne la mente rectay el corazén firme.

12. He oido que un samurai debe esforzarse por mantener su hogar
en orden. El desorden exterior es reflejo del desorden interior. Un espi-
ritu limpio se manifiesta en todas las cosas.

13. Cuando uno recibe una orden, debe aceptarla sin mostrar duda
en el rostro. La expresion inquieta revela debilidad. La serenidad inspira
conflanza en quienes observan.

14. Un hombre que se apresura a responder a una critica suele estar
mds preocupado por su orgullo que por mejorar. Escuchar con calma es
signo de fuerza.

15. Se dice que, para conocer el cardcter de un hombre, basta obser-
var como se comporta cuando nadie lo mira. La rectitud sin testigos es
la tinica verdadera rectitud.

16. Un samurai debe evitar la compania de quienes se burlan del de-
ber. La burla al deber corrompe el espiritu. Donde el deber se ridiculiza,
el caricter se arruina.

17. He escuchado que un hombre debe recordar que la vida es incier-
ta. Por eso debe evitar retrasar lo que es correcto. Lo que debe hacerse,

debe hacerse hoy.

18. El guerrero no debe dejarse dominar por el miedo a cometer
errores. El error es maestro si se acepta con humildad. El miedo, en cam-
bio, paraliza el corazén.

19. Cuando un hombre se siente tentado a seguir el camino facil,
debe preguntarse si ese camino fortalece o debilita su espiritu. Lo facil
rara vez fortalece.

20. He oido que el silencio prudente es mas valioso que las palabras
largas. El silencio permite ver el corazén de los demds; la palabra excesi-
va lo oculta.

132
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

21. El sirviente debe mantener la compostura incluso cuando es in-
sultado. La compostura es dignidad. Responder con ira rebaja tanto al
inferior como al superior.

22. Un hombre no debe confiar en quien cambia su lealtad segtin el beneficio.
Lalealtad que depende de la conveniencia no es lealtad, sino interés disfrazado.

23. He escuchado que un guerrero debe mantener su mente ligera,
sin apegarse demasiado a los bienes materiales. El apego a las posesiones
convierte al hombre en esclavo de lo que teme perder.

24. Cuando se recibe una instruccion, el sirviente debe actuar de in-
mediato. La prontitud es sefial de entendimiento y disposicién. La de-
mora es indicio de resistencia o negligencia.

25. Un samurdi debe esforzarse por evitar la ira stbita. La ira revela
falta de dominio interno. El verdadero dominio consiste en permanecer
ecuanime en medio de la provocacion.

26. He oido que la fuerza de un hombre se mide por su capacidad de
permanecer firme incluso cuando nadie lo apoya. La rectitud solitaria es
la més dificil, pero también la mas noble.

27. El guerrero no debe olvidar que cada dia puede ser el Gltimo. Esta
conciencia da claridad a cada acto y dignidad a cada palabra. La vida
vivida con esta idea es profundamente recta.

28. Un hombre debe ser cuidadoso con sus promesas. Prometer sin
poder cumplir es falta grave. La palabra del samurii es su sello.

29. He escuchado que la falta mas pequefia puede arruinar el servicio
de un hombre que ha actuado correctamente durante anos. Por eso debe
vigilarse siempre, incluso en los actos més simples.

30. El guerrero debe evitar la envidia. La envidia es una sombra que
oscurece la mirada. El hombre debe alegrarse por el bien ajeno y concen-
trarse en su propio camino.

31. Cuando un superior muestra severidad, el sirviente debe recibirla
sin resentimiento. La severidad a menudo es muestra de preocupacién.
La indiferencia seria sefial de abandono.

32. Se dice que un hombre debe esforzarse por corregir sus faltas an-
tes de que otros las adviertan. La autovigilancia es una forma de honor.

133
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

33. Un samurai debe evitar las palabras vacias. Las palabras sin accién
son como hojas sin raiz: bellas por un instante, inttiles para sostener la vida.

34. He oido que, cuando un hombre se habitta a la comodidad, pierde
la resolucién. La comodidad prolongada es enemiga del espiritu guerrero.

35. El guerrero debe mantener su corazén sereno en medio de la ad-
versidad. La serenidad es mas fuerte que el coraje impulsivo. El valor
duradero es silencioso.

36. Un hombre debe evitar preguntar por cada detalle cuando recibe
una orden. El exceso de preguntas revela falta de iniciativa. La compren-
sién debe ser répida y el cumplimiento inmediato.

37. He escuchado que la tranquilidad es la marca del hombre sabio.
El espiritu inquieto comete errores. La tranquilidad permite ver con cla-
ridad incluso bajo presion.

38. El samurai debe evitar el hdbito de compararse constantemente
con los demds. La comparacion destruye el corazén. El camino del gue-
rrero es hacia adentro, no hacia afuera.

39. Un sirviente debe recordar que su conducta refleja la casa del se-
fior. Un solo gesto descuidado puede deshonrar el nombre que sirve.

40. He oido que el guerrero debe acostumbrarse a hacer lo correcto
incluso cuando le resulta incémodo. La incomodidad fortalece; la com-
placencia debilita.

41. Cuando un hombre se equivoca, debe corregirse de inmediato.
El retraso convierte un error pequefo en uno grande. La prontitud en la
correccion es virtud.

42. El samurai debe evitar consumir su mente con preocupaciones
inutiles. Las preocupaciones sin accién son carga innecesaria. La accién
correcta disipa el temor.

43. He escuchado que el hombre debe evitar el exceso de sueno y el

exceso de alimento. Ambos embotan el espiritu. La moderacién mantie-
ne la mente despierta.

44. Un guerrero debe mantener un corazén sencillo. La sencillez es la for-
ma mas alta de claridad. El corazén sencillo ve lo esencial y acttia sin confusion.

134
Fundacion Ediciones Clio




Libro VI

1. He oido que la persona verdaderamente educada es aquella cuya
cortesia no cambia aunque se encuentre con gente humilde o de baja po-

sicion. La cortesia que varia segtin el rango no es cortesia, sino célculo.

2. El samurdi debe mantener sus asuntos personales en orden, por pe-
quenos que sean. El descuido acumulado en lo pequefo termina mani-
festandose en grandes errores. La negligencia no nace de un acto grave,
sino de cien actos ligeros.

3. Un sirviente debe acostumbrarse a escuchar con atencidn incluso
cuando el mensaje parece simple. A menudo, una instruccién corta en-
cierra un deber profundo. El que escucha a medias sirve a medias.

4. He escuchado que el hombre debe evitar ser demasiado répido
en ofenderse. La susceptibilidad es signo de un corazén débil. El que se
ofende por todo se vuelve dificil de guiar y desagradable para quienes lo
rodean.

5. El guerrero debe practicar la modestia incluso en pequefias ocasio-
nes. El hombre que busca reconocimiento constante se vuelve esclavo de
la aprobacién. La modestia protege la serenidad.

6. Un sirviente debe evitar actuar solo cuando otros lo observan. La
accidn verdadera nace del corazén recto, no del deseo de ser visto. La
virtud oculta es la mas firme.

7. He oido que un hombre debe refrenar el deseo de responder in-
mediatamente a cada critica. La respuesta apresurada suele ser fruto del
orgullo. El silencio reflexivo es signo de madurez.

8. El guerrero debe vigilar su expresion incluso cuando estd solo. El
rostro es un espejo del espiritu. Cultivar el rostro sereno fortalece el co-
razon.

135
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

9. Un sirviente sabio evita amargarse por las pequenas dificultades
del dia. La amargura consume mds energfa que el trabajo. La serenidad
hace ligera la carga.

10. He escuchado que, cuando un hombre cae en desgracia, su com-
portamiento revela su verdadera naturaleza. Algunos se vuelven resen-
tidos; otros permanecen firmes. La desgracia es una prueba del espiritu.

11. El samurai debe ser cuidadoso en no permitir que su diligencia
se convierta en ostentacion. Trabajar con exceso de ruido es como no
trabajar. La diligencia silenciosa es la mas pura.

12. Un sirviente debe evitar pedir explicaciones innecesarias. Pre-
guntar demasiado puede revelar falta de intuicién y de preparacion. El
que conoce su deber comprende con rapidez.

13. He oido que un hombre debe apartar de inmediato los pensa-
mientos inutiles. Los pensamientos inutiles crecen rdpido y se vuelven

habitos. La mente disciplinada reconoce y corta la maleza del espiritu.

14. El guerrero debe impedir que la familiaridad degrade el respeto.
Incluso en la amistad debe mantenerse la dignidad. La amistad sin dig-
nidad degenera en desorden.

15. Unssirviente debe prestar atencién a su manera de sentarse, de ca-
minar y de responder. La conducta externa refleja la condicién interna.
Todo acto del cuerpo debe ser sobrio.

16. He escuchado que un hombre debe evitar buscar simpatia por
cada dificultad que enfrenta. Quien siempre busca que otros se compa-
dezcan de él nunca desarrolla fortaleza interior.

17. El samurai debe recordar que las decisiones importantes requie-
ren un corazén calmado. El corazén agitado juzga mal. La calma es la
base del discernimiento.

18. Un sirviente debe mantenerse atento incluso en tareas repetiti-
vas. La repeticion puede adormecer el espiritu. Debe realizarse cada ta-
rea como si fuera la primera.

19. He oido que un guerrero debe evitar tanto la excesiva precaucion
como la excesiva audacia. Ambos extremos son peligrosos. La conducta
equilibrada es la més firme.

136
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

20. El hombre disciplinado no permite que la opinién ajena controle
su espiritu. La aprobacién y el reproche del mundo cambian segtn los
dias. El samurai sigue la rectitud sin mirar a los lados.

21. Un sirviente no debe hablar mal de quienes poseen defectos evi-
dentes. Aquellos defectos ya son castigo suficiente. La compasion silen-

ciosa es mejor que la critica.

22. He escuchado que uno debe evitar la exageracién incluso cuando
cuenta algo verdadero. La exageracion es una forma de falsedad. La ver-
dad sencilla es mas respetable.

23. El guerrero debe procurar que su espiritu no se turbe ante el fra-
caso. El fracaso es parte del camino. Lo que importa no es caer, sino
levantarse con la misma resolucién.

24. Unssirviente debe mantener un corazén dispuesto a aceptar tareas

inesperadas. El que sirve debe estar preparado para el cambio constante.

25. He oido que el hombre debe evitar la compania de quienes siem-
pre llevan malas noticias. El espiritu se vuelve oscuro al rodearse de oscu-
ridad. Es mejor buscar la compania de quienes mantienen la serenidad.

26. El guerrero debe cultivar la gratitud en todo momento. El cora-
z6n agradecido es firme; el corazén ingrato es inestable. La ingratitud

marca el inicio del deterioro moral.

137
Fundacion Ediciones Clio




Libro VII

1. He oido que la base del caracter estd en la atencién constante. La
mayoria de los errores no se cometen por maldad, sino por descuido. Un

espiritu atento es un espiritu recto.

2. El samurdi debe evitar cambiar su conducta segtin su estado de
animo. El humor es inestable; la rectitud debe ser firme. El que sirve con
el corazén fluctuante no es digno de confianza.

3. Un hombre sabio escucha las palabras duras sin alterarse. La critica
injusta es una oportunidad para fortalecer el espiritu. La critica justa es
un regalo para corregirse.

4. He escuchado que quien se apresura a dar consejos antes de es-
cuchar por completo el asunto demuestra poca madurez. Escuchar es
primero; hablar, después.

5. El guerrero debe ser cuidadoso en la manera en que mira a los de-
mds. Una mirada altiva ofende; una mirada vacilante revela inseguridad.
La mirada serena muestra firmeza.

6. Cuando un sirviente recibe una orden sencilla, debe cumplirla con
la misma seriedad que una orden compleja. La verdadera diligencia no
distingue tareas grandes y pequenas.

7. Un hombre no debe permitir que los elogios lo vuelvan arrogante. El elogio
esamenudo tan peligroso como la critica, pues infla el corazén del imprudente.

8. He oido que el rencor consume mas energia que el trabajo. El
hombre que guarda rencores gasta su fuerza en inutilidades. La rectitud
descansa en un corazén limpio.

9. El samurai debe evitar la acumulacién de resentimientos menores,
pues juntos forman una gran sombra en el espiritu. La limpieza interior

requiere dejar pasar las pequenas ofensas.

138
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

10. Un sirviente debe responder siempre con claridad. Las respuestas
confusas crean sospecha y desorden. La palabra clara es signo de una
mente clara.

11. He escuchado que un hombre debe controlar sus gestos aun en la
alegria. La alegria desmedida muestra un corazén infantil. La serenidad

es la base del porte del samurdi.

12. El guerrero debe evitar la ligereza en el rostro. La ligereza excesiva
hace que los demds no tomen en serio su palabra. El rostro sereno inspira
respeto.

13. Un sirviente sabio evita interrumpir a otros cuando hablan. La
interrupcidn revela impaciencia y falta de disciplina interior.

14. He oido que la verdadera prudencia consiste en observar mucho
y hablar poco. El que observa aprende; el que habla sin medida se vacia.

15. El samurdi debe ser rdpido en actuar, pero lento en juzgar. La ac-
cién apresurada puede corregirse; el juicio apresurado causa dano dificil
de reparar.

16. Un hombre debe evitar mostrar cansancio ante tareas repetitivas.

La repeticion forma el caracter. El que se cansa pronto no avanza.

17. He escuchado que el sirviente debe vigilar su respiracién en mo-
mentos dificiles. La respiracion calma restablece la claridad del espiritu.

18. El guerrero debe evitar la compania de quienes se quejan sin ce-
sar. La queja constante debilita el espiritu ajeno y contamina incluso al
hombre fuerte.

19. Un sirviente debe ser capaz de obedecer incluso cuando no com-
prende del todo la razén de la orden. La comprensién completa puede
llegar después; la obediencia debe ser inmediata.

20. He oido que el hombre debe revisar frecuentemente la posicion
de su corazén: si estd inclinado hacia el orgullo, hacia el resentimiento
o hacia la comodidad. Estas inclinaciones, si no se corrigen, destruyen la
rectitud.

21. Fl guerrero debe evitar comportarse como si siempre tuviera ra-
z6n. Incluso el sabio se equivoca. La disposicién a corregirse es signo de
fuerza.

139
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

22. Un sirviente no debe caer en el habito de responder antes de re-
flexionar. La respuesta rapida nace del habito, no de la comprensién. La
respuesta verdadera nace del corazén.

23. He escuchado que un hombre debe estar dispuesto a aprender in-
cluso de quienes parecen inferiores. La sabiduria no distingue jerarquias.

24. El samurii debe evitar los excesos en todo: en el comer, en el dor-
mir, en el hablar, en el reir. El exceso desordena la mente.

25. Un sirviente debe ser capaz de contener su descontento sin mos-
trarlo en el rostro. La expresién desordenada altera la armonia de la casa.

26. He oido que el hombre debe meditar sobre la muerte no para
entristecerse, sino para mantener el corazén ligero. La conciencia de la
muerte elimina lo innecesario.

27. El guerrero debe evitar la familiaridad excesiva con el vino. El
vino destruye la vigilancia del corazén. La vigilancia es la raiz del servi-
cio.

28. Un sirviente debe ser capaz de actuar sin necesidad de que lo
observen. La virtud que depende del ojo ajeno no es virtud, sino deseo
de aprobacién.

29. He escuchado que un hombre debe hablar menos de sus propios
logros. El logro que necesita ser anunciado pierde su esencia.

30. El samurai debe evitar la desesperacion. La desesperacion nubla
el juicio y destruye la resolucién. El corazén firme soporta incluso las
peores circunstancias.

31. Un sirviente debe mantener orden en su entorno. El desorden
externo anuncia el desorden interno. La limpieza es disciplina.

32. He oido que el hombre debe aspirar a ser ttil, no a ser admirado.
La admiracidn es pasajera; la utilidad, permanente.

33. El guerrero debe mantener siempre un espiritu agradecido. La in-
gratitud es raiz de muchos males. El corazén agradecido se vuelve firme.

34. Un sirviente debe evitar la mentira incluso en cosas pequenas.
La mentira pequena abre la puerta a la grande. La rectitud no admite
grietas.

140
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

35. He escuchado que el hombre debe evitar la precipitacion en las
decisiones importantes. La calma hace posible la claridad.

36. El samurdi debe vivir de manera que no tenga nada que ocultar.
La transparencia del corazén es la defensa mas fuerte ante la vergiienza.

37. Un sirviente debe evitar los pensamientos celosos. La celotipia
oscurece la mente y corrompe la voluntad.

38. He oido que el hombre debe recordar siempre que la vida es in-
cierta. La incertidumbre ensefia humildad. Quien cree que tiene todo
asegurado cae pronto.

39. El guerrero debe evitar excederse en palabras cuando estd emo-
cionado. La emocidn perturba la lengua; el silencio la protege.

40. Un sirviente debe actuar como si el sefior lo observara incluso
cuando estd ausente. Este pensamiento sostiene el camino recto.

41 He escuchado que el hombre que sirve con sinceridad constante,
aun sin destacar, es el mas valioso en la casa. La sinceridad no necesita
recompensa: es la recompensa. En ella descansa la verdadera fortaleza
del samur4i.

141
Fundacion Ediciones Clio




Libro VIl

1. He oido que la base del servicio es la disposicién a actuar de inme-
diato. El hombre que demora incluso en las acciones pequenas no sera

atil en las grandes. La prontitud es esencia del samurai.

2. Un sirviente debe evitar la compaiia de quienes hablan con exce-
siva ligereza. Las palabras frivolas contaminan la mente. La compania
sobria fortalece el espiritu.

3. El samurdi debe corregir incluso los errores que nadie ha notado.
El error oculto afecta igualmente al corazén. La correccidn es para uno
mismo, no para los demas.

4. He escuchado que un hombre debe evitar la complacencia por los elo-
gios que recibe. El elogio adormece el espiritu. La vigilancia debe ser constante.

5. Un sirviente debe evitar sentir listima por si mismo. La autocom-
pasién es una forma de indulgencia. El hombre recto se levanta aun
cuando cae.

6. El guerrero debe cultivar una mente clara. La mente confusa per-
cibe amenazas donde no las hay y pasa por alto los peligros reales. La
claridad es fruto de la disciplina diaria.

7. He oido que un hombre debe evitar preocuparse en exceso por
el porvenir. La preocupacién sin accion debilita el corazén. Hacer lo
correcto hoy es la mejor preparacion para mafiana.

8. El sirviente debe aceptar las érdenes dificiles con buena disposi-
cién. La resistencia interior agrava el peso del deber. La aceptacion sere-
na lo aligera.

9. El samurdi debe evitar la arrogancia incluso cuando obtiene logros
destacados. La arrogancia oscurece la visién y corrompe el corazén. El
logro verdadero permanece silencioso.

142
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

10. He escuchado que el hombre prudente evita discutir puntos sin
importancia. El tiempo gastado en trivialidades se resta a las responsabi-
lidades reales. La atencién debe dirigirse a lo esencial.

11. Un sirviente debe ser capaz de callar sus frustraciones. La expresion
desordenada contagia inquietud. El silencio firme sostiene la armonia.

12. El guerrero debe cultivar la capacidad de actuar aun cuando el
camino no esté claro. La decisién es mas importante que la certeza.

13. He oido que el hombre que siempre busca excusas para sus fallas
termina perdiendo respeto y eficacia. La excusa es senal de que el cora-
z6n desea escapar.

14. Un sirviente debe evitar la familiaridad excesiva con las personas del
entorno del sefior. La familiaridad innecesaria genera rumores y desorden.

15. El samurai debe mantener sus ropas, armas y utensilios en perfec-
to orden. El descuido exterior revela descuido interior. La pulcritud es
disciplina.

16. He escuchado que un hombre debe agradecer los consejos re-
cibidos, incluso cuando son severos. La severidad bien intencionada es

muestra de preocupacion.

17. El guerrero debe evitar actuar con exceso de prudencia. El miedo
disfrazado de prudencia impide la accién. La prudencia verdadera no
climina el riesgo, sino que lo asume con claridad.

18. Un sirviente debe evitar alardear de su experiencia. La experien-
cia que se exhibe pierde su esencia. La verdadera experiencia sirve en
silencio.

19. He oido que el hombre que se deja llevar facilmente por la tris-
teza no es apto para el servicio. La tristeza prolongada nubla el discerni-
miento. El espiritu debe recuperarse con rapidez.

20. El samurdi debe evitar la excesiva familiaridad con los placeres. El
placer repetido se convierte en hébito, y el habito domina al hombre. La
moderacidn es libertad.

21. Un sirviente debe mantener la compostura incluso en la derrota.

La compostura es el verdadero rostro de la dignidad. El que se descom-
pone en la derrota pierde mas que la victoria.

143
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

22. He escuchado que el hombre debe evitar la risa excesiva. La risa
desmesurada disuelve la seriedad del espiritu. La alegria discreta es més
fuerte y més noble.

23. El guerrero debe resistir la tentacién de hablar cuando deberia
callar. El silencio oportuno es el arma mas poderosa de la sabiduria.

24. Un sirviente debe evitar compararse constantemente con sus
companeros. La comparacion genera envidia y resentimiento. Cada
hombre debe seguir su propio camino.

25. He oido que el hombre debe recordar la muerte constantemente,
pero sin angustia. La muerte recordada con calma da claridad ala vida y

elimina lo innecesario.

26. El samurai debe cuidar su rostro en todo momento. El rostro des-
ordenado altera la armonia y revela falta de autocontrol. La serenidad
exterior nace de la serenidad interior.

27. Un sirviente debe evitar escuchar rumores. Los rumores son
como humo: confunden y contaminan. La palabra cierta se distingue
por su sobriedad.

28. He escuchado que el hombre debe ser capaz de contener la lengua
cuando estd irritado. Una palabra impensada puede arruinar anos de rectitud.

29. El guerrero debe actuar sin esperar recompensa. La recompensa
llega cuando corresponde, pero el deber debe cumplirse siempre, incluso
sin reconocimiento.

30. Unssirviente debe recordar que incluso un acto pequeno puede generar
grandes consecuencias. No hay acto insignificante en el camino del servicio.

31. He oido que el hombre que conserva un corazén sencillo, sin
doblez, avanza més lejos que el astuto. La astucia se agota; la sencillez se
mantiene firme.

32. El samurai debe cuidar el modo en que pronuncia cada palabra.
La palabra dicha desde un corazén turbio se vuelve turbia. La palabra
clara nace de un corazén claro.

33. Un sirviente debe evitar mostrarse desesperado incluso en tiem-
pos de dificultad. La desesperacién derrota antes que el enemigo. La cal-

ma sostiene incluso en la noche mas oscura.

144
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

34. He escuchado que el hombre que reconoce sus faltas rapidamen-
te crece mas rapido que el que intenta ocultarlas. La luz entra donde hay
apertura.

35. El guerrero debe mantener una actitud respetuosa hacia todos,
incluso hacia los inferiores. La falta de respeto hacia los débiles es senal
de debilidad en uno mismo.

36. Un sirviente debe evitar actuar por impulso. El impulso es ene-
migo de la rectitud. La accién correcta nace del corazén calmado.

37. He oido que el hombre debe limpiar su corazén cada mafana,
al igual que limpia su cuerpo. Un corazén sin limpiar acumula polvo
invisible que confunde la mente.

38. El samurai debe recordar que la vida es breve y que cada dia per-
dido no puede recuperarse. El tiempo es la espada del espiritu: debe

usarse con precision.

39. Un sirviente debe evitar la ingratitud. Ningtn vicio destruye més
rapido la relacién entre sefior y vasallo. La gratitud es el cimiento de la

lealtad.

40. He escuchado que un hombre debe actuar siempre con dignidad.
La dignidad es la sombra de la virtud: donde hay virtud, aparece; donde
no hay, desaparece.

41 El guerrero debe mantener un corazon firme, sencillo y silencio-
so. En el silencio reside la claridad, y en la claridad, la rectitud. Este es el

camino.

145
Fundacion Ediciones Clio




Libro IX

1. He oido que el verdadero propésito del servicio no es complacer
ni ser reconocido, sino mantener el corazdén recto en cualquier circuns-

tancia. El servicio auténtico es silencioso y constante.

2. El samurai debe evitar la imprudencia tanto como la cobardia. La
imprudencia es exceso de espiritu; la cobardia, falta de ¢l. La virtud se

encuentra entre ambos.

3. Un sirviente no debe descuidar su conducta en los momentos de
ocio. El ocio revela el corazén del hombre: si es recto, permanece disci-
plinado; si es débil, se pierde en distracciones.

4. He escuchado que un hombre debe vigilar su manera de hablar
incluso entre amigos cercanos. La familiaridad no debe destruir la pru-
dencia. La lengua sin freno trae desgracia.

5. El guerrero debe acostumbrarse a actuar sin necesidad de ser insta-
do. Quien espera ser llamado a cada momento no sirve verdaderamente.
La iniciativa es la raiz de la utilidad.

6. Un sirviente debe evitar la arrogancia que nace del conocimiento.

El saber que no se expresa con humildad se convierte en obstaculo.

7. He oido que un hombre debe evitar la desordenada prisa. La prisa
sin claridad conduce al error. La accidn correcta nace de la serenidad.

8. El samurai debe prevenir en si mismo el orgullo que aparece cuan-
do el deber se vuelve conocido. La costumbre puede convertir en descui-
do lo que antes era diligencia.

9. Un sirviente debe saber cudndo hablar y cudndo callar. La pala-
bra inoportuna confunde; el silencio inoportuno también. La sabiduria
consiste en elegir bien cada uno.

146
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

10. He escuchado que la rectitud no consiste solo en actuar correcta-
mente, sino en mantener el corazén limpio mientras se actia. La accidén
recta con un corazdn impuro pierde su esencia.

11. El guerrero debe mantenerse firme incluso cuando enfrenta criti-
cas injustas. La injusticia prueba la fortaleza interior. El corazén débil se
derrumba; el fuerte se endereza.

12. Un sirviente no debe permitir que la riqueza o la pobreza mo-
difiquen su modo de servir. La rectitud no depende de la fortuna. El
hombre recto es el mismo en la abundancia y en la escasez.

13. He oido que el samurdi debe evitar la costumbre de quejarse. La
queja es como un veneno suave que debilita poco a poco el espiritu.

14. Un hombre no debe olvidar que cada acto deja una impresién en
quienes lo observan. Incluso un gesto pequeno puede fortalecer o debi-
litar la confianza de los demas.

15. El guerrero debe corregirse en secreto, sin anunciar sus esfuerzos.
La correccién que busca reconocimiento pierde su pureza.

16. He escuchado que un sirviente debe evitar reclamar elogios por
su trabajo. El mérito que debe ser reclamado no es mérito verdadero.

17. El samurai debe gobernar sus pensamientos antes de que se con-
viertan en actos. Los actos nacen de pensamientos pequenos. La Vigilan—
cia del pensamiento es vigilancia del camino.

18. Un sirviente debe evitar el exceso de afecto por companeros que
podrian desviarlo del deber. La amistad que aleja del camino no es amis-
tad, sino tentacion.

19. He oido que el hombre prudente no alimenta el resentimiento.
El resentimiento fija la mirada en el pasado y oscurece el juicio del pre-
sente.

20. El guerrero debe mantener el porte correcto incluso cuando na-
ie lo mira. orte externo sostiene el porte interno. El cuerpo disci-
die ] El porte ext t | porte int El cuerpo d
plinado fortalece la mente.

21. Un sirviente debe evitar la burla como forma de conversacion.
La burla degrada tanto al que la emite como al que la recibe. La rectitud
habla sin herir.

147
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

22. He escuchado que el hombre no debe dejar que los pensamientos
de autocompasion entren en su corazén. La autocompasion disuelve la
resolucién vy trae debilidad.

23. El samurai debe actuar sin dependencia de las circunstancias fa-
vorables. La fortaleza verdadera se muestra cuando todo parece adverso.

24. Un sirviente debe recordar que una palabra imprudente puede
destruir mucho més répido de lo que una accién correcta puede cons-
truir. La lengua debe ser vigilada con celo.

25. He oido que el hombre recto evita tanto el desorden externo
como el interno. La pulcritud del entorno ayuda a la pulcritud del co-
razon.

26. El guerrero no debe confundirse por los rumores que circulan.

Los rumores son soplos del viento; solo la rectitud es firme.

27. Un sirviente debe actuar con respeto incluso hacia quienes lo tra-
tan con desdén. El desdén ajeno no excusa la falta propia. La rectitud se
sostiene en si misma.

28. He escuchado que un hombre no debe envanecerse por las ca-
pacidades de las que carecen otros. La superioridad comparativa es un
engafio: lo que importa es la calidad del propio corazén.

29. El samurai debe recordar que la muerte es inevitable. La vida
debe vivirse sin arrepentimientos. La claridad nace de la aceptacion.

30. Un sirviente debe evitar convertirse en un hombre que critica
todo. La critica constante agota el espiritu y destruye la armonia.

31. He oido que el guerrero debe cuidar sus palabras aun cuando
habla con gente ruda. La palabra ruda jamds ennoblece al samurii; solo
lo rebaja a la rudeza ajena.

32. Un sirviente debe mantener su mente sin doblez. La mente clara
es la base de todas las virtudes. Donde hay doblez, todo se tuerce; donde
hay claridad, todo se endereza.

148
Fundacion Ediciones Clio




Libro X

1. He oido que un hombre que no vigila sus pequenas faltas pronto
caerd en grandes errores. La falta ignorada crece en silencio. La vigilancia
constante es la raiz de la virtud.

2. El samurdi debe evitar el deseo de justificar cada accidn que realiza.
La justificacién debilita el corazén. La accidn recta no necesita defensa.

3. Un sirviente debe ser firme en sus respuestas. La respuesta vaci-
lante revela confusion o falta de conviccién. La firmeza inspira respeto.

4. He escuchado que la persona verdaderamente educada no cambia
de conducta segun el humor del dia. La rectitud no depende del clima
del espiritu.

5. El guerrero debe evitar que la tristeza prolongada se apodere del
corazon. La tristeza es natural, pero dejarla crecer sin control es falta de
disciplina.

6. Un sirviente debe revisar sus actos antes de dormir. El dia sin exa-
men se vuelve vacio. La reflexién ordena el corazén.

7. He oido que el hombre correcto corrige cualquier falta tan pronto
como la ve, incluso si nadie la ha notado. La correccidn es un deber in-
terno, no una demostracién externa.

8. El samurai debe evitar la familiaridad excesiva con el ocio. El ocio
prolongado corrompe incluso al recto. La ocupacién mantiene el espi-
ritu firme.

9. Un sirviente debe mantenerse sereno en medio del tumulto. La
serenidad en el caos es la marca del caracter entrenado.

10. He escuchado que la mayor parte de los errores surge cuando un
hombre actta con el corazén agitado. La calma interior es la base de la
accion justa.

149
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

11. El guerrero debe cuidar su manera de presentarse. Incluso un pe-
quefio desorden en la apariencia debilita la impresion que otros tienen
de su disciplina.

12. Unssirviente debe evitar hacer promesas con ligereza. La palabra dada
es la sombra del honor. Las promesas dichas sin cuidado son faltas graves.

13. He oido que el hombre debe vigilar sus pensamientos antes que
sus palabras. Las palabras nacen de los pensamientos. Si los pensamien-
tos se desordenan, las palabras siguen el mismo camino.

14. El samurdi debe conservar la modestia incluso cuando otros lo
imitan o lo elogian. La imitacién y el elogio pueden inflar el corazén del
imprudente. La modestia lo protege.

15. Un sirviente no debe intentar sobresalir a costa de sus comparfie-

ros. El deseo de destacar rompe la armonia y oscurece el corazén.

16. He escuchado que el hombre que habla demasiado sobre sus difi-
cultades las multiplica. Lo que se expresa con exceso crece en el espiritu.
La moderacién protege la claridad.

17. El guerrero debe actuar con prudencia aun cuando estd seguro de
su juicio. La seguridad excesiva puede ocultar errores que la humildad

revela.

18. Un sirviente debe evitar discutir sobre asuntos sin importancia.
La discusién inutil gasta energia que debe preservarse para el deber.

19. He oido que un hombre debe mantener distancia de la arrogan-
cia incluso en los momentos de victoria. La victoria es efimera; la recti-
tud, duradera.

20. El samurai debe cultivar el habito de observar en silencio. La ob-
servacion revela mucho més que la palabra. El silencio atento es sabidu-
ria.

21. Un sirviente debe evitar la autogratificacién por los logros pasa-
dos. Ellogro de ayer no asegura la virtud de hoy. Cada dia exige esfuerzo
nuevo.

22. He escuchado que el hombre debe ser cuidadoso en sus momen-

tos de mayor éxito. El éxito nubla la vista del insensato. La humilde vigi-
lancia protege al sabio.

150
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

23. El guerrero debe recordar que el corazén se fortalece en la difi-
cultad més que en la comodidad. La dificultad es el tallado del espiritu.

24. Un sirviente debe evitar actuar de manera que cause preocupa-
cién a sus superiores. La conducta que inquieta a los demds es falta grave.

25. He oido que el hombre recto mira més a sus propias faltas que
a las ajenas. Quien se ocupa de corregir a los demds sin corregirse a si
mismo se vuelve injusto.

26. El samuréi debe proteger su espiritu de la desesperanza. Aunque
el camino sea oscuro, la resolucién ilumina cada paso.

27. Un sirviente debe actuar con dignidad incluso cuando se equi-
voca. La dignidad, mantenida en el error, es sefial de un corazén firme.

28. He escuchado que el hombre debe evitar agitarse cuando escucha
rumores daiinos. La mente que se turba facilmente pierde la capacidad
de juzgar.

29. El guerrero debe servir con sinceridad incluso cuando su servicio
pasa inadvertido. La sinceridad no requiere testigos.

30. Un sirviente debe mantener un corazén firme como la raiz de un
arbol. Mientras la raiz sea fuerte, la tormenta no lo derribara. La firmeza
interior es el fundamento del camino.

151
Fundacion Ediciones Clio




Libro Xl

1. He oido que, al final del camino, lo mas importante es que el hom-
bre mantenga un corazén sencillo. El corazén complicado se pierde a si

mismo; el sencillo nunca se desvia. La sencillez es claridad.

2. El samurdi debe recordar que cada acto deja una huella. No im-
porta cudn pequefio sea: la huella permanece. Por eso debe vivir con
cuidado, aun en los detalles.

3. Un sirviente debe evitar la pereza interior. Aunque el cuerpo pa-
rezca activo, el corazén puede volverse perezoso. La vigilancia del espiri-
tu es la tarea mas dificil.

4. He escuchado que un hombre debe esforzarse por ser constante en
su conducta, aunque el mundo cambie a su alrededor. La constancia es la
raiz de la virtud. El cambio exterior no debe alterar el corazdn.

5. El guerrero debe cuidar la expresién aun cuando su corazén esté
agitado. El rostro es el guardidn de la dignidad. La serenidad exterior
ayuda a restaurar la serenidad interior.

6. Un sirviente debe estar preparado para recibir tanto el elogio como la
reprimenda con el mismo espiritu. La respuesta equilibrada revela madurez.

7. He oido que el hombre que busca elogio por cada accién termina
esclavo de la opinién ajena. La libertad del espiritu nace de la autosufi-
ciencia interior.

8. El samurai debe evitar caer en la desesperanza, incluso cuando
todo parece perdido. La desesperanza destruye la voluntad. Mientras
exista vida, existe deber; y mientras exista deber, existe camino.

9. Un sirviente debe evitar la familiaridad excesiva con la palabra.
Quien habla demasiado debilita su propio juicio. La palabra sobria sos-
tiene la claridad.

152
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

10. He escuchado que, para entender realmente a un hombre, debe
observarse cémo se comporta fuera de la vista de los demds. La rectitud
verdadera no necesita espectadores.

11. El guerrero debe velar por sus pensamientos més secretos. Lo que

el hombre piensa en soledad, eso es. La vigilancia interior es la esencia

del Bushido.

12. Unssirviente debe recordar que incluso el acto més pequeno debe
realizarse con respeto. La grandeza del espiritu se manifiesta en lo pe-
queno, no en lo extraordinario.

13. He oido que el hombre debe actuar cada mafiana como si comen-
zara su vida de nuevo. La renovacién diaria mantiene el corazén puro.
La repeticion sin renovacién embota el espiritu.

14. El samuri debe evitar las excusas. La excusa resta valor al acto. La

rectitud es accidn directa, sin giros ni justiﬁcaciones.

15. Un sirviente debe mantener un corazén agradecido incluso en
los tiempos duros. La gratitud da firmeza; la queja debilita. La gratitud
revela el caricter esencial.

16. He escuchado que el hombre no debe enojarse por la falta ajena.
La ira hacia los defectos del otro revela impaciencia en uno mismo. La
paciencia es sefial de espiritu maduro.

17. El guerrero debe ser prudente en su trato con todos. La pruden-
cia crea armonia y evita conflictos innecesarios. El trato descuidado ge-
nera desorden.

18. Un sirviente debe recordar que su modo de presentarse refleja a
su sefior. La conducta de uno es la imagen del otro. La responsabilidad
es continua.

19. He oido que el hombre debe evitar la indulgencia hacia si mismo. La
indulgencia crea grietas en el espiritu. La disciplina es la fortaleza del camino.

20. El samurai debe actuar sin doblez, sin buscar aplauso y sin temor al des-
precio. La rectitud que depende de la mirada ajena no es rectitud verdadera.

21. Un sirviente debe esforzarse por mantener una actitud serena en
la vida diaria. La serenidad no es ausencia de dificultad, sino dominio

interior frente a ella.

153
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

22. He escuchado que el hombre que reflexiona sobre la muerte cada
dia adquiere claridad en sus decisiones. La muerte purifica la mirada y
elimina lo trivial.

23. El guerrero debe conservar su dignidad incluso cuando interac-
tia con los mas humildes. Tratar bien a los que no pueden devolver nada

demuestra caricter.

24. Un sirviente debe evitar extender sus preocupaciones al corazén
de los demas. La preocupacion compartida sin necesidad se vuelve carga
ajena. La discreciéon también es bondad.

25. He oido que el hombre debe evitar pensar constantemente en
sus propios méritos. El pensamiento excesivo en uno mismo apaga la

humildad.

26. El samurai debe atender cada dia a la salud del cuerpo, pero sin
caer en el apego. El cuerpo es instrumento del deber y no debe conver-

tirse en preocupacién excesiva.

27. Un sirviente debe recordar que el respeto se gana con pequenos
actos, repetidos a lo largo de los anos. La reputacién no nace de un solo
evento, sino de la constancia.

28. He escuchado que un hombre debe evitar el deseo de controlar
la conducta ajena. El control verdadero es el del propio corazén. Cada

uno sigue su camino.

29. El guerrero debe actuar como si cada dia fuera el tltimo. Esta idea
no debe causar tristeza, sino precision y pureza en cada acto.

30. Un sirviente debe evitar el resentimiento oculto. El resentimien-
to es una sombra que consume al corazén desde dentro.

31. He oido que el hombre debe aceptar con serenidad que no puede
comprenderlo todo. La humildad ante lo desconocido es virtud profun-

da.

32. El samurai debe mantener firmeza incluso en la oscuridad del es-
piritu. La duda es inevitable, pero no debe dominarlo. La firmeza sostie-
ne al corazén en la noche.

33. Un sirviente debe evitar la arrogancia del saber. El conocimiento
sin humildad se vuelve arma peligrosa.

154
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

34. He escuchado que el hombre debe ser consciente de cada palabra
que pronuncia. La palabra es la sombra del corazén. Donde hay clari-
dad, la palabra es clara.

35. El guerrero debe vivir con rectitud incluso si el mundo entero
se desvia. La rectitud es un camino solitario, pero es el unico que no
traiciona.

36. La ensenanza suprema es esta: mantén el corazén firme, sencillo
y sin doblez. Si el corazén es recto, la vida entera se endereza. Este es el
legado del camino del samurai.

155
Fundacion Ediciones Clio




Epilogo

La presente edicién del Hagakure, centrada en los once libros, se
ha elaborado a partir de un proceso de lectura, organizacién y adapta-
cién del texto japonés tradicional, complementado con la consulta de
ediciones modernas y estudios criticos que permiten contextualizar su
contenido y precisar los sentidos fundamentales de las ensefanzas de
Yamamoto Tsunetomo. El propésito ha sido ofrecer una version clara,
sobria y fiel al espiritu original, respetando el cardcter aforistico de la
obray presentdndola de manera accesible para el lector contemporaneo.

El Hagakure no es un tratado sistemdtico, sino una recopilacion ex-
tensa de reflexiones transmitidas oralmente y posteriormente recogidas
por Tashiro Tsuramoto. Esta naturaleza compuesta y no lineal ha he-
cho necesario un criterio editorial especifico. Para esta edicion de los
once libros se presenta organizado todas las méximas auténomas, que
permiten una lectura individualizada de cada ensefanza y facilitan su
estudio. Esta segmentaciéon no corresponde a una divisién literal del
texto japonés, sino a una organizacion estructural basada en el sentido,
realizada con atencién al ritmo conceptual y la coherencia temética de
cada reflexion. Las unidades estdn disenadas para reflejar con claridad
la intensidad moral y el valor préctico del pensamiento de Tsunetomo.

En cuanto al establecimiento del texto japonés, se ha partido de edi-
ciones de referencia del Hagakure, lo que permite garantizar la consis-
tencia general del contenido. Cada maxima incluye el espacio corres-
pondiente para incorporar el pasaje japonés asociado, de acuerdo con la
edicién base que se seleccione para el cotejo. Este procedimiento asegu-
ra transparencia editorial, posibilita la verificacién filolégica y mantiene
la edicidn abierta a futuras revisiones y contrastes con otros testimonios
textuales.

156
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

La version espanola ofrecida en esta edicién no pretende ser una tra-
duccién literal verso a verso, sino una adaptacién fiel al sentido, elabora-
daa partir del texto original y ajustada a la naturaleza ética y aforistica de
la obra. El japonés clasico del periodo Edo —marcado por la concisién,
la elipsis y las particularidades del bungo— exige un trabajo que priori-
ce el significado esencial, la coherencia filoséfica y la fuerza moral del
mensaje por encima de la estricta literalidad. En aquellos casos donde
el texto admite posibles matices o dobles interpretaciones, se ha optado
por la formulacién que armoniza con la tradicién ética del samurdiy con
la mentalidad que impregna el conjunto del manuscrito.

Se ha conservado, asimismo, el tono sentencioso de las reflexiones.
Cada maxima se presenta como una unidad cerrada, evitando amplia-
ciones interpretativas o explicaciones anadidas dentro del cuerpo del
texto. Las notas aclaratorias y las consideraciones doctrinales, histéricas
o filoséficas se han reservado para el estudio preliminar, con el fin de
preservar la voz directa, austera y contundente de Tsunetomo.

La terminologia fundamental —como bushido, kokoro, deber, leal-
tad, rectitud, disciplina, muerte asumida o servicio— ha sido tratada
con especial precisién. En los casos en que el espafiol carece de un equi-
valente exacto, se han buscado soluciones que mantengan la densidad
conceptual del pensamiento japonés sin sacrificar la fluidez expresiva.
Las notas aclaratorias solo se emplean cuando resultan indispensables
para evitar interpretaciones erroneas.

Esta edicién mantiene una neutralidad interpretativa. Aunque el
Hagakure ha sido ampliamente asociado con tradiciones como el budis-
mo zen, el confucianismo o determinadas lecturas militares del Japén
premoderno, se ha evitado proyectar sobre el texto doctrinas externas
que no estén explicitamente presentes en las palabras de Tsunetomo.
Cualquier andlisis de esas posibles influencias se aborda exclusivamente
en el estudio preliminar.

Finalmente, las convenciones editoriales se ajustan a los estdndares
académicos actuales. La transliteracion japonesa sigue el sistema Hep-
burn modificado; la ortotipografia espanola se rige por las normas de
la Real Academia Espafiola; y la presentacidn estd cuidada para ofrecer

157
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

claridad estructural y coherencia formal. El conjunto busca preservar la
fuerza ética del Hagakure, respetar su origen histérico y, al mismo tiem-
po, ofrecer una edicién critica util para estudiosos, lectores contempo-
rineos y amantes de la filosoffa samurai.

158
Fundacion Ediciones Clio




Referencias

Feliu Bernardez, L. (2021). A4 /a sombra de las hojas. Academia de las
Ciencias y las Artes Militares, Secciéon de Pensamiento y Moral
Militar. https://www.acami.es/wp-content/uploads/2022/05/
A-la-sombra-de-las-hojas-web.pdf

Mengual Garcerdn, D. (2023). La ideologia samurdi en la sociedad ja-
ponesa (Trabajo de fin de mdster, Facultad de Filosoffa, Uni-
versidad de Sevilla). IdUS. https://idus.us.es/bitstream/han-
dle/11441/151999/TFM.%20DAVID%20MENGUAL%20
GARCER%C3%81N%20%281%29.pdf ?isAllowed=y&se-

quence=1

Navarro, T. R. (2021). Bushido. E/ cddigo del Samurdi, de Inazd Nitobe
(2020), traducida por Sigrid Guitart, con introduccién y notas de
Alexander Bennett. Barcelona: Alienta, Editorial Planeta [Resefia
de libro]. Mirai. Estudios Japoneses, S, 271-276. https://revistas.
ucm.es/index.php/MIRA/article/view/76529

Nitobe, I. (2005). Bushido. El cédigo ético del samurii y el alma de Japon
(J. J. Fuente del Pilar, trad.; 1.2 ed., 2.2 imp.). Miraguano Edi-
ciones. https://www.miraguano-sa.es/libros/bushido-el-codigo-

etico-del-samurai-y-el-alma-de-japon/9788478132935/
Nitobe, L. (2017). El Bushido. El alma de Japén (G. Jiménez de la Es-

pada, trad.; D. Almazan Tomds, prol; J. Pazé Espinosa, notas
y epilogo). Satori Ediciones. https://akimonogatari.es/bushi-
do-un-libro-imprescindible-para-entender-japon

Rodriguez Navarro, M. T. (2007). Bushido. The Soul of Japan de Inazo

Nitobe y su recepcion en Esparia (Trabajo de investigacién de li-

159
Fundacion Ediciones Clio



https://www.acami.es/wp-content/uploads/2022/05/A-la-sombra-de-las-hojas-web.pdf
https://www.acami.es/wp-content/uploads/2022/05/A-la-sombra-de-las-hojas-web.pdf
https://idus.us.es/bitstream/handle/11441/151999/TFM.%20DAVID%20MENGUAL%20GARCER%C3%81N%20%281%29.pdf?isAllowed=y&sequence=1
https://idus.us.es/bitstream/handle/11441/151999/TFM.%20DAVID%20MENGUAL%20GARCER%C3%81N%20%281%29.pdf?isAllowed=y&sequence=1
https://idus.us.es/bitstream/handle/11441/151999/TFM.%20DAVID%20MENGUAL%20GARCER%C3%81N%20%281%29.pdf?isAllowed=y&sequence=1
https://idus.us.es/bitstream/handle/11441/151999/TFM.%20DAVID%20MENGUAL%20GARCER%C3%81N%20%281%29.pdf?isAllowed=y&sequence=1
https://revistas.ucm.es/index.php/MIRA/article/view/76529
https://revistas.ucm.es/index.php/MIRA/article/view/76529
https://www.miraguano-sa.es/libros/bushido-el-codigo-etico-del-samurai-y-el-alma-de-japon/9788478132935/
https://www.miraguano-sa.es/libros/bushido-el-codigo-etico-del-samurai-y-el-alma-de-japon/9788478132935/
https://akimonogatari.es/bushido-un-libro-imprescindible-para-entender-japon
https://akimonogatari.es/bushido-un-libro-imprescindible-para-entender-japon

Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

cenciatura, Universidad de Granada). Digibug. https://digibug.
ugr.es/bitstream/handle/10481/1631/16827442.pdf ?isAl-

lowed=y&sequence=1

Vidal Mir, C. (2020). El honor en la cultura japonesa (Trabajo de
final de grado, Grau d’Historia, Universitat de Lleida). Re-
positori UdL. https://repositoriudl.cat/server/api/core/bit-
streams/04367787-5e47-4be6-b5c6-7t4a9c1e4f0c/content

Yamamoto, T. (s. f.). Hagakure. El camino del samurdi. Penguin Ran-
dom House Grupo Editorial. https://www.penguinlibros.
com/es/filosofia/35003-libro-hagakure-el-camino-del-samu-

rai-9788490629154

Yamamoto, T. (s. £.). Hagakure. El cédigo del samurdi. Editorial Verbum.
https://editorialverbum.es/libro/hagakure-el-codigo-del-samu-
rai/

Yamamoto, T. (2004). Hagakure. El libro del samurdi (J. Sahagtn, trad.).
José J. de Olaneta Editor. https://www.lacentral.com/tsuneto-

mo-yamamoto/hagakure-el-libro-del-samurai/9788497163576

Yamamoto, T., & Tashiro, T. (2024). Hagakure. Oculto bajo las hojas.
Satori Ediciones. https://www.libreriale.es/libro/hagakure-ocul-

to-bajo-las-hojas/9788419035981/1522274/

Zayas Cantos, E. (2007). Bushido: el cédigo ético del samurdi y el alma
de Japén. Inazo Nitobe. Madrid: Miraguano, 2005, 328 péginas
[Resena de libro]. Revista de Artes Marciales Asidticas, 2(4), 103~
105. https://buleria.unileon.es/handle/10612/16265

160
Fundacion Ediciones Clio



https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/1631/16827442.pdf?isAllowed=y&sequence=1
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/1631/16827442.pdf?isAllowed=y&sequence=1
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/1631/16827442.pdf?isAllowed=y&sequence=1
https://repositori.udl.cat/server/api/core/bitstreams/04367787-5e47-4be6-b5c6-7f4a9c1e4f0c/content
https://repositori.udl.cat/server/api/core/bitstreams/04367787-5e47-4be6-b5c6-7f4a9c1e4f0c/content
https://www.penguinlibros.com/es/filosofia/35003-libro-hagakure-el-camino-del-samurai-9788490629154
https://www.penguinlibros.com/es/filosofia/35003-libro-hagakure-el-camino-del-samurai-9788490629154
https://www.penguinlibros.com/es/filosofia/35003-libro-hagakure-el-camino-del-samurai-9788490629154
https://editorialverbum.es/libro/hagakure-el-codigo-del-samurai/
https://editorialverbum.es/libro/hagakure-el-codigo-del-samurai/
https://www.lacentral.com/tsunetomo-yamamoto/hagakure-el-libro-del-samurai/9788497163576
https://www.lacentral.com/tsunetomo-yamamoto/hagakure-el-libro-del-samurai/9788497163576
https://www.libreriale.es/libro/hagakure-oculto-bajo-las-hojas/9788419035981/1522274/
https://www.libreriale.es/libro/hagakure-oculto-bajo-las-hojas/9788419035981/1522274/
https://buleria.unileon.es/handle/10612/16265

Epilogo
El legado interior del guerrero

Al concluir la lectura de esta antologia, el lector puede reconocer un
hilo silencioso que conecta obras muy distintas entre si. Desde la choza
humilde de Kamo no Chomei hasta las maximas rigurosas de Yamamo-
to Tsunetomo, pasando por la austeridad radical de Miyamoto Musashi,
la lucidez estratégica de Yagya Munenori y la disciplina doméstica de
Daidoji Yazan, emerge algo mds que una tradicién ética: una visién del
ser humano que se construye desde el interior hacia el exterior.

El samurdi, en estas péginas, no aparece como un héroe épico ni como
un simbolo roméntico de valentia, sino como una figura en permanente
lucha consigo mismo. Su batalla mds importante no estd en el campo
de combate, sino en la mente que duda, en el deseo que confunde, en
la comodidad que adormece, en la ira que oscurece y en el miedo que
paraliza. Las obras reunidas aqui son, en el fondo, testimonios de esa
lucha interior; intentos de comprender cémo vive un hombre cuando es
llamado a sostener una vida recta en un mundo impermanente.

Cada texto se sitia en un momento histérico distinto, pero todos
insisten en una misma idea: la vida humana es fragil, y precisamente por
esa fragilidad debemos vivir con intencién. Chomei contempla el des-
moronamiento de la capital y descubre que la tinica casa segura es la que
uno construye en su propio corazén. Musashi, después de una vida de
duelos y peregrinaciones, afirma que la libertad verdadera consiste en
no depender de nada externo. Munenori demuestra que la claridad inte-
rior permite evitar la violencia antes de que se manifieste. Yuzan ensefia
que la rectitud se demuestra en los hébitos més sencillos, no en gestos
extraordinarios. Tsunetomo, finalmente, nos recuerda que la resoluciéon

161
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

ante la muerte es condicién para la pureza del servicio y la accién ho-
nesta.

Si se observa con atencidn, estos cinco autores no estan describiendo
a un “guerrero” en sentido literal. Lo que describen es a un ser huma-
no que busca vivir sin engafios, sin autoindulgencia y sin confusiones:
un hombre que se pertenece a si mismo. En este sentido, la filosofia del
samurdi trasciende los limites de su época y de su funcién militar. La pa-
labra samurdi, etimoldgicamente vinculada al verbo saburau (“servir”),
encuentra aqui un significado mds amplio: servir al deber, a la claridad,
a la verdad interior.

Esta antologia no pretende idealizar un pasado ni convertir estas
obras en dogmas. Su propésito es més sencillo y mds exigente: invitar al
lector a mirar su propia vida a través del espejo que ofrecen estos textos.
¢Qué deseos generan inquietud? ;Qué habitos oscurecen la conciencia?
¢Qué espacios de la vida cotidiana requieren disciplina, humildad o re-
solucion? ¢Dénde nace el conflicto, y qué parte de él proviene de nuestra
propia mente?

En un mundo moderno que privilegia la velocidad, la distraccién y la
acumulacion, las ensefianzas aqui reunidas funcionan como un contra-
peso necesario. Chomei nos ensena a desprendernos de lo que no per-
manece. Musashi nos exhorta a vivir sin arrepentimiento. Munenori nos
entrena para ver antes de reaccionar. Yazan nos recuerda que el cardcter
se forma en la vida diaria. Tsunetomo nos incita a actuar sin vacilacién
cuando el deber llama.

No son lecciones para otro tiempo: son desafios para el presente.

La vigencia de estos textos no reside en reproducir literalmente sus
preceptos, sino en reconocer la verdad universal que late en ellos: que la
claridad interior es fruto de la disciplina, que la serenidad se alcanza tras
un examen honesto del corazén y que la vida adquiere sentido cuando se
vive con autenticidad, responsabilidad y valor.

Cada lector encontrara algo distinto en estas paginas: inspiracion,
incomodidad, consuelo o un llamado a examinarse a si mismo. El verda-
dero propésito de esta antologia no es transmitir un “c6digo” cerrado,

162
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

sino abrir una senda. Una senda que comienza, como en Chomei, en la
comprensién de la impermanencia; que se afila, como en Musashi, en
el desapego; que se aclara, como en Munenori, en la percepcion; que se
ordena, como en Yuzan, en la ética cotidiana; y que se decide, como en
Tsunetomo, en la resolucion final.

Al cerrar este volumen, queda la sensacién de haber recorrido un ca-
mino. Un camino antiguo vy, al mismo tiempo, sorprendentemente ac-
tual. Un camino que no promete perfeccion, pero si claridad. Que no
garantiza seguridad, pero si sentido. (lu'e no asegura victoria, pero si
dignidad.

Quizd esa sea la ensefanza mdis profunda de esta antologia:
que el espiritu del samurai no nacié en el campo de batalla, sino en la

firmeza interior de quienes aprendieron a vivir sin enganarse.

163
Fundacion Ediciones Clio







Nota sobre los criterios de
traduccion y edicién

La presente antologia reune cinco obras de épocas y estilos distin-
tos, pero unidas por un mismo eje: la formacién ética y espiritual del
ser humano en la tradicién japonesa. Para ofrecer al lector un volumen
riguroso y accesible se han aplicado criterios de traduccién y ediciéon
homogéneos que buscan respetar la identidad de cada texto y, al mis-
mo tiempo, permitir una lectura comparada del conjunto. Dado que las
fuentes pertenecen al japonés clasico, de sintaxis concisa y abundantes
elipsis, se ha privilegiado una fidelidad al sentido esencial antes que a
la literalidad palabra por palabra: se ha evitado tanto la rigidez que os-
curece el significado como la paréfrasis expansiva que diluye la voz del
autor, procurando conservar la sobriedad y el tono moral reflexivo que
caracteriza a estos escritos.

Al tratarse de obras muy diferentes —el ensayo espiritual y autobio-
grafico del Hojoki, los aforismos radicales del Dokkado, el tratado de es-
trategia del Heiho Kadensho, el manual de conducta del Budoi shoshinshi
y la miscelanea de maximas y anécdotas del Hagakure— se ha respetado
cuidadosamente la naturaleza genérica de cada una: su ritmo propio,
su grado de formalidad y su cadencia meditativa o exhortativa segtn el
caso. Las divergencias estilisticas que el lector perciba son, por tanto,
deliberadas y corresponden al perfil original de cada obra. Los términos
japoneses se han romanizado conforme al sistema Hepburn modificado,
preservando longitud vocilica cuando es relevante y ofreciendo, en su
primera aparicidn, equivalentes castellanos cuando existen de manera
estable. Asimismo, se han conservado los titulos originales en japonés,
acompanados de su transliteracién y traduccidn, para situar con preci-
sidén cada texto en su contexto filoldgico e histérico.

165
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

En el plano formal, toda la antologia sigue las normas ortograficas y
de puntuacién de la Real Academia Espanola, con ligeras adaptaciones
cuando ha sido necesario para mantener giros cercanos al original. Se
han unificado criterios de uso de cursivas, comillas y rayas, y se han co-
rregido pequefias inconsistencias detectadas en versiones previas de los
textos. Las intervenciones sobre el contenido filoséfico se han reducido
al minimo indispensable: cuando un pasaje admite interpretaciones di-
versas, las aclaraciones se han dispuesto en prélogos, epilogos o notas
discretas, evitando imponer una lectura doctrinal o ideolégica. Cada
traduccidn se ha establecido tras el cotejo de ediciones criticas moder-
nas, reproducciones facsimilares y estudios especializados, especialmen-
te en los casos de Musashi, Munenori y Tsunetomo, con el fin de ofrecer
textos filolégicamente fiables y acordes con la investigacion actual.

Para que los cinco libros puedan leerse como un corpus coherente se
ha trabajado en una terminologia ética uniforme —rectitud, resolucion,
frugalidad, deber, desapego, entre otros conceptos— y en la traduccién
consistente de nociones recurrentes como kokoro, gi, makoto, mujo o
heibo. Del mismo modo, el disefio tipogréfico y la estructura capitular
se han armonizado de manera que el lector pueda desplazarse por la
antologia con continuidad, sin perder de vista las diferencias de época
y autor. Las notas al pie se han mantenido sobrias y transparentes: su
funcién es aclarar referencias histéricas, términos potencialmente equi-
vocos o matices culturales imprescindibles para la comprension, sin in-
terrumpir la lectura ni convertir el texto en un aparato erudito excesivo.

En conjunto, estas decisiones configuran una obra que aspira a com-
binar rigor filolégico, claridad estilistica y profundidad filoséfica. La
traduccién y la edicién han sido concebidas como un ejercicio de hos-
pitalidad intelectual: abrir la puerta de estos textos a un lector hispano-
hablante contempordneo sin desfigurar su textura original. El propdsi-
to ultimo es que las palabras de Chomei, Musashi, Munenori, Yazan y
Tsunetomo —antiguas en su forma, pero intensamente actuales en su
verdad humana— puedan acompafar al lector en su propia busqueda
de disciplina interior, lucidez moral y serenidad ante la impermanencia

166
Fundacion Ediciones Clio




Glosario de términos

Amida (FIFRFE)

Buda central del budismo de la Tierra Pura. Su figura y su voto salvifico in-
fluyeron profundamente en la espiritualidad japonesa del periodo Kamakura.
Para muchos monjes y eremitas, recordar el nombre de Amida era un modo
de aceptar la fragilidad de la vida y encontrar consuelo ante la impermanencia.

Basho (1%F)

“Término filoséfico japonés que significa ‘lugar’ o ‘campo. En Ni-
shida Kitaro, se refiere al dmbito originario donde el yo y el mundo co-
existen sin separacién. En el contexto del Hojoki, la choza de diez pies
puede comprenderse como un basho: un lugar fisico y espiritual donde

la experiencia se purifica.”

Biwa (EE)
Instrumento tradicional japonés similar a un latid, asociado con mu-
Jap

sicos eruditos y relatos épicos. Chomei fue intérprete de biwa, y este arte
influyé en el ritmo contemplativo de su prosa.

Bodhisattva (E7&)

Ser iluminado que pospone la plena liberacién para ayudar a otros a
alcanzar la iluminacién. La figura del bodhisattva es central en la tradi-
cién Mahayana que impregnd la cultura japonesa medieval.

Buddhadharma / Dharma ({hi% / i%)

Ensenanza del Buda. Para Chomei, mas que un conjunto doctrinal, era un
modo de ver la realidad marcada por la impermanencia y la interdependencia.
Su escritura reflejaun Dharma vivido y observado en el flujo de los fendmenos.

167
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

Choza de diez pies (A3, hdjo)

Pequena vivienda donde Chomei pasd sus ultimos afios. Més que una es-
tructura fisica, funciona como un simbolo del desapego y la claridad espiritual.
Representa la posibilidad de vivir con lo minimoy, ala vez, con plenitud interior.

Emon (&X)

Vestidura formal de la corte imperial. Su presencia simboliza el mun-
do aristocritico que Chomei abandona para iniciar su vida retirada.

Fldo (A L)

Concepto japonés que significa “clima” o “medio’, no solo atmostéri-
co sino espiritual. Sugiere que la sensibilidad surge del entorno cultural
y natural. La cabana de Chomei es también una forma de fizdo: un clima

interior donde nace una visién del mundo.

Heiho (&%)
No se refiere tnicamente a técnica militar, sino a la integracién en-

tre percepcion, claridad interior y accién correcta. Es el fundamento del
pensamiento de Yagyt Munenori: un camino de gobierno interior.

Hijiri (E8)
Eremitas o “hombres santos” del Japén medieval. Vivian apartados

de la sociedad buscando claridad espiritual. Chomei siguié esta tradi-
cién, combinando retiro fisico y comprension filosofica.

Impermanencia — Mujo (E&)

Uno de los conceptos fundamentales del budismo y del Hojok:. Sig-
nifica la naturaleza transitoria de todas las cosas. Chomei la observa en
los desastres, el paso del tiempo y la fragilidad humana, transformandola
en su clave interpretativa de la vida.

Katsujin-ken (& A#l)
Segundo nivel del heihi. No busca destruir, sino corregir, prevenir el

conflicto y preservar la armonifa. Es la espada que actia desde la respon-
sabilidad, no desde la violencia.

168
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

Kamakura ($28)

Periodo histérico (1185-1333) marcado por el declive de la aristocracia
de la corte y el ascenso del gobierno samurai. Chomei escribe en los inicios
de esta transicién, cuando la inestabilidad social y politica era intensa.

Kannon (8%&)

Bodhisattva de la compasién, figura venerada en distintos linajes bu-
distas. su presencia era comun en las précticas espirituales del retiro.

K (ZE) - Vacuidad

Concepto budista que indica que los fenémenos carecen de esencia
fija. No es negacién del mundo, sino reconocimiento de que las cosas
surgen, cambian y se desvanecen en relacién con otras. La obra de Cho-

mei expresa la vacuidad desde la experiencia directa.

Maai (F&LY)

Traduccidén: distancia y oportunidad; intervalo adecuado.
Definicién: Relacion entre espacio, tiempo y ritmo entre dos adversa-
rios. En Munenori, también es una metafora para la distancia correcta

ante los problemas y las circunstancias de la vida.

Mappo (F;%)

Periodo de “decadencia de la Ley budista’, ampliamente creido en la
época de Chomei. Se pensaba que el mundo entraba en una era oscura
donde la prictica espiritual se hacia mas dificil. Este clima doctrinal in-
fluyé6 en el tono meditativo y resignado del Hojok:.

Mono no aware (D =h)

Sensibilidad estética japonesa que describe la emocion suave que surge
al contemplar la belleza efimera. No es tristeza, sino una forma de aprecia-
ciéon melancélica. Chomei lo expresa en su atencién a lo que desaparece.

Mushin (#i()) - No-mente
Estado de pureza perceptiva donde la mente no se fija en un ob-

jeto ni es atrapada por el deseo. Aunque Chomei no lo menciona

169
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

explicitamente, su descripcion de la serenidad en la choza refleja este
ideal zen.

Muto (£ 7])
Traduccidn: sin cspada.

Definicién: Culminacién del Camino. No significa ausencia de ac-
cién, sino accién sin rigidez. Estado en el que la percepcidn es tan clara
que el conflicto se disuelve antes de manifestarse. Representa la libertad
interior absoluta.

Nembutsu (&14)

Practica del budismo de la Tierra Pura consistente en recitar el nom-
bre de Amida Buda como forma de recordacién y refugio espiritual. Era
habitual en el tiempo de Chomei.

Nirvana (2£&)
Estado de liberacion espiritual en el budismo. No es un lugar, sino

el cese del deseo y de la ignorancia. En el Hojoki se sugiere mas como
comprension intuitiva que como doctrina formal.

Retiro — Shukke (HHR)

Literalmente “salir de la casa”. Designa la renuncia a la vida munda-
na para dedicarse a la practica espiritual. Aunque Chomei no se ordena
monje de forma estricta, su vida encarna el espiritu del shukke.

Sabi (FRU)

Dimensién estética del silencio, la soledad y la edad. Asociado a obje-
tos que muestran el paso del tiempo. En el Hgjoki, la choza temblorosa,
la luz tenue y la aceptacion de la vejez expresan esta sensibilidad.

Satori (f8Y)
Despertar o comprension subita en el Zen. Chomei no describe un

satori dramdtico, pero su retiro revela una forma gradual y profunda de
despertar interior.

170
Fundacion Ediciones Clio




Bushid®. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

Satsujin no Tachi (3% A 7J)

Primer nivel del heiho. Describe el combate directo, donde el peligro
es real y la vida estd en juego. Representa la reaccién impulsiva y el en-
frentamiento inevitable, pero también el primer paso hacia la compren-
sién del conflicto.

Seishin (¥&#)
En el Kadensho, se refiere al ntcleo perceptivo del guerrero. Cuando

el seishin estd nublado, la espada pierde claridad. Cuando esta sereno, la
accion se vuelve precisa y sin esfuerzo.

Shin (i»)
Concepto clave para entender la accién correcta. El shin determina la

percepcion; la percepcion determina la accién. Munenori insiste en que
el corazén es el verdadero campo de batalla.

Tachi (&7 / f=5)
En el contexto del Kadensho, se refiere no tanto al arma fisica como

al estado mental asociado a su uso. La espada es simbolo, metéfora y
espejo.

Tierra Pura — Jodo (%)

Reino espiritual prometido por Amida Buda donde los seres pueden
renacer para alcanzar la iluminacién. La desolacién del mundo fisico ha-
cia que esta idea fuera extremadamente popular en el periodo de Cho-
mei.

Wabi-sabi ({£%)

Estética japonesa que valora lo humilde, lo imperfecto y lo efimero.
La vida de Chomei —una choza minima, un modo de vivir ligero, la
aceptacion del deterioro— encarna este principio de manera ejemplar.

Zanshin (&iD)
Estado de alerta serena después de la accion. No tension, sino disposi-
cién perceptiva. Es la continuidad del espiritu més alla del movimiento.

171
Fundacion Ediciones Clio




Bushidd. Notas del Samurdi: Filosofia japonesa para la disciplina interior y el cardcter

Zuihitsu (BE%)

Género literario japonés caracterizado por apuntes misceldneos, re-
flexiones y observaciones personales. El Hojoki es uno de sus ejemplos
fundacionales.

172
Fundacion Ediciones Clio




Ediciones

Clio

Publicacién digital de Fundacién Ediciones

Clio.
Maracaibo, Venezuela,
Diciembre de 2025




Mediante este c6digo podras acceder a nuesto sitio
web y visitar nuestro catalogo de publicaciones



FunpACiON EpicioNEs CLIO

Bushido. Notas del Samurdi retine cinco obras esenciales del
pensamiento japonés —HG®joki, Dokkodo, Heiho Kadensho,
Budo shoshinsht y Hagakure— que exploran la formacién
ética y espiritual del ser humano a través de la figura del
samurai. Lejos de exaltar la violencia, estos textos revelan una
disciplina interior basada en la serenidad ante la impermanen-
cia, el desapego, la claridad mental, la rectitud cotidiana y

la resolucién del deber. A lo largo de siete siglos, sus autores

muestran que la verdadera batalla del guerrero ocurre dentro
de si mismo y que sus principios ofrecen una guia vigente para
vivir con autenticidad y propésito.

Dr. Jorge F. Vidovic
Director Fundaciéon Ediciones Clio
ORCID: https://Orcid.org/OOOO—OOO1—8148—4403

Ediciones

Clio




	Sentir el Bushidō: la senda del guerrero como filosofía de vida
	Introducción 
	Principios del Samurái. Antología esencial de la filosofía japonesa (siglos XIII–XVIII)


	Hōjōki
	Dokkōdō
	Heihō Kadensho
	Budō shoshinshū
	Hagakure (葉隠)
	Glosario de términos
	Nota sobre los criterios de traducción y edición
	El legado interior del guerrero
	Epílogo 
	Referencias
	Epílogo




