


                     

Friedrich Nietzsche

HOMERO Y LA FILOLOGÍA CLÁSICA
Lección inaugural. Basilea 1869

Edición, traducción y prólogo: 
Dr. Jorge Fymark Vidovic López 

 
Fundación Ediciones Clío

Vigo, 2026



Homero y la filología clásica / Friedrich Nietzsche (autor).Jorge Fymark Vidovic López (edición, pró-
logo y traducción).
—1ra edición digital — Maracaibo (Venezuela)  Fundación Ediciones Clío . 2026.
pp: 
ISBN: 
1.Nietzsche 2. Filología clásica. 3. Libre albedrío. 4. Poesía popular (Volkspoesie). 4. Cuestión homérica.

HOMERO Y LA FILOLOGÍA CLÁSICA
Lección inaugural (Basilea, 1869)
Friedrich Nietzsche (autor).

@Ediciones Clío 
Enero de 2026
Vigo, España
1a edición

Depósito LegaL: 
                   lSBN: 
ISBN(Amazon): 

Diseño de portada: Janibeth Maldonado
Diagramación: Julio César García Delgado

Traducción del alemán al español y edición: Jorge Fymark Vidovic López

Texto original: Homer und die klassische Philologie (Basel, 1869).
El texto original en alemán (1869) se encuentra en dominio público. La presente edición en español —
incluida la traducción, el prólogo, la selección editorial, las notas y la maquetación— está protegida por 
la legislación vigente.

© 2026 Dr. Jorge Fymark Vidovic López (edición, traducción y prólogo).

© 2026 Ediciones Clío (edición en español), salvo donde se indique lo contrario.
Todos los derechos reservados.

Queda prohibida la reproducción, distribución, comunicación pública o transformación total o parcial 
de esta obra, por cualquier medio o procedimiento, sin la autorización previa y por escrito del titular de 
los derechos, salvo en los casos previstos por la ley.

Nota editorial: Esta edición puede contener criterios de modernización ortotipográfica, ajustes de pun-
tuación y notas del editor/ traductor, debidamente señalados cuando corresponde.



Fundación Ediciones Clío

La Fundación Ediciones Clío constituye una institución académica que 
procura la promoción de la ciencia, la cultura y la formación integral de las 
comunidades con la intención de  difundir contenido científico, humanísti-
co, pedagógico y cultural en aras de  formar de manera individual y colectiva 
a personas e instituciones interesadas. Ayudar en la generación de  capaci-
dades científicas, tecnológicas y culturales como herramientas útiles en la 
resolución de los problemas de la sociedad es nuestra principal visión. 

En Homero y la filología clásica, Friedrich Nietzsche presenta su lec-
ción inaugural en la Universidad de Basilea (1869), un texto conciso 
donde la erudición se vuelve desafío. En vez de repetir la imagen román-
tica del “poeta Homero”, explora cómo la tradición forjó esa autoridad 
y qué consecuencias tiene para la filología moderna. A propósito de la 
“cuestión homérica”, la crítica de fuentes y el trabajo con manuscritos, 
Nietzsche discute métodos, advierte contra el simple coleccionismo de 
datos y propone una filología capaz de juicio estético, precisión lingüís-
tica y sentido histórico.

El ensayo dibuja, además, una idea de los clásicos como energía cul-
tural: no objetos de museo, sino interlocutores que exigen rigor y sen-
sibilidad. Con prosa firme y provocadora, el Nietzsche joven defiende 
una formación humanística que una conocimiento, estilo y criterio, y 
sitúa al filólogo ante una tarea pública: custodiar la lengua, clarificar el 
pasado y orientar el presente. Esta edición ofrece una traducción y notas 
de orientación, para que el lector actual siga el debate filológico y sus 
implicaciones culturales.

Derechos de autor: Original alemán (1869) en dominio público. 
Traducción, prólogo, notas, edición y maquetación © 2026 Dr. Jorge 
Fymark Vidovic López / Ediciones Clío. Todos los derechos reservados.





Fundación Ediciones Clío

Índice general

Prólogo......................................................................................     7

Homero y la filología clásica. Lección inaugural. Basilea 1869..     11

Homero y la filología clásica.....................................................     15





7
Fundación Ediciones Clío

Prólogo

Homero y la filología clásica nace como una lección inaugural pro-
nunciada en Basilea en 1869. No es, por tanto, un tratado compuesto 
desde la calma del gabinete, sino un texto de umbral: un discurso de 
entrada, una declaración de intenciones y un gesto de responsabilidad 
ante una disciplina que, aun rodeada de prestigio cultural, parecía vivir 
bajo una inquietud persistente. En estas páginas late la conciencia de 
que la filología no puede limitarse a “funcionar”, ni a repetir mecánica-
mente sus procedimientos. Debe justificarse, explicarse y, sobre todo, 
orientarse.

Desde el comienzo se propone un diagnóstico incómodo, formula-
do con franqueza: no existe una “opinión pública unitaria” acerca de 
la filología clásica, ni siquiera entre quienes la practican o la defienden. 
Su carácter se ha vuelto múltiple, heterogéneo, a veces disperso, y con 
frecuencia incapaz de reconocerse a sí mismo como una unidad concep-
tual. Pero esa diversidad no se presenta aquí como un accidente que haya 
que corregir, sino como una condición de origen: la filología como en-
samblaje de impulsos, saberes y fines que conviven sin fundirse del todo.

Para pensar esa condición, el texto arriesga una definición tan ambi-
ciosa como incómoda para cualquier especialismo. La filología clásica 
es historia, porque busca comprender las manifestaciones de pueblos e 
individualidades en el tiempo; es ciencia natural, porque se interna en 
el instinto del lenguaje y sus leyes; y es estética, porque se enfrenta a la 
antigüedad “clásica” como a un ideal que interroga al presente. A esa 
tríada se suma un rasgo decisivo: su vocación pedagógica, que no es un 
adorno, sino una fuerza formativa que modela la disciplina desde su raíz.

Estas coordenadas importan porque marcan el tono del libro: aquí 
la filología no es mera corrección de textos, ni simple acumulación de 



Homero y la filología clásica

8
Fundación Ediciones Clío

datos, ni erudición ornamental. Aparece como una forma de vida in-
telectual que exige precisión y juicio, paciencia y gusto, método y sen-
sibilidad histórica. Y porque esa exigencia múltiple produce fricciones 
inevitables —entre ciencia y arte, entre crítica y veneración— el autor 
elige un campo ejemplar donde tales tensiones se vuelven visibles: la lla-
mada cuestión homérica.

En torno a Homero se despliega una intuición de gran alcance: la 
disputa no es solo una controversia de atribuciones, sino un laboratorio 
donde se ensaya el modo moderno de pensar la relación entre persona, 
obra, tradición y pueblo. La pregunta decisiva no es simplemente “quién 
escribió la Ilíada y la Odisea”, sino qué significa “autor” cuando lo que 
llega hasta nosotros ha atravesado siglos de transmisión, selección, re-
composición, lectura y canonización. En ese cruce, la filología aprende a 
desconfiar de las soluciones rápidas.

El recorrido histórico que propone el texto muestra cómo el nombre 
“Homero” se expandió y se estrechó según épocas y necesidades cultu-
rales. Hubo un tiempo en que una “pleamar” de epopeyas podía identi-
ficarse con ese nombre; más tarde, “Homero” llegó a abarcar una profu-
sión heterogénea, casi como una cáscara vacía. De ahí emerge el núcleo 
del problema: ¿se ha hecho un concepto de una persona, o una persona 
a partir de un concepto? ¿Es Homero una individualidad creadora o el 
emblema que una cultura coloca sobre un conjunto de obras para darles 
unidad, autoridad y figura?

Esa pregunta conduce a una tesis vertebral: en buena parte de la tra-
dición, “Homero” funciona como un juicio estético más que como un 
dato histórico. Nombrar “Homero” al poeta de la Ilíada y la Odisea no 
garantiza una biografía; expresa un reconocimiento de excelencia, un 
modo de condensar en un nombre el ideal épico. Por eso la discusión 
homérica es decisiva para la filología: obliga a distinguir entre lo que el 
texto es como obra transmitida y lo que el texto significa dentro de la 
historia cultural que lo consagra y lo vuelve normativo.

Pero el libro no se limita a desmontar devociones: su movimiento es 
más fino y, por eso, más inquietante. Diagnostica la tentación moderna 
de oponer poesía popular y poesía individual, y denuncia esa oposición 



Friedrich Nietzsche

9
Fundación Ediciones Clío

como superstición peligrosa cuando se la usa para explicar de manera 
automática lo que es, en realidad, una mediación compleja. La dignifi-
cación del “alma popular” puede ser un descubrimiento fecundo, pero 
se vuelve deformante si borra al individuo, o si convierte a la tradición 
en una fuerza ciega que lo explica todo. El resultado buscado es un rigor 
nuevo: pensar conjuntamente genio, transmisión oral, recomposición y 
lectura.

En el tramo final, el texto retorna a su pregunta mayor: ¿qué debe 
ser, en último término, la filología clásica? Allí aparece la fórmula pro-
gramática —inversión de Séneca—: philosophia facta est quae philologia 
fuit. No se trata de disolver la filología en filosofía, sino de impedir que 
la disciplina se reduzca a técnica sin horizonte. De ahí la afirmación de-
cisiva: toda actividad filológica debe quedar “cercada y albergada” por 
una concepción filosófica del mundo, donde lo meramente individual se 
relativiza ante un sentido de totalidad y unidad.

Leído hoy, este libro conserva una vigencia peculiar. No porque las 
disputas sobre Homero permanezcan intactas, sino porque el proble-
ma de fondo continúa: en tiempos de hiperespecialización, la filología 
—como toda ciencia humana— corre el riesgo de convertirse en suma 
de procedimientos sin pregunta rectora. Estas páginas recuerdan que el 
método importa, pero importa más la jerarquía de las preguntas: qué 
buscamos cuando buscamos un autor, qué buscamos cuando reconstrui-
mos una tradición, qué buscamos cuando llamamos “clásico” a un mun-
do antiguo y lo hacemos dialogar críticamente con el presente. Entrar 
aquí es aceptar que la filología se juega, en cada lectura, su relación con 
la verdad, la belleza y el sentido.

Dr. Jorge Fymark Vidovic López
https://orcid.org/0000-0001-8148-4403 

Director Editorial
https://www.edicionesclio.com/ 





Homero y la filología clásica 
Lección inaugural. Basilea 1869

A cargo de:
Friedrich Nietzsche





Fundación Ediciones Clío

Impávido me encuentro en Basilea 
y aquí estoy solo –quejémonos a Dios–. 
Y grito en voz alta: ¡Homero! ¡Homero! 
Así cada uno carga con ello. 
Vaya uno a la iglesia, vaya a casa, 
y se ría con fuertes carcajadas.

Ya no me cuido yo de eso: 
el más hermoso público 
escucha mis homéricos gritos 
y ante ellos queda paciente y silencioso.

Por alabar este cómico ingenio 
de verdad (les doy) aquí rendidas gracias.





15
Fundación Ediciones Clío

Homero y la filología clásica

En nuestros días, no existe una opinión pública unitaria y claramente 
recognoscible, acerca de la filología clásica. Esto puede apreciarse por lo 
general tanto en los círculos de los intelectuales como entre los mismos 
seguidores de esa ciencia. La causa está en el carácter múltiple de la mis-
ma, en la carencia de una unidad conceptual, en el estado inorgánico de 
agregación de actividades científicas diferentes que están unidas, única-
mente, por el nombre «Filología». Es cierto que se puede reconocer, 
sinceramente, que la filología, en cierto modo, está hecha de varias cien-
cias y como un bebedizo, mezcla de extraños jugos, metales y huesos, 
puesto que encierra en sí además un elemento imperativo monoartístico 
sobre una base estética y ética, lo cual consiste en un arriesgado conflic-
to para su comportamiento meramente científico. La filología es tanto 
una parte de historia y una parte de ciencia natural como una parte de 
estética: Historia en cuanto pretende comprender las manifestaciones 
de determinadas individualidades populares en imágenes siempre cam-
biantes, la ley imperante en el flujo de los fenómenos; ciencia natural por 
cuanto la filología trata de estudiar a fondo el instinto más profundo del 
hombre, el instinto del lenguaje; y finalmente estética porque dispone 
la llamada antigüedad «clásica», desde la serie de antigüedades, con la 
exigencia y la intención de excavar un mundo ideal soterrado, y contra-
poner el espejo de lo clásico y eternamente válido a la actualidad. El he-
cho de que estas pulsiones en modo muy diferente científicas, así como 
estéticamente éticas, se han agrupado bajo un nombre común, bajo una 
especie de monarquía aparente, queda explicado por el hecho de que la 
filología ha sido pedagógica desde su origen y en todos los tiempos del 
mismo modo. Bajo el punto de vista pedagógico se ofrecía una selección 
de elementos más didácticos y más formativos y asimismo siguiendo una 
profesión práctica, bajo la presión de la necesidad, se ha desarrollado 



Homero y la filología clásica

16
Fundación Ediciones Clío

esa ciencia o por lo menos esa tendencia científica que así calificamos 
nosotros los filólogos.

Las denominadas direcciones fundamentales diferentes de la misma 
han surgido ahora, en tiempos determinados, ya con fuerte ya con dé-
bil insistencia, en conexión con el grado de cultura y el desarrollo del 
gusto del período respectivo; y cada uno de los representantes de esa 
ciencia, por otra parte, acostumbran a comprender siempre, como las 
direcciones centrales de la filología, aquéllas que son las más adecuadas 
a su poder y a su querer, de tal modo que la valoración de la filología, en 
la opinión pública, depende grandemente del peso de las personalidades 
filológicas.

En la actualidad, esto es, en una época que ha vivido en casi todas 
las direcciones posibles de la filología naturalezas excelentes, ha crecido 
demasiado una inseguridad general del juicio y, al mismo tiempo, con 
ello un adormecimiento imperante de la participación en problemas fi-
lológicos. Tal situación indecisa y a medias de la opinión pública afecta 
a una ciencia tan sensible que sus enemigos declarados y ocultos pueden 
trabajar con un resultado mucho mayor. Pero la filología tiene precisa-
mente un buen número de tales enemigos. Donde no se encuentran, • 
los burlones, los que están siempre dispuestos a asestar un golpe a los 
«topos» filológicos, al género de los que arrojan ex professo nubes de 
polvo, quienes levantan y revuelven por undécima vez los terrones de 
barro, aumentados ya diez veces antes. Pero la filología, para esta espe-
cie de adversarios, a pesar de todo, es sin duda un pasatiempo inútil, en 
todo caso inofensivo e inocente, un objeto de burla, no de odio. Por el 
contrario, se vive un odio rabioso e implacable contra la filología en to-
das partes donde se teme al Ideal como tal, donde el hombre moderno 
cae de rodillas ante sí mismo con feliz admiración, donde la helenidad 
es tratada como una referencia superada y, por lo mismo, indiferente. 
Ante estos enemigos tenemos que contar con la asistencia de los artistas 
y de las naturalezas artísticamente configuradas, pues solamente ellos 
son capaces de comprender estos sentimientos, del mismo modo que la 
espada de los bárbaros se cierne sobre la cabeza de todo el que pierde de 
su vista la indecible sencillez y la noble dignidad de lo helénico, puesto 



Friedrich Nietzsche

17
Fundación Ediciones Clío

que no pueden preservarnos de la maldición de las ridículas y escíticas 
aberraciones del gusto y de la aniquilación mediante la terriblemente 
bella cabeza de las gorgonas de lo clásico, ni el progreso todavía tan es-
plendoroso de técnica e industria, ni el reglamento escolar todavía tan 
actual, ni la plena formación política de las masas que está tan extendida.

Mientras que la filología en conjunto se la mira de reojo por las dos 
clases nombradas de adversarios, se dan también, por otra parte, múlti-
ples y muy variadas animosidades de determinadas direcciones filoló-
gicas, las encontradas luchas que llevan hasta el límite filólogos contra 
filólogos, controversias de naturaleza puramente doméstica, provocadas 
por una inútil diatriba de escalafón y celos recíprocos, pero sobre todo, 
por la ya acentuada diversidad y hasta hostilidad de las pulsiones funda-
mentales, agrupadas bajo el nombre de filología, pero todavía no fusio-
nadas.

La ciencia tiene en común con el arte que lo más cotidiano le parece 
enteramente nuevo y atractivo y, como por el poder de cierto encanta-
miento, lo ve como recién nacido y vivido ahora por primera vez. La vida 
es digna de ser vivida, dice el arte, la seductora más bella; la vida mere-
ce ser conocida, dice la ciencia. Debido a esta contraposición resulta la 
contradicción íntima, y con frecuencia tan desgarradoramente manifes-
tativa en el concepto y de acuerdo con ello en la actividad de la filología 
clásica, conducida por este concepto. Situémonos científicamente con 
respecto a la antigüedad, podemos entonces tratar de comprender lo 
pasado con ojos del historiador, o rubricar las formas lingüísticas de las 
obras maestras de la antigüedad, compararlas y, cuando más, restituirlas 
a unas leyes morfológicas, al modo del naturalista: perdemos siempre 
lo admirablemente conformador, y la fragancia genuina de la atmósfera 
antigua, olvidamos aquella nostálgica emoción que transportaba a los 
griegos nuestros sentidos y gustos con el poder del instinto, como guía 
encantadora. A partir de aquí debe prestarse atención a una determi-
nada hostilidad y, por de pronto, muy sorprendente que no puede por 
menos de lamentar siempre la filología. Nos referimos precisamente a 
aquellos círculos, con cuya ayuda tenemos que contar con toda seguri-
dad, de los amigos artísticos de la antigüedad, de los ardorosos admira-



Homero y la filología clásica

18
Fundación Ediciones Clío

dores de la belleza helénica y de la noble sencillez, entre los cuales suelen 
manifestarse tonos desafinados como si precisamente los mismos filó-
logos fueran propiamente adversarios y devastadores de la antigüedad 
y de los ideales antiguos. Schiller reprochaba a los filólogos que habían 
roto la corona de Homero. Goethe fué quien habiendo sido él mismo 
antes un seguidor de las ideas wolfianas sobre Homero, dio a conocer su 
«disidencia» en estos versos:

Con agudo ingenio, como es el vuestro, 
nos librasteis de toda veneración, 
y llegamos a conocer muy libremente 
que la Ilíada sólo fue una compostura.

A nadie puede ofender que disintamos 
pues la juventud sabe encendernos 
y la consideramos más que a todo 
y como un todo, alegres la sentimos.

Para esta falta de piedad y de gusto por la veneración, se piensa fácil-
mente que tiene que haber una razón más profunda; y muchos vacilan 
sobre si los filólogos carecen por lo general de aptitudes y sentimien-
tos artísticos hasta el punto de ser ineptos para hacer justicia al ideal, 
o si hubiera imperado en ellos el espíritu de la negación, una dirección 
destructiva iconoclasta. Pero si los propios amigos de la antigüedad han 
significado el carácter conjunto de toda la filología clásica, con tales vaci-
laciones y dudas, como algo del todo problemático: ¿qué crédito tienen 
que recibir entonces las expresiones «realistas» y las frases de los hom-
bres del día? Para responder a los últimos, y en este lugar, con referen-
cia al círculo de hombres aquí agrupados, pudiera ser completamente 
inexacto; si no debe pasarme a mí como a aquel sofista que se puso a 
alabar y a defender públicamente a Hércules en Esparta, y fue interrum-
pido por una voz: «pero quién le ha vituperado?». Por el contrario, no 
puedo dejar de pensar en que también en este círculo, por una y otra 
parte, resuenan algunas de esas consideraciones, como las que pueden 
oírse precisamente con frecuencia de la boca de hombres nobles y artís-
ticamente capacitados, y cómo un filólogo honesto no tiene apenas que 
sentirlas verdaderamente en lo más doloroso, en momentos deprimidos 
de un estado de ánimo decaído. No es posible quizá salvación alguna 



Friedrich Nietzsche

19
Fundación Ediciones Clío

para el individuo ante la división anteriormente descrita: pero lo que 
afirmamos y sostenemos como abanderados es el hecho de que la filolo-
gía clásica en su gran totalidad no tiene nada que hacer con estas luchas 
y tribulaciones de sus seguidores individuales. Todo el movimiento cien-
tífico artístico en conjunto de estos centauros singulares marcha con una 
ingente pujanza, pero con ciclópea lentitud hacia la superación de esa 
sima entre la antigüedad ideal —que es tal vez la flor más hermosa de la 
añoranza germánica del sur— y la antigüedad real; y con ello la filología 
clásica aspiraba a nada más que a la perfección definitiva de su ser, un 
cerrarse y unificarse de los inicialmente hostiles instintos fundamentales 
y reunidos solamente por la fuerza. Puede decirse que el objetivo es inal-
canzable, y caracterizar precisamente el mismo objetivo como una pre-
tensión ilógica —está presente la tendencia, el movimiento en esa línea y 
yo quisiera intentar poner en claro de una vez, con un ejemplo, cómo los 
pasos más significativos de la filología nunca se apartan de la antigüedad 
ideal, sino que conducen a ella, y cómo se han edificado sólo altares más 
nuevos y más dignos precisamente allí donde se habla abusivamente del 
derrocamiento de los santuarios. Examinemos pues desde este punto de 
vista la denominada cuestión homérica, la misma de cuyo problema más 
importante habló Schiller como de una barbarie culta. La pregunta por 
la personalidad de Homero está unida a este importantísimo problema.

Se oye ahora por todas partes la insistente afirmación de que la pre-
gunta por la personalidad de Homero ya no es propiamente oportuna y 
que ya estamos totalmente alejados de la verdadera «cuestión homéri-
ca». Así puede uno añadir sin duda que por un espacio de tiempo dado, 
como por ejemplo para nuestra actualidad filológica, puede alejarse un 
tanto del problema de la personalidad, el centro de la referida cuestión: 
pero importa precisamente en la actualidad el delicado experimento de 
construir los poemas homéricos sin las asistencias propias de la persona-
lidad como la obra de muchas personas. Pero si el centro de una cuestión 
científica se encuentra con razón en el lugar de donde ha surgido toda la 
corriente de nuevas opiniones, por tanto, en el punto en el que la inves-
tigación científica individual se roza con la vida colectiva de la ciencia y 
de la cultura, si por lo mismo se caracteriza el centro según una determi-



Homero y la filología clásica

20
Fundación Ediciones Clío

nación valorativa histórico-cultural, entonces tiene uno que mantenerse 
junto a la cuestión de la personalidad en el ámbito de las investigacio-
nes homéricas, como el meollo propiamente fecundo de todo un ciclo 
de interrogantes. Pues el mundo moderno, con respecto a Homero, no 
quiero decir que ha aprendido una gran perspectiva histórica, pero la ha 
probado por primera vez; y sin dar a conocer aquí ya mi opinión sobre 
ello, si esta prueba sobre este objeto se hizo o pudo haberse hecho con 
fortuna, sí se dio con ello sin embargo el primer ejemplo para el uso de 
aquel fecundo punto de vista. Aquí se aprendió a reconocer represen-
taciones concentradas de la vida de los pueblos más antiguos en apa-
rentes figuras estables. Aquí se reconoció por primera vez la admirable 
capacidad del alma del pueblo para fundir estados de la costumbre y de 
la fe en la forma de la personalidad. Después de que la crítica histórica 
se ha impuesto con toda seguridad metodológica en hacer evaporarse 
personalidades aparentemente concretas, es lícito caracterizar el primer 
experimento como un suceso importante en la historia de la ciencia, 
prescindiendo por completo si, en este caso, ha salido bien.

El proceso natural es que, a un hallazgo, que hace época, acostum-
bran a preceder una serie de espectaculares presagios y observaciones 
singulares preparatorias. También el referido experimento tiene su 
atractiva historia previa, pero en una lejanía sorprendentemente amplia 
en el tiempo. Friedrich August Wolf ha situado precisamente la cuestión 
allí donde la antigüedad griega la dejó caer de las manos. El punto cul-
minante al que llegaron los estudios histórico-literarios de los griegos y 
así también el centro de los mismos, la cuestión de Homero, fue la época 
de los grandes gramáticos alejandrinos. La cuestión homérica ha tenido 
que recorrer la larga cadena de un proceso evolutivo uniforme hasta este 
punto culminante, cuyo último eslabón y tanto como el último, el que 
era alcanzable para la antigüedad en general, aparece el punto de vista de 
aquellos gramáticos. Ellos concibieron la Ilíada y la Odisea como crea-
ciones del único Homero: ellos lo explicaron como psicológicamente 
posible, que obras de carácter tan vario procedieran de un único genio, 
en oposición a los horizontes que significan la skepsis última de ocasio-
nales individualidades singulares de la antigüedad, pero no propiamente 



Friedrich Nietzsche

21
Fundación Ediciones Clío

de la antigüedad. Para explicar la diferente impresión conjunta de ambas 
epopeyas con la aceptación de un único poeta, se tomó como recurso 
la longevidad y se comparó al poeta de la Odisea con el sol decadente. 
Para las diversidades de la expresión lingüística e ideológica estaba el 
ojo de aquel crítico de agudeza y perspicacia incansables; pero, al mismo 
tiempo, se había dispuesto una historia de la poesía homérica y de su 
tradición, según la cual no es a Homero, sino a sus redactores y cantores 
a quienes se achacaron estas diversidades. Se imaginaban que la histo-
ria de Homero se había propagado oralmente durante mucho tiempo y 
un improvisador y no menos olvidadizo cantor las había expuesto a los 
incultos. En un momento dado, en tiempos de Pisístrato, los fragmen-
tos que pervivían oralmente debieron ser reunidos en un libro; pero se 
permitió a los redactores tomarse la libertad de apartar lo flojo y pertur-
bador. Toda esta hipótesis es la más importante en el ámbito de los es-
tudios literarios que tiene que exhibir la antigüedad; principalmente lo 
es el reconocimiento de una divulgación oral de Homero, en oposición 
al empuje de la costumbre de una época erudita en libros, un admirable 
punto culminante de la cientificidad de los antiguos. 

Desde aquellos tiempos hasta los de Friedrich August Wolf, tiene 
uno que dar un salto a través de un inmenso vacío; pero pasando esta 
frontera encontramos precisamente la investigación de nuevo en el pun-
to en el que había surgido la fuerza de la antigüedad para proceder más 
lejos; y es indiferente que Wolf tomase como tradición segura lo que la 
antigüedad misma había establecido como hipótesis. Como lo distin-
tivo de esta hipótesis puede ser característico que, en sentido estricto, 
ha debido comenzarse en serio con la personalidad de Homero, que se 
presuponga legitimidad y consonancia interna en las manifestaciones de 
la personalidad en general, que con dos maravillosas hipótesis añadidas 
borre como no homérico todo lo que contradiga esta legitimidad. Pero 
este mismo rasgo fundamental, de querer reconocer una personalidad 
comprensible en lugar de un ser sobrenatural, pasa asimismo por todos 
aquellos estadios que conducen hasta aquel punto culminante y por 
cierto con una energía cada vez mayor y con una creciente diafanidad 
más comprensible. Lo individual se siente y se acentúa cada vez con más 



Homero y la filología clásica

22
Fundación Ediciones Clío

fuerza, y la posibilidad psicológica de un Homero único es exigida con 
mayor vigor cada día. Desde ese punto culminante procedamos gra-
dualmente hacia atrás y nos encontraremos con la opinión de Aristó-
teles sobre el problema homérico. Homero representa para Aristóteles 
el artista inmaculado y perfecto, consciente claramente de sus fines y de 
sus medios; pero se muestra además una minoría de edad todavía en la 
crítica histórica, en la entrega sencilla a la opinión popular que asignaba 
a Homero también el ideal de todas las epopeyas cómicas, el Margites. 
Vayamos desde Aristóteles hacia atrás, entonces nos encontramos cada 
vez más la incapacidad de comprender una personalidad; se aumenta 
cada vez más la historia sobre el nombre de Homero y cada época tiene 
su grado de crítica sobre cuánto y qué puede pasar por homérico. Invo-
luntariamente se percibe, en este lento proceso hacia atrás, que se da un 
período (anterior a Heródoto), en el que se iba identificando una plea-
mar apreciable de grandes epopeyas con el nombre de Homero.

Trasladémonos a la época de Pisístrato: así la palabra «Homero» 
abarcaba entonces una profusión de lo más heterogéneo. ¿Qué signifi-
caba entonces Homero? Está claro que aquella época se sentía capaz de 
comprender científicamente una personalidad y los límites de sus mani-
festaciones. Homero se había convertido aquí casi en una cáscara vacía. 
Aquí se nos presenta la cuestión más importante: ¿qué hay anterior a 
este período. ¿Se ha volatilizado poco a poco la personalidad de Homero 
en un nombre vacío, porque no podían comprenderla? O ¿se ha perso-
nificado entonces toda la poesía heroica en un modo popular sencillo y 
se ha explicado con la figura de Homero? ¿Se ha hecho un concepto de 
una persona o una persona a partir de un concepto? Esta es propiamente 
la «cuestión homérica», ese problema central de la personalidad.

Pero la dificultad, para responder a esta pregunta, se agranda si se 
busca una respuesta desde otra posición, a saber, desde el punto de vis-
ta de la historia recibida. Lo mismo que hoy resulta difícil y se exige 
un esfuerzo riguroso para aclararse uno sobre la paradoja de la ley de 
la gravitación, a saber, que la tierra cambia su forma de movimiento, 
si otro cuerpo celeste cambia su posición en el espacio, sin que exista 
un ligamento material entre ambos; del mismo modo cuesta esfuerzo 



Friedrich Nietzsche

23
Fundación Ediciones Clío

actualmente llegar a la impresión plena de aquel admirable problema 
que, pasando de mano en mano, ha perdido cada vez más su impronta 
originaria altamente sensacional. Existen obras poéticas con las cuales 
el ánimo se hunde para emulación de los más grandes genios, con los 
que se han dado los modelos para todos los períodos artísticos, que no 
habían sido nunca alcanzados; y sin embargo el poeta que las compuso 
es un nombre vacío, quebradizo, en el que no se comprende, en caso 
alguno, el núcleo seguro de una personalidad potente. «¿Pues quién se 
atrevió a luchar con los dioses, la lucha con el uno?», dijo el mismo Goe-
the, quien tanto como cualquier otro genio ha debatido ese misterioso 
problema de la inasequibilidad de Homero. Por encima de esto mismo 
apareció el concepto de poesía del pueblo para que sirviera de puente: un 
poder más profundo y originario que el de un individuo creador debía 
haber actuado aquí, el pueblo más feliz en su período felicísimo, en la 
más alta actividad de la fantasía y de la fuerza poética configuradora, 
debiera haber producido aquellos poemas inconmensurables. En esta 
generalidad, el pensamiento de una poetización del pueblo tiene algo 
embriagador: se siente el amplio y prepotente desencadenamiento de 
una propiedad popular con su deleite artístico y uno se alegra de este fe-
nómeno natural como se disfruta con un caudal de agua incontenible y 
torrencial. Pero tan pronto como uno quiso acercarse a este pensamien-
to y mirarlo de frente, entonces se puso sin quererlo una masa popular 
poética en lugar del alma poetizadora del pueblo, una larga serie de poe-
tas populares, en quienes lo individual no contaba, sino en quienes —un 
golpe de la ola del alma del pueblo, la fuerza intuitiva del ojo del pueblo, 
una plenitud no debilitada de la fantasía popular, se hacía potente: una 
serie de genios autóctonos pertenecientes a una época, a un género poé-
tico, a una materia.

Pero una representación semejante hacía desconfiar con razón: la 
misma naturaleza, que con tan rarísimo y costoso producto envuelve 
al genio tan escasa y económicamente, ¡debiera haber sido derrochona, 
con inexplicable humor, precisamente en un único punto? Aquí volvió 
otra vez ahora la inquietante pregunta: ¿acaso tampoco es suficiente un 
único genio para explicar la existencia presente de aquella excelencia in-



Homero y la filología clásica

24
Fundación Ediciones Clío

alcanzable? Ahora se agudizó la mirada para ver dónde puede encon-
trarse aquella excelencia y singularidad.

Imposible encontrarlo en el dispositivo de las obras completas, decía 
una facción, pues éste es totalmente defectuoso, pero sí en cada poe-
ma, generalmente en lo individual, no en el todo. Por el contrario, otra 
facción hacía valer para sí la autoridad de Aristóteles, quien admiraba 
al máximo la naturaleza «divina» de Homero, precisamente en el pro-
yecto y en la elección del todo; si este proyecto no resultaba tan neta-
mente acabado, sería esto así una deficiencia que habría de atribuirse a 
la tradición y no al poeta, la consecuencia de superproducciones y de 
intercalaciones, por las que haya ido quedando oculto poco a poco el 
núcleo originario. Cuanto la dirección primera más buscaba desigual-
dades, contradicciones y desconciertos, tanto más resueltamente la otra 
desechaba todo lo que oscurecía, según su sentimiento, el plan origina-
rio, para tener en las manos, a ser posible, la epopeya primera que había 
quedado interrumpida. La segunda dirección consistía esencialmente 
en que se atenía al concepto de un genio que hace época como el fun-
dador de las más grandes epopeyas artísticas. La otra dirección, por el 
contrario, vacilaba entre la aceptación de un único genio y un número 
de poetas secundarios menores, y otra hipótesis que necesitaba por lo 
general solamente una sucesión de cantores individuales hábiles, aun-
que mediocres, y que presupone una misteriosa corriente continua y un 
profundo impulso popular artístico, que se manifiesta en el cantor in-
dividual como en un médium casi indiferente. En la consecuencia de 
esta dirección se basa el que se presenten las incomparables preferencias 
de los poemas homéricos, como expresión de aquel impulso misteriosa-
mente creciente.

Todas estas direcciones parten del hecho que hay que resolver el pro-
blema de la persistencia de aquellas epopeyas desde el punto de vista de 
un juicio estético: se espera la resolución del correcto establecimiento de 
la línea divisoria entre el individuo genial y el alma poética del pueblo. 
¿Hay diferencias características entre las manifestaciones del individuo 
genial y del alma poética del pueblo?

Pero este enfrentamiento total está injustificado y conduce al error. 



Friedrich Nietzsche

25
Fundación Ediciones Clío

Esto nos lleva a la siguiente consideración. En la estética moderna no 
se da oposición alguna más peligrosa que la de poesía popular y poesía 
individual o, como suele decirse, poesía artística. Esto es el contragolpe 
o, si se quiere, la superstición, que conllevaba consigo el descubrimien-
to de la ciencia histórico-filológica con las más ricas consecuencias, el 
descubrimiento y dignificación del alma popular. Pues con ella se había 
preparado el terreno para un tratamiento aproximándose a lo científico 
de la historia, que hasta entonces y en muchas formas hasta ahora, era 
una simple colección de materiales, con la intención de que estos mate-
riales se amontonen hasta lo infinito y no lograra descubrir ley y regla 
de este embate de las olas eternamente nuevo. Ahora se comprende por 
primera vez el poder más largamente sentido de las más grandes indivi-
dualidades y de los fenómenos de la voluntad, en cuanto es el minimum 
minúsculo del hombre individuo; se reconoció ya cómo todo lo que 
se refiere verdaderamente a la grandeza y con amplitud, en el reino de 
la voluntad, no puede tener su raíz penetrando hasta lo más profundo 
en la efímera e impotente figura individual; se pudo pensar entonces 
por fin en los grandes instintos de las masas, las pulsiones inconscientes 
de los pueblos como los verdaderos portadores y palancas de la llama-
da Historia-Universal. Pero la llama que iluminaba novedosa, también 
lanzaba su sombra; y ésta es precisamente la superstición antes referida, 
que oponía la poesía popular a la poesía individual y además extendía, 
de manera sospechosa, el concepto del alma del pueblo, confusamente 
entendido, al del espíritu del pueblo. Por el abuso de una conclusión cer-
teramente seductora por analogía, había llegado también hasta el reino 
del intelecto y de las ideas artísticas, para emplear aquella proposición de 
la mayor individualidad que tiene su valor únicamente en el reino de la 
voluntad. Nunca la masa, tan desagradable y afilosófica, ha sido más ha-
lagüeñamente cautivada que aquí, donde se le puso la corona del genio 
sobre su cabeza calva. Uno se imaginaba, poco más o menos, del mismo 
modo que alrededor de un hueso se le van poniendo nuevas cortezas, 
se pensaba que aquellas poesías de masas surgían, así como se forman 
las avalanchas, a saber, siguiendo la corriente, en el flujo de la tradición. 
Pero se estaba poco inclinados a aceptar ese pequeño núcleo de la menor 
manera posible, de modo que se lo pudiera también deducir ocasional-



Homero y la filología clásica

26
Fundación Ediciones Clío

mente, sin apenas perder nada de la masa total. Para este parecer pues, la 
tradición y lo transmitido son exactamente lo mismo.

Pero ahora no existe en realidad tal oposición entre poesía popular 
y poesía individual: más bien toda poesía, y también la poesía popular 
naturalmente, necesita de un individuo como mediador. Ese enfren-
tamiento, en su modo más abusivo, tiene un sentido sólo cuando se 
entiende como poesía individual, aquélla que no ha crecido sobre un 
terreno de sentimientos populares, sino que retrocede a un creador im-
popular y en un ambiente impopular, que hubiera sido acomodado en 
cierto modo en el gabinete de estudio de los intelectuales.

Con la superstición que asume una masa poetizadora está unida la 
otra, en cuanto la poesía popular esté limitada por un espacio de tiempo 
dado a cada pueblo, y después se extinga: como ocurre por cierto en la 
consecuencia de esa primera superstición. En lugar de esta poesía po-
pular, que se va extinguiendo paulatinamente, aparece, según esta opi-
nión, la poesía artística, la obra de cabezas singulares ya no de una masa 
conjunta. Pero las mismas fuerzas que actuaron antiguamente, siguen 
también actuando aún ahora y la forma en que actúan ha seguido sien-
do todavía precisamente la misma. El gran poeta de una época literaria 
sigue siendo aun poeta del pueblo y no en menor sentido que lo fuera 
un viejo poeta popular en un período letrado. La única diferencia entre 
ambos se refiere a algo completamente distinto del modo de originarse 
sus poemas, a saber, a la propagación y expansión, en resumen, a la tra-
dición. Pues ésta, sin la ayuda de las letras encadenantes, es lanzada a la 
eterna corriente y al riesgo para asumir en sí elementos extraños, restos 
de aquellas individualidades a través de las cuales conduce el camino de 
la tradición.

Apliquemos todas estas proposiciones a los poemas homéricos; así 
sucede que no ganamos nada con la teoría del alma popular poetizadora, 
y, en todas las circunstancias, nos remitimos al individuo poético. Surge 
así la tarea de comprender lo individual y de diferenciarlo claramente de 
aquello que ha sido arrastrado, de algún modo, en la corriente de la tra-
dición oral —algo así como el elemento más considerablemente valioso 
de los poemas homéricos—.



Friedrich Nietzsche

27
Fundación Ediciones Clío

La historia de la literatura desde entonces ha cesado de ser un registro 
o de poder serlo. Hagamos la prueba de recoger y formular las indivi-
dualidades de los poetas. El método lleva consigo un cierto mecanismo: 
debe aclararse y, por consiguiente, debe derivarse de fundamentos, por 
qué ésta o aquella individualidad se muestra de ésta y no de otra manera. 
Ahora se usan los datos biográficos, el entorno, sus relaciones, los suce-
sos epocales y se cree haber preparado la individualidad deseada con la 
mezcla de todos estos ingredientes. Se olvida por desgracia que preci-
samente el punto motriz, lo individual indefinible, no puede proceder 
como resultado. Cuanto menos se está seguro acerca de la época y de la 
vida, tanto menos se puede aplicar ese mecanismo. Pero con sólo tener 
las obras y el nombre, ya la cosa está mal para la prueba de la individua-
lidad, por lo menos para aficionados a ese mencionado mecanismo; y 
especialmente mal, cuando las obras están perfectamente acabadas para 
ser poemas populares. Pues en lo que esos mecánicos pueden captar to-
davía primeramente lo individual, en las divergencias del genio popular, 
en las deformaciones y en las líneas ocultas: por consiguiente, cuanto 
menos deformaciones tenga la poesía tanto más desvaída resultará la ca-
racterística del poeta individual.

Todas esas deformaciones, todo lo flojo y desmesurado que uno cree 
encontrar en los poemas homéricos, se estaba inmediatamente dispues-
to a atribuirlo a la maldita tradición. ¿Qué quedó entonces como lo 
homérico individual? Nada más que una serie selecta de pasajes espe-
cialmente bellos y destacados, según una dirección subjetiva del gusto. 
La personificación de singularidad estética, que el individuo reconoció 
según su aptitud artística, él la llamó hoy Homero.

Este es el punto central de los errores homéricos. Pues el nombre 
Homero, desde el principio, no tiene relación necesaria alguna con el 
concepto de perfección estética, ni tampoco con la Ilíada y la Odisea. 
Homero como poeta de la Ilíada y de la Odisea no es una tradición ho-
mérica, sino un juicio estético.

El único camino que nos conduce al tiempo de Pisístrato y lleva ade-
lante por encima de la significación del nombre de Homero, pasa por 
un lado a través de numerosos ciudadanos homéricos: de los que resulta 



Homero y la filología clásica

28
Fundación Ediciones Clío

lo inequívoco, cómo se han identificado en todas partes poemas épicos 
homéricos y Homero, mientras que él no pasa en ninguna parte, en otro 
sentido, más que como poeta de la Ilíada y de la Odisea, más o menos 
que de la Tebaida o de otra epopeya cíclica. Por otra parte, la antiquísima 
leyenda habla de una rivalidad entre Homero y Hesíodo, de modo que se 
adivinaban dos direcciones épicas al mencionar estos nombres, la heroi-
ca y la dialéctica, y por consiguiente la significación de Homero se puso 
en lo material y no en lo formal. Aquella fingida rivalidad con Hesíodo 
tampoco muestra apenas todavía un presentimiento crepuscular de lo 
individual. Pero desde el tiempo de Pisístrato, por el proceso evolutivo, 
sorprendentemente rápido, del sentimiento de belleza entre los griegos, 
se fueron percibiendo cada día más claramente las diferencias estéticas 
valorativas de aquellas epopeyas: la Ilíada y la Odisea emergieron de la 
corriente y desde entonces quedaron en la superficie para siempre. Con 
este proceso estético de segregación, se estrechó cada vez más el concep-
to de Homero: la antigua significación material de Homero, el padre de 
la poesía épica de los héroes, se cambió a la significación estética de Ho-
mero, el padre de la poética en general y al mismo tiempo su prototipo 
inalcanzable. A esta remodelación le acompañó una crítica racionalista, 
la cual pasó a hacer de Homero el hombre admirable, un posible poeta, 
la que hizo valer las contradicciones materiales y formales de aquellas 
numerosas epopeyas contra la unidad del poeta y quitar ese pesado fardo 
de epopeyas cíclicas poco a poco de los hombros de Homero.

Por tanto, Homero como poeta de la Ilíada y de la Odisea es un jui-
cio estético. Con eso no se afirma en modo alguno todavía nada, sin 
embargo, para con el poeta de las referidas epopeyas, que él también sea 
una mera fantasía, en verdad, una imposibilidad estética: lo cual será la 
opinión de unos pocos filólogos. La mayoría afirma más bien que, para 
el esbozo total de un poema, como la Ilíada, lo propio es un individuo, 
y éste es precisamente Homero. Se tendrá que admitir lo primero, pero 
yo tendré que negar lo segundo, según lo dicho. También dudo si la ma-
yoría ha llegado al reconocimiento del primer punto desde la considera-
ción siguiente.

El plan de una epopeya tal como la Ilíada, no es un todo, no es un or-



Friedrich Nietzsche

29
Fundación Ediciones Clío

ganismo, sino un ensarte, un producto de la reflexión que procede según 
reglas estéticas. Ciertamente la medida de la grandeza de un artista está 
en cómo él puede abarcarlo inmediatamente con una visión de conjun-
to y desarrollarlo rítmicamente. La riqueza inmensa, en imágenes y en 
escenas, de una epopeya homérica, hace casi imposible semejante visión 
de conjunto. Pero donde no es posible la visión general artística, se acos-
tumbra a ensartar conceptos sobre conceptos y a imaginarse un orden 
siguiendo un esquema conceptual.

Esto surtirá efectos de manera tanto más perfecta, cuanto el artista 
que lo ordena, utilice las leyes estéticas fundamentales de manera más 
consciente: hasta podrá suscitarse la ilusión como si se hubiese imagina-
do él la totalidad, en un instante vigoroso, como un todo intuitivo.

La Ilíada no es una corona, sino una guirnalda de flores. Se han in-
troducido el mayor número de imágenes en un cuadro, pero el compo-
sitor no se preocupaba de si el agrupamiento de las imágenes reunidas 
era además agradable y rítmicamente bello. Pues sabía que el todo no 
entraba en consideración para nadie, sino sólo los detalles. Aquel en-
filamiento puede haber sido como manifestación de un entendimiento 
en arte todavía poco desarrollado, aún menos comprendido y general-
mente menos apreciado, pero imposible que fuera el hecho propiamente 
homérico, el suceso que hace época. Más bien, el plan es precisamente 
el último producto y con mucho posterior a la notoriedad de Homero. 
Aquellos pues que «buscan el plan más originario y perfecto», buscan 
un fantasma; pues el camino arriesgado de la tradición oral estaba aca-
bado cuando llegó la regularidad del proyecto; las desfiguraciones que 
aquel camino llevaba consigo pueden no haber alcanzado el plan que no 
estaba plenamente contenido en la masa transmitida.

Pero la relativa imperfección del plan no puede en absoluto hacerse 
valer para poner en el que hace el plan una personalidad diferente del 
verdadero poeta. No sólo es verosímil que todo lo que fue creado en 
aquellos tiempos con comprensión conscientemente estética, quedaba 
infinitamente detrás, frente a las canciones que brotaban con fuerza ins-
tintiva. Y se puede avanzar un poco más. Si se comparan las llamadas 
grandes poesías cíclicas, entonces corresponde el mérito indiscutible, a 



Homero y la filología clásica

30
Fundación Ediciones Clío

quien hace el plan de la Ilíada y de la Odisea, de haber realizado la pres-
tación relativamente más alta en esta técnica consciente de componer; 
un mérito que podríamos estar dispuestos a reconocer de antemano en 
quien para nosotros equivale a ser el primero en el reino del crear instin-
tivo. Tal vez alguien dará la bienvenida hasta de unos indicios de gran 
alcance en esta vinculación. Todas las que pasan por ser relevantes debi-
lidades y daños, pero consideradas de manera altamente subjetiva en su 
conjunto, que estamos acostumbrados a verlas como residuos petrifica-
dos de los períodos de tradición, ¿no son acaso solamente los males casi 
necesarios en quienes debió revertir el genial poeta con su componer 
tan grandiosamente intencionado, casi sin modelo y de una dificultad 
incalculable?

Obsérvese bien que la penetración, de muy diferentes maneras, en los 
talleres de lo instintivo y de lo consciente, de maneras completamente 
diferentes, desplaza el planteamiento del problema homérico; y en mi 
opinión, hacia la luz.

Creemos en el único gran poeta de la Ilíada y de la Odisea, pero no en 
Homero como este poeta.

Acerca de esto la resolución ya está dada. Aquella época que inven-
tó las innumerables leyendas de Homero, la que compuso el mito de la 
rivalidad entre lo homérico y lo hesiódico, que consideraba como ho-
mérico todas las poesías del ciclo, no presintió una singularidad esté-
tica, sino una singularidad material cuando pronunciaba el nombre de 
«Homero». Homero, para esa época, corresponde a la serie de nom-
bres artísticos como Orfeo, Eumolpo, Dédalo, Olimpo, en la serie de los 
descubridores míticos de una nueva rama artística, a quienes deben ser 
atribuidos por lo mismo todos los frutos posteriores que nazcan de esa 
nueva rama. Y aquel admirabilísimo genio, a quien debemos la Ilíada y 
la Odisea, corresponde también ciertamente a esta posteridad agradeci-
da. Él también sacrificó su nombre en el altar de Homero, el antiquísimo 
padre de la poesía épica de los héroes.

Hasta este punto y con estricto distanciamiento de todas las parti-
cularidades, muy estimados oyentes, he pensado aducir ante ustedes los 
rasgos fundamentales, filosóficos y estéticos, del problema homérico 



Friedrich Nietzsche

31
Fundación Ediciones Clío

de la personalidad: dando por supuesto que las formaciones básicas de 
aquella montaña con muchas estribaciones y profundamente acciden-
tada, como es conocida la cuestión homérica, pueda ponerse de mani-
fiesto con la máxima precisión y claridad, con la más amplia lejanía y 
desde la altura. Pero, al mismo tiempo, me imagino a aquellos amigos 
de la antigüedad que nos achacan tan gustosamente a los filólogos falta 
de piedad para los grandes conceptos y un placer estéril en la destruc-
ción, que habrán recordado dos hechos en un ejemplo. En primer lu-
gar, estaban aquellos «grandes» conceptos como, por ejemplo, de los 
conceptos acerca de Homero, único genio intocable e indiviso, que en 
el período prewolfiano eran de hecho sólo demasiado grandes y por lo 
mismo interiormente muy vacíos y quebradizos al captarlos rudamente; 
si ahora la filología clásica vuelve sobre los mismos conceptos, entonces 
quedan solamente visibles todavía los odres viejos; en verdad todo se ha 
hecho nuevo, odre y espíritu, vino y palabra. Por todas partes se rastrea 
que los filólogos, casi durante un siglo han vivido junto con los poetas, 
los pensadores y los artistas. De ahí se sigue que ese montón de cenizas y 
de escoria, que caracterizó en otro tiempo a la antigüedad clásica, se ha 
convertido en un campo de cultivo fructífero y ubérrimo.

Y, en segundo lugar, quisiera referirme todavía a esos amigos de la 
antigüedad, que se apartan descontentos de la filología clásica. Vosotros 
veneráis ciertamente las inmortales obras maestras del espíritu helénico 
en texto e ilustraciones y os creéis más ricos y felices que cualquier otra 
generación que debió prescindir de ella: ahora, no olvidéis que todo ese 
encantador mundo quedó una vez enterrado, cubierto de prejuicios al-
tos como montañas, no olvidéis que fueron necesarios la sangre, el sudor 
y el más arduo trabajo mental de innumerables seguidores de nuestra 
ciencia para hacer emerger ese mundo de su hundimiento. La filología 
no es en modo alguno la creadora de ese mundo, tampoco es la sono-
rizadora de esta música inmortal; pero ¿no debía ser un servicio y, por 
cierto, un gran servicio, sólo con ser virtuosos para hacer resonar de nue-
vo aquella música por primera vez, la que yacía durante tanto tiempo en 
el ángulo oscuro, sin ser descifrada ni apreciada? ¿Quién era entonces 
Homero ante este animoso hecho espiritual de Wolf ? Un buen anti-



Homero y la filología clásica

32
Fundación Ediciones Clío

guo, conocido en el mejor de los casos bajo la denominación de «genio 
de la naturaleza», y en todo caso, el hijo de una edad bárbara, plagada 
de defectos ante el buen gusto y las buenas costumbres. Oigamos, ade-
más, cómo todavía en 1783 un excelente erudito escribe sobre Homero: 
«¿Dónde se encuentra pues el buen hombre? ¿Por qué permaneció pues 
durante tanto tiempo incógnito (sic)? A propos, ¿no pueden conseguir-
me una silueta de él?».

Pedimos gratitud, no en nuestro nombre, en absoluto —pues noso-
tros somos átomos—, pero en nombre de la propia filología, que no es 
por cierto ni una musa, ni una gracia, sino una mensajera de los dioses; 
y como las musas descienden hasta el necio campesino triste y atormen-
tado, del mismo modo la filología viene a un mundo lleno de colores e 
imágenes sombrías, lleno de los dolores más intensos e incurables y nos 
cuenta, para consolarnos, las bellas y luminosas figuras de dioses de un 
país encantado, lejano, azul y feliz.

Y tanto. Y sin embargo deben decirse un par de palabras más, aña-
didas todavía del modo más personal. Pero la razón de este discurso me 
justificará.

También está bien para un filólogo apurar la meta de su esfuerzo y 
el camino hacia ella en la breve fórmula de una confesión de fe; y esto 
quede hecho así, por cuanto yo invierto una frase de Séneca:

philosophia facta est quae philologia fuit.
Con eso debe quedar manifiesto que toda y cualquier actividad filo-

lógica debe estar cercada y albergada por una concepción filosófica del 
mundo, en la que todo individuo y lo individualizado queda como algo 
vaporizado y sólo el todo y lo unitario subsiste. Y así permítanme ustedes 
esperar que con esta dirección no seré un forastero entre ustedes, denme 
la confianza de que, trabajando con ustedes en esta dirección, estaré en 
condiciones también de corresponder con dignidad especialmente a la 
maravillosa confianza que las altas autoridades de esta comunidad me 
han mostrado.

Fin. 



Publicación digital de Fundación Ediciones 
Clío.

Maracaibo, Venezuela, 
Enero de 2026



Mediante este código podrás acceder a nuesto sitio 
web y visitar nuestro catálogo de publicaciones




	Prólogo
	Homero y la filología clásica
Lección inaugural. Basilea 1869
	Homero y la filología clásica



